Zeitschrift: Gesnerus : Swiss Journal of the history of medicine and sciences
Herausgeber: Swiss Society of the History of Medicine and Sciences

Band: 44 (1987)

Heft: 3-4

Artikel: Stoische Haltung, nach Epiktet
Autor: Siegfried, Walter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-521489

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-521489
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Stoische Haltung, nach Epiktet
Von Walter Siegfried

Es ist unlingst das Wort von einer Restoisierung der Psychologie gefallen.
Somag es wohl von einem gewissen Interesse sein, von neuem einen Blick auf
die Lehre des Epiktet, eines Hauptvertreters der Stoa, zu werfen.

Epiktet lebte ungefahr von 60 bis 140; wurde in Hierapolis (Phrygien)
geboren; war Sklave und wurde dann freigelassen; lieB3 sich in Rom nieder,
wo er durch Musonius in die stoische Lehre eingefiihrt wurde; siedelte 94, als
die Philosophen durch ein kaiserliches Dekret aus Rom verjagt wurden,
nach Nikopolis (Epirus) iber und war dort als vielbesuchter Seelsorger tatig.
Seine Lehre wurde von seinem Schiiler Arrian aufgezeichnet und unter dem
Titel «Unterredungen» und in starker Verkiirzung als «Handbiichlein» (der
Moral) herausgegeben.

Auszugehen ist nach Epiktet von der fundamentalen Unterscheidung
zwischen dem, was ganzlich und ausschlieSlich «bei uns steht», woruber
letzten Endes einzig wir selber entscheiden und was uns daher unmittelbar
«angeht», und dem, was nicht véllig oder tiberhaupt nicht «bei uns steht»,
was uns daher nicht unmittelbar, sondern — wenn tiberhaupt — blofl mittelbar
«angeht».

Und was bei uns steht, ist seinem Wesen nach frei, keinem Zwang und
keiner Behinderung unterworfen, es sei denn, dafl wir uns selber, zufolge
einer schlechten Gewohnheit, einer verkehrten Auffassung usw., einen
Zwang oder eine Behinderung auferlegt haben.

Wesensmallig frei ist indessen nicht identisch mit faktisch frei, und es ist
auch nicht im Sinne einer absoluten Ungebundenheit zu verstehen.

Als «vernunftbegabte», dem Rang nach gleich den Géttern «primare»,
«um unsrer selbst willen» und nicht blofl als «Gebrauchsgegenstand»
existierende Wesen sind wir andauernd, im Groflen wie im Kleinen, vor die
Alternative gestellt — und geben uns normalerweise auch «Rechenschaft»
hievon —, uns richtig oder verkehrt zu verhalten, und mit der inneren
Forderung konfrontiert, uns fiir das jeweils Richtige zu entscheiden, sei es
fiir das, was blo} zweckmaflig und niitzlich, sei es fur das, was «naturge-
maf», d. h. unbedingt richtig und somit rein an sich «schon» (absolut gut) ist
und in jedem Fall «sich gebiihrt», kurz gesagt fiir das, was sein bzw.
geschehen «sollte», und «schamhaft» alles zu vermeiden, dessen wir uns
schamen muliten vor denen, die darum wissen.

Gesnerus 44 (1987) 269-279 269



Diese Forderung konnen wir miachten, aber wir kénnen sie nicht aus der
Welt schaffen.

Was richtig und was verkehrt ist, sagt uns die auch sich selber gegeniiber
kritisch eingestellte Vernunft, unser Leitorgan, ein abgespaltenes Teilchen
von Gott, das dereinst zu ihm zuruckkehren wird.

Sie ist auch der Aufseher, der uns untriiglich iiberwacht und dem nichts
verborgen bleibt von dem, was wir denken und vorhaben. Somit ist in dem
stoischen Begriff der Vernunft auch das miteinbeschlossen, was wir in
unserem Bereich als Gewissen bezeichnen.

Von einer besonderen, von Gott auferlegten Strafe fiir schlechtes Verhal-
tenist bei Epiktet nirgends die Rede. Es genuigt, dal} wir mit solchem, den in
uns wohnenden Gott besudelnden Verhalten uns selber bestrafen, indem wir
damit unsere innere Haltung und Einstellung schadigen und uns ungluck-
lich machen.

Und ebensowenig ist bei Epiktet von einer die menschliche Vernunft
ubersteigenden Offenbarung die Rede. Gott hat uns als Lehrmeister den
Chrysipp und den Diogenes geschickt. Doch tibersteigt ihre Botschaft
keineswegs unsere Vernunft.

Im stoischen Sinne faktisch frei sind wir in dem Mafle, als wir nicht
zufolge einer verkehrten Auffassung, einer falschen inneren Bindung usw.
uns selber daran hindern, das jeweils Rechte zu tun.

Zu dem, was nicht vollig bei uns steht und was uns daher nicht
unmittelbar angeht und wodurch wir dullerlich in mannigfaltiger Weise
gehemmt, gezwungen, gehindert sind, gehort zuerst einmal unser Korper,
mit dem wir aullerlich «zusammengebunden» sind, der mancherlei Krank-
heiten ausgesetzt ist und unweigerlich einmal ausgedient haben wird;

sodann der Besitz, mit dem wir ebenfalls duBlerlich «zusammengebun-
den» sind und den man uns wegnehmen kann;

ferner diejenigen Mitmenschen, mit denen wir auf die eine oder andere
Weise aullerlich «zusammengebunden» sind, ihre Lebensdauer, wie sie uns
einschatzen und sich dementsprechend verhalten zu uns;

ganz knapp ausgedriickt alles «AuBere», alles was nicht zu unserer
inneren Haltung und Einstellung gehort.

Demgegeniiber steht als unser Ureigenes vollig bei uns und kann von
niemandem und durch nichts gehindert oder gezwungen werden und geht
uns als einziges unmittelbar an die selbst gewahlte und somit selbst gewollte
innere Einstellung mitsamt der dazugehorigen inneren Haltung und seeli-
schen Stimmung und dem ihr entsprechenden und entspringendem aufleren

270



Tun — jene innere Einstellung und Haltung, die nicht einmal Zeus zu
besiegen vermag.

DaB sie, fur die wir im Alltag die Namen der verschiedenen Tugenden und
ihres Gegenteils gebrauchen, unbedingt richtigist und daf} wir sie unter allen
aulleren Umstdnden im richtigen Zustand bewahren, mul} unser erstes
Anliegen sein. Denn wichtiger als was uns geschieht, ist die Art und Weise,
wie wir uns einstellen und halten dazu.

Wir haben die Wahl, unsere Aufmerksamkeit in erster Linie auf unser
Inneres zu richten und darob das Auflere in gewissem Sinne zu vernachlassi-
gen oder dann uns ganz auf das AuBere zu konzentrieren und darob unser
Inneres tatsachlich zu vernachlassigen.

Zur rechten inneren Einstellung gehort zuerst einmal, dafl wir genau auf
die Scheidung achten zwischen dem, was géanzlich bei uns steht und uns
daher unmittelbar angeht, und dem, was nicht vollig oder gar nicht bei uns
steht und uns daher nur mittelbar angeht, und uns streng davor hiiten, etwas
Fremdes falschlicherweise fur etwas Unsriges zu nehmen; denn damit waren
wir immer wieder gehindert;

und dal} wir uns von dem, was nicht véllig bei uns steht, (im richtigen
Grad) «distanzieren», es (im richtigen Mafle) «fahren lassen», es (im Ver-
gleich zu dem, worauf es wesentlich ankommt) «fur belanglos erachten»,
«uns nicht (in der Weise) darum kiimmern» (als ob es die Hauptsache sei),
statt es (in ubertriecbenem Male) «wichtig zu nehmen» und «hochzuschat-
zen» und damit «in volliger Ergebenheit» uns (innerlich) total «festzubin-
den», «festzukniipfen daran»; denn damit bullten wir unsere Freiheit ein;

daBl wir ihm nur so viel an Aufmerksamkeit schenken, als ihm gewisser-
malen als Material zukommt, wie der Bildhauer dem zur Verfiigung
stehenden Marmor, und es lediglich als Gelegenheit nehmen, unsere Krafte
zu uben, uns zu schmiicken und zu zeigen, wer wir sind, und damit den
andern ein Beispiel zu geben, was die rechte innere Haltung und Einstellung
vermag;

und daB wir auf nichts AuBeres einen unbedingten Anspruch erheben,
sondern uns zufriedengeben mit dem, was uns gewahrt ist, und es dankbar
als Geschenk auf Abruf entgegennehmen;

und daB wir uns innerlich als bloBlen Teil einordnen in das grofle Ganze,
unsern Willen in Einklang bringen mit dem, was uns widerfahrt, indem wir
es willig und sogar mit Wohlgefallen annehmen und ertragen, statt uns
innerlich aufzulehnen dagegen und Gotter und Menschen zu tadeln und
ihnen Vorwurfe zu machen;

271



und dal} wir uns fest auf das Eigene konzentrieren, das, was bei uns steht,
aufs Beste zu besorgen,

«bei der sich jeweils bietenden Materie das Primare auszuarbeiten»;

«bei jeder Materie den jeweils gebiihrenden Ausweg, die gebiihrende
Wendung zu suchen» und so an dem Platze, wo wir nun einmal hingestellt
sind, als Burger, Ehegatte, Sohn usw. die mit der auleren Situation uns
jeweils gestellte Aufgabe bestens zu erfiillen.

Dank dieser Einstellung sind wir frei; den «freiist, wem alles nach seinem
Willen (wohl besser; dem nichts entgegen seinem Willen) passiert, und den
niemand zu hindern vermagy;

und imstande, jedes uns auferlegte Schicksal unbesiegbar, ohne uns
dadurch entmutigen zu lassen, zu tragen, indem wir unberiihrt von Affekten
die innere Ruhe und ﬁberlegenheit bewahren und aufrecht und guten Mutes
und heiter bleiben, was ausmacht, dafl wir gliucklich sind.

Zur rechten inneren Einstellung und Haltung gehort fiir Epiktet,
gleichsam als Bestatigung aus hoherer Warte, auch die Frommigkeit, die
rechte Einstellung zu Gott, unserem Vater.

Wir sollten uns dankbar und lobpreisend Rechenschaft geben vom
Walten der gottlichen Vorsehung;

welche den Kosmos zu einem vollendeten Ganzen geordnet hat, in
welchen die einzelnen Teile wunderbar aufeinander abgestimmt sind und
welches bis ins Einzelne dauernd unter gottlicher Obhut steht und wo sogar
das Bose seinen positiven Sinn hat, indem es uns Gelegenheit gibt, uns zu
uben — was wire aus Herakles geworden ohne den Nemeischen Lowen und
ohne die Lernaische Hydra — und als von Gott berufene Zeugen den andern
Menschen ein Beispiel zu geben, was die rechte innere Haltung und
Einstellung vermag;

und welche uns die Fahigkeit gab, uns Rechenschaft zu geben von der
gottlichen Ordnung,

und die Kraft, unser Schicksal wurdig zu tragen, ohne uns dadurch
entmutigen zu lassen,

und dafir sorgte, dall im extremen Ausnahmefall, wenn wir keine
Méoglichkeit mehr sehen, unser Leben einigermallen «naturgemial» zu
verbringen, «uns die Tur offensteht», d.h. wir die Moglichkeit haben,
freiwillig aus dem Leben zu scheiden.

Wir sollten Gott, und zwar einzig ihm, vollig ergeben sein,

im Groflen wie im Kleinen, einzig auf ihn schauen,

uns so verhalten, wie es ihm wohlgefallig ist,

272



ihm, was die Gesinnung betrifft, als unserem Vorbild nacheifern,

uns unterordnend ihm gehorchen, unseren Willen in Einklang bringen
mit ihm und mit dem, was er angeordnet hat,

indem wir willig und sogar mit Wohlgefallen annehmen und tragen, was
er als Schicksal uns zugewiesen hat, seine Anweisungen streng befolgen und
uns peinlich davor hiiten, irgend etwas an der gottlichen Ordnung und
Verwaltung zu tadeln statt Wohlgefallen zu finden daran.

Sich von seinem Korper, mit dem wir dullerlich «zusammengebunden»,
sind, innerlich zu distanzieren», bedeutet keineswegs, dal man ihn total
vernachlassigen soll. Auch Sokrates und Diogenes vernachlassigten ihren
Kérper nicht. Wir brauchen ihn als notwendiges Werkzeug zum Leben und
haben zu sorgen, daf} er in gutem Zustande ist. Verkehrt ist lediglich, ihn in
ubertriebenem Malle «hochzuschatzen» und «wichtig zu nehmen» und
damit uns innerlich total «festzubinden» an ihn, uns vollig «hinzugeben» an
ihn und seine Geliiste. Denn damit geben wir andern Menschen eine
Handhabe, uns zu knechten, und builen so unsere Freiheit ein.

Desgleichen der Besitz, mit dem wir ebenfalls aulerlich «zusammenge-
bunden» sind. Auch ihn brauchen wir als notwendiges Werkzeug zum Leben
und sollten uns dementsprechend um ihn kimmern, jedoch ohne ihn
iibertrieben «wichtig zu nehmen» und ihm total «ergeben zu sein». Denn
auch damit wurden wir unsere Freiheit verlieren.

Seiner «Natur» nach ist der Mensch ein «geselliges» Wesen, was bedeutet,
daf} er auf Grund der ihm geschenkten Anlage gesellig sein sollte (Natur als
Norm), im richtigen I'all tatsachlich so ist und sogar einen unwiderstehli-
chen Drang zur Geselligkeit hat.

Das bedeutet, dal} richtigerweise wir menschenfreundlich sind, uns
gegenseitig gern haben, einander zugeneigt sind und Freude haben am
Umgang mit andern.

Und das bedeutet weiterhin, dafl richtigerweise wir zuverldssig und
vertrauenswiirdig sind und bereit, unseren Mitmenschen, die kraft der
gemeinsamen gottlichen Abstammung unsere Briider sind, zu helfen, ihnen
allerhand Wohltaten und Gefalligkeiten zu erweisen, ihre Unzulédnglichkei-
ten geduldig zu ertragen und ihnen ihre Fehlgriffe zu verzeihen und, statt
ihnen zu ziirnen und womoglich Boses mit Bosem vergelten, sie lediglich
bedauern und bruderlich, ohne Vorwurf und Tadel, zurechtweisen (correctio
fraterna).

Auf Grund dieser Einstellung ist das Zusammenleben in Staat und
Familie iiberhaupt erst moglich.

273



Wie man es indessen mit jenen Elementen halten soll, die durch ihr
kriminelles Verhalten das friedliche Zusammenleben zum mindesten erheb-
lich storen, dariiber gibt der erhaltene Text keine Auskunft.

Mit der Stellung, die wir innerhalb der menschlichen Gemeinschaft
einnehmen, als Burger, Familienvater usw., sind bestimmte Pflichten
verbunden, die auf alle Falle zu respektieren sind. Es darf z.B. nicht
vorkommen, daf} ein Vater, weil er glaubt, es bei seinem kranken Kind nicht
mehr aushalten zu konnen, sich nach auswarts verzieht und erst auf die
Nachricht hin zuriickkehrt, es sei wieder gesund, und mit einem Vater hat
man auf alle Falle ehrerbietig umzugehen.

Daf} der Mensch seiner Natur nach gesellig ist, bedeutet keineswegs, dal3
wir in totaler «Ergebenheit» uns innerlich an unsere Mitmenschen vollig
«festbinden», uns ihnen total «angleichen» sollten. Vielmehr liegt es uns ob,
ihnen ein Beispiel zu geben, was die rechte innere Haltung und Einstellung
vermag.

Wie es verkehrt ist, uns innerlich total an sie festzubinden, so ist es
umgekehrt ebenso falsch, sie gewissermallen an uns festzubinden, indem wir
tyrannisch verlangen, daB3 sie sich genauso verhalten, wie wir es wiinschen,
und «explodieren» und ihnen «ziirnen», wenn dies nicht der Fall ist.

Auch sollte unsere Teilnahme am Geschick der Mitmenschen nicht so weit
gehen, dafl wir ihretwegen ungliicklich sind. Denn keiner ist ungliicklich
durch einen andern. Und sollte es dennoch einmal passieren, so haben wir es
einzig unserer verkehrten Einstellung zu verdanken.

Distanz wahren zu ihnen sollten wir auch in der Weise, dal} wir uns in
keinem Fall von ihnen abhalten lassen, das zu tun, was wir als unsere Pflicht
erachten, wie wir auch ihnen die Freiheit gewihren sollten, sich nach ihrem
eigenen Gutdiinken zu verhalten, wobei indessen sich wiederum die Frage
einstellt, ob diese Toleranz auch den kriminellen Elementen gegenuber zu
wahren ist;

und daf} wir niemandem in der Weise eine Handhabe bieten, uns zu
knechten, dal} wir begierig nach etwas streben, das sich nicht in unserer
Gewalt befindet;

und dal wir ihnen, insbesondere den Machtigen gegenuber, vollig unbe-
fangen und furchtlos bleiben und uns zu keinerlei Schmeicheleien herbeilas-
sen, in der Gewillheit, daB} sie wohl iiber unseren Korper, unseren Besitz,
jedoch niemals iiber unsere innere Einstellung und Haltung Gewalt haben,
und daf}, was sie an Ungutem uns antun, unmittelbar nur sie selbst und uns
nur mittelbar angeht.

274



Ferner steht vollig bei uns und sollte unbedingt richtig sein — denn davon
hangt unsere innere Einstellung und Haltung ab — das wertende «Urteil», die
wertende «Auffassung», m.a.W. die «Anwendung der Vorstellungen»,
welche darin besteht, dafl wir die «zum voraus gefallten», «uns angebore-
nen» «Vorstellungen» (wir sagen wohl besser «Begriffe») von gut und
schlecht, schon und haBlich, usw. den jeweiligen konkreten Angelegenheiten
«anfiigen», wodurch diese uns als gut oder schlecht «erscheinen», wir sie uns
als gut oder schlecht «vorstellen».

Kein Machtspruch kann mich zwingen, eine nach reiflicher Uberlegung
als wahr bzw. als falsch erkannte Aussage ehrlicherweise fiir falsch bzw. fur
wahr zu halten, ebensowenig wie jemand mich hindern kann, nach reiflicher
Uberlegung im Zweifelsfall mich ehrlicherweise eines Urteils zu enthalten.

Desgleichen kann z. B. niemand mich hindern, die von Bismarck publi-
zierte Fassung der «Emser Depesche» ehrlicherweise fir eine perfide Ver-
falschung zu halten. Wohl konnte jemand versuchen, mir dieses Urteil aus-
zureden. Doch steht es letzten Endes bei mir, ob ich bei meiner Auffassung
bleibe oder nicht.

Nach solchen Urteilen bestimmt sich unser Verhalten im Alltag.

«Ein jeglicher geht mit jeglichem so um, wie es der Auffassung entspricht,
die er davon hat.»

«Bei einem jedenist schuld, dal} er etwas Bestimmtes tut (oder nicht tut),
sein Urteil (dal} es so richtig ist).»

«Weder der Tod, noch die Verbannung, noch die Miihsal, noch sonst
etwas von der Art ist schuld daran, dal} wir etwas Bestimmtes tun oder nicht
tun, sondern unsere Auffassungen und Urteile (daf} der Tod usw. etwas
Schlimmes sei).»

Falls jemand mich mit Androhung des Todes dazu zwingt, etwas
Bestimmtes zu tun, so ist es (letztes Endes) nicht die Todesfurcht, die mich
dazu zwingt, das Verlangte zu tun, sondern mein Urteil, es sei besser, das
Verlangte zu tun als zu sterben.

«Was uns auller Fassung bringt oder hindert, sind unsere (verkehrten)
Urteile, und nicht, was uns von aullen geschieht.»

Fir den Menschen ist maflgebend fuir alles, was er tut (oder nicht tut), daf3
es ihm als richtig (oder verkehrt) erscheint.

«Nichts anderes ist schuld an unserer Bestiirzung und Verwirrung als
unsere Urteile.»

«Wir selber sind es, die uns driicken und beugen, d.h. unsere Urteile
driicken und beugen uns.»

275



«Wenn wir etwas Verkehrtes tun, so wollen wir von nun an nichts anderes
beschuldigen als unsere Urteile, auf Grund deren wir es getan haben.»

Ein jeder von uns verhalt sich jeweils so, wie es unter einem selbstgewahl-
ten Aspekt — Pflicht, blofle Lust, materieller Vorteil usw. — ihn gut diinkt,
ihm richtig scheint, er es sich als richtig vorstellt.

Wie es unmoglich ist, etwas Bestimmtes fiir falsch zu halten, was wir nach
reiflicher Prifung fiir wahr erkannt haben, ebenso konnen wir unmaoglich
etwas erstreben, das wir letzten Endes fiir schlecht halten.

Mit der Totung ihrer eigenen Kinder tat Medea sich unsagliches Leid an.
Doch fiel fur sie letzten Endes starker ins Gewicht, was sie damit dem
treulosen Jason antat.

Auch die Geschichte im GroBlen wird durch solche Urteile, Auffassungen,
Vorstellungen bestimmt. Hatte z.B. Paris es sich nicht als richtig vorge-
stellt, die Helena zu entfiihren, oder hatte Helena es nicht fur richtig erachtet,
ihm zu folgen, oder hitte etwas spater Menelaos den Eindruck gehabt, es sei
fiir ihn eigentlich ein Gewinn, solch eine Gattin loszuwerden, so hatte der
zehn Jahre dauernde Trojanische Krieg nicht stattgefunden.

Beispiel aus unserer Zeit: Hatten nach der schmachvollen Entlassung des
Generals v. Fritsch die Spitzen der Wehrmacht es fiir richtig erachtet, den
sogenannten Fithrer samt dessen engeren Kumpanen zu liquidieren, so wire
vermutlich der Zweite Weltkrieg uns erspart geblieben.

Dasselbe gilt auch fir die grolen Gestalten der Dichtung.

Alles Unheil unter den Menschen kommt letzten Endes davon her, dal3
wir es nicht verstehen, die gemeinsamen, zum voraus gefaliten Begriffe von
gut und schlecht usw. den konkreten Angelegenheiten in richtiger Weise
anzufigen.

Aus der Verschiedenheit der Urteile konnen die groBten Zwistigkeiten
entstehen, wie das Beispiel von Achilleus und Agamemnon zeigt.

Daher ist es von der gro3ten Wichtigkeit, die unser Verhalten regulieren-
den Urteile immer wieder zu priifen, die schlechten auszumerzen und durch
bessere zu ersetzen, und zwar so, dal man die daraus sich ergebenden
Konsequenzen ins Auge fafit. Als verkehrt stellen sich unsere Urteile dann
heraus,

wenn sie bei genauem Uberlegen einen Widerspruch enthalten;

wenn wir durch sie etwas tun, was wir im Grunde genommen gar nicht
wollen;

wenn wir durch sie geknechtet und unglucklich sind;

wenn durch sie das friedliche Zusammenleben gestort ist.

276



Insbesondere gilt es, sich von den spontan «auf uns fallenden» Vorstel-
lungen nicht zu einem Verhalten fortreiBen zu lassen, das uns im Augenblick
als richtig erscheinen mag, das wir jedoch gegebenenfalls nachtraglich tief
bedauern.

Absolut, bedingungslos gut ist nach Epiktet einzig die rechte innere
Haltung und Einstellung samt dem ihr entsprechenden und entspringenden
aulleren Tun, und bedingungslos schlecht das Gegenteil hievon, und alles
Ubrige dem absoluten Wert nach «belanglos», was indessen nicht aus-
schlieBt, ihm mit Ricksicht auf bestimmte Umstande einen relativen Wert
zuzuschreiben.

Ein jedes Lebewesen ist letzten Endes am meisten sich selber zugetan, tut
alles (letzten Endes) um seiner selbst willen, ist (letzten Endes) auf seinen
eigenen Yorteil bedacht. Wir sollten in der Weise egoistisch sein, dall wir fur
uns das Beste, namlich die rechte innere Haltung und Einstellung, wahlen.
Als Wesen, die dazu bestimmt sind, mit andern Menschen zusammenzule-
ben, verfehlen wir dieses Beste, wenn wir nicht bereit sind, unsern Beitrag fir
das Wohl der Gemeinschaft zu leisten.

Einzig mit dieser Auffassung sind wirin der Lage, die mit unserer sozialen
Stellung verbundenen Pflichten zu erfullen.

Und einzig mit dieser Auffassung wahren wir unsere Freiheit. Wer den
Besitz oder eine bestimmte berufliche Stellung oder sonst etwas AuBeres fiir
absolut gut und somit fur etwas unbedingt zu Erstrebendes oder zu
Bewahrendes halt oder wer seinem eigenen Leben einen unbedingten Wert
zuschreibt, wird nicht umhin konnen, denen, die dariiber verfiigen, zu
schmeicheln und ihnen zu Willen zu sein.

Von besonderer Wichtigkeit ist auch die Einschatzung unerer eigenen
Person. Wer sich selbst ganz tief einschatzt, dem wird es z.B. nichts
ausmachen, sich mit einem Betrug eine Menge Geld zu verschaffen, wahrend
ein anderer sich zu gut halt hiefiir, sich nicht «hergibt» dazu.

Ferner steht bei uns und sollte unbedingt richtig sein und gehort ebenfalls
zur inneren Einstellung das positiv gerichtete totale Streben, etwas Be-
stimmtes unbedingt zu erlangen, zu behaupten usw., sowie das negativ

' gerichtete totale Streben, etwas Bestimmtes unbedingt zu vermeiden, ihm
unbedingt zu entgehen.

Wenn uns das so heil} Erstrebte entgeht, und gleichfalls, wenn wir in das
hineingeraten, was wir unbedingt zu vermeiden trachten, sind wir unglick-
lich.

Und wer etwas heftig erstrebt, was nicht voéllig bei ihm steht, wird

277



abhangig von denen, die dariiber verfiigen, und somit genétigt, ihnen zu
schmeicheln.

Daher sollten wir uns so einrichten, dal} wir mit dem positiven wie mit
dem negativen totalen Streben in der Zone dessen verbleiben, was vollig und
einzig bei uns steht, wo niemand und nichts uns hindern oder zwingen kann
und wo der Erfolg oder Miflerfolg einzig von uns abhangt, mithin in der Zone
dessen, was zu unserer inneren Haltung und Einstellung gehort.

An zwei Stellen empfiehlt Epiktet — offenbar im Hinblick auf die
Anfanger in der philosophischen Unterweisung —, sich mit dem negativ
gerichteten totalen Streben zu begnugen, d. h. heilt also, all das unbedingt
zu vermeiden, was der rechten inneren Haltung und Einstellung wider-
spricht.

Als letztes steht vollig bei uns und sollte unbedingt fehlerlos sein der
positiv gerichtete «Anstofl», den wir selber uns geben, gleich jetzt etwas
Bestimmtes zu tun, sowie der negativ gerichtet «Anstol}, gleich jetzt etwas
Bestimmtes nicht zu tun, es zu unterlassen. Auf solchen «Anstof3en» beruht
unser praktisches Verhalten im Alltag.

Dasselbe gilt auch fiir das Vorhaben, die Absicht usw.

DaB ein Befehl, positiven oder negativen Inhaltes, der an uns ergeht,
tatsachlich wird, bedarf es eines entsprechenden «AnstolJes» unsrerseits, den
wir an und fiir sich auch unterlassen konnten. Es steht mir z. B. vollig frei, ein
Fahrverbot zu respektieren oder mich dariiber hinwegzusetzen und damit
eben eine Bulle zu gewirtigen. Der Befehl bzw. das Verbot ist nichts weiteres
als eine der vielen Situationen, mit denen wir aulerlich «zusammengebun-
den» sind und wo es darum geht, sichin aller Freiheit den richtigen Anstol} zu
geben. Erst mit dem totalen, blinden, automatischen Gehorsam degradieren
wir uns selbst zu einem vernunftlosen Gebrauchsgegenstand.

Sein Dasein auf stoische Weise zu verbringen ist keineswegs so einfach
und leicht zu bewerkstelligen, wie es vielleicht den Anschein hat. Wie es nicht
geniigt, fiir ein Instrument begabt zu sein, um sogleich als ein grofler
Kiinstler dazustehen, die vorhandene Begabung vielmehr durch fleiBliges
Uben auszubilden und auf der jeweils erreichten Stufe zu unterhalten ist,
und wie der Sportler dauernd trainieren muf}, um in Form zu bleiben, ebenso
muf} die uns als Anlage geschenkte rechte innere Haltung und Einstellung
erst noch erlernt, anerzogen, ausgebildet, eingeibt werden, wobei der
angehende Stoiker sich zuerst einmal Rechenschaft geben mul} von seinem
bisherigen totalen Unvermogen in bezug auf das, was nottut, und dann mit
Kleinem beginnen sollte.

278



Zu dieser Selbsterziehung gehort, daBl wir die Vorkommnisse des Alltags
als Gelegenheit dazu beniitzen, um unsere rechte innere Haltung und
Einstellung durch entsprechendes aulleres Verhalten zu bewahren und zu
festigen,

und daB wir in strenger Selbstkontrolle verfithrerische Vorstellungen, die
sich eingeschlichen haben, ausschalten, schlechte Gewohnheiten, z. B. den
Jahzorn, durch entsprechende bewulit angenommene Gegengewohnheiten
bekampfen;

und daf} wir regelmallig, am besten fruhmorgens, «meditieren», d. h. uns
den einen und andern Fundamentalsatz, z. B. was uns unmittelbar angeht
und was nicht, fest einprigen, ihn sogar schriftlich notieren, um ihn im
Getriebe des Alltags, wo man so leicht seiner vergifit, stets bei der Hand zu
haben,

und dal} wir nach der Weise der Pythagorier vor der Nachtruhe unser
Verhalten wahrend des vergangenen Tages einer strengen Priifung unterzie-

hen.

Summary

Epiktet was one of the main stoic philosophers (60—140 A.D.). He was born as a slave, but was
set free later. He was teacher of philosophy in Rome and Nikopolis (Epirus). Of his works in the
Greek language we possess the «Diatribai» («Entertainment») and the «Enchiridion»
(«Handbook» [of ethics]). The author of this article presents the most important principles of
stoic comportment according to Epiktet.

Dr. Walter Siegfried
Spiegelhofstrafle 35
CH-8032 Zurich

279






	Stoische Haltung, nach Epiktet

