
Zeitschrift: Gesnerus : Swiss Journal of the history of medicine and sciences

Herausgeber: Swiss Society of the History of Medicine and Sciences

Band: 44 (1987)

Heft: 3-4

Artikel: Stoische Haltung, nach Epiktet

Autor: Siegfried, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-521489

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-521489
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Stoische Haltung, nach Epiktet
Von Walter Siegfried

Es ist unlängst das Wort von einer Restoisierung der Psychologie gefallen.
So mag es wohl von einem gewissen Interesse sein, von neuem einen Blick auf
die Lehre des Epiktet, eines Hauptvertreters der Stoa, zu werfen.

Epiktet lebte ungefähr von 60 bis 140; wurde in Hierapolis (Phrygien)
geboren; war Sklave und wurde dann freigelassen; ließ sich in Rom nieder,
wo er durch Musonius in die stoische Lehre eingeführt wurde; siedelte 94, als

die Philosophen durch ein kaiserliches Dekret aus Rom verjagt wurden,
nach Nikopolis (Epirus) über und war dort als vielbesuchter Seelsorger tätig.
Seine Lehre wurde von seinem Schüler Arrian aufgezeichnet und unter dem
Titel «Unterredungen» und in starker Verkürzung als «Handbüchlein» (der
Moral) herausgegeben.

Auszugehen ist nach Epiktet von der fundamentalen Unterscheidung
zwischen dem, was gänzlich und ausschließlich «bei uns steht», worüber
letzten Endes einzig wir selber entscheiden und was uns daher unmittelbar
«angeht», und dem, was nicht völlig oder überhaupt nicht «bei uns steht»,
was uns daher nicht unmittelbar, sondern — wenn überhaupt bloß mittelbar
«angeht».

Und was bei uns steht, ist seinem Wesen nach frei, keinem Zwang und
keiner Behinderung unterworfen, es sei denn, daß wir uns selber, zufolge
einer schlechten Gewohnheit, einer verkehrten Auffassung usw., einen

Zwang oder eine Behinderung auferlegt haben.

Wesensmäßig frei ist indessen nicht identisch mit faktisch frei, und es ist
auch nicht im Sinne einer absoluten Ungebundenheit zu verstehen.

Als «vernunftbegabte», dem Rang nach gleich den Göttern «primäre»,
«um unsrer selbst willen» und nicht bloß als «Gebrauchsgegenstand»
existierende Wesen sind wir andauernd, im Großen wie im Kleinen, vor die
Alternative gestellt - und geben uns normalerweise auch «Rechenschaft»
hievon —, uns richtig oder verkehrt zu verhalten, und mit der inneren
Forderung konfrontiert, uns für das jeweils Richtige zu entscheiden, sei es

für das, was bloß zweckmäßig und nützlich, sei es für das, was «naturgemäß»,

d.h. unbedingt richtig und somit rein an sich «schön» (absolut gut) ist
und in jedem Fall «sich gebührt», kurz gesagt für das, was sein bzw.
geschehen «sollte», und «schamhaft» alles zu vermeiden, dessen wir uns
schämen müßten vor denen, die darum wissen.

Gesnerus 44 (1987) 269-279 269



Diese Forderung können wir mißachten, aber wir können sie nicht aus der
Welt schaffen.

Was richtig und was verkehrt ist, sagt uns die auch sich selber gegenüber
kritisch eingestellte Vernunft, unser Leitorgan, ein abgespaltenes Teilchen

von Gott, das dereinst zu ihm zurückkehren wird.
Sie ist auch der Aufseher, der uns untrüglich überwacht und dem nichts

verborgen bleibt von dem, was wir denken und vorhaben. Somit ist in dem
stoischen Begriff der Vernunft auch das miteinbeschlossen, was wir in
unserem Bereich als Gewissen bezeichnen.

Von einer besonderen, von Gott auferlegten Strafe für schlechtes Verhalten

ist bei Epiktet nirgends die Rede. Es genügt, daß wir mit solchem, den in
uns wohnenden Gott besudelnden Verhalten uns selber bestrafen, indem wir
damit unsere innere Haltung und Einstellung schädigen und uns unglücklich

machen.
Und ebensowenig ist bei Epiktet von einer die menschliche Vernunft

übersteigenden Offenbarung die Rede. Gott hat uns als Lehrmeister den

Chrysipp und den Diogenes geschickt. Doch übersteigt ihre Botschaft
keineswegs unsere Vernunft.

Im stoischen Sinne faktisch frei sind wir in dem Maße, als wir nicht
zufolge einer verkehrten Auffassung, einer falschen inneren Bindung usw.
uns selber daran hindern, das jeweils Rechte zu tun.

Zu dem, was nicht völlig bei uns steht und was uns daher nicht
unmittelbar angeht und wodurch wir äußerlich in mannigfaltiger Weise

gehemmt, gezwungen, gehindert sind, gehört zuerst einmal unser Körper,
mit dem wir äußerlich «zusammengebunden» sind, der mancherlei Krankheiten

ausgesetzt ist und unweigerlich einmal ausgedient haben wird;
sodann der Besitz, mit dem wir ebenfalls äußerlich «zusammengebunden»

sind und den man uns wegnehmen kann;
ferner diejenigen Mitmenschen, mit denen wir auf die eine oder andere

Weise äußerlich «zusammengebunden» sind, ihre Lebensdauer, wie sie uns
einschätzen und sich dementsprechend verhalten zu uns;

ganz knapp ausgedrückt alles «Außere», alles was nicht zu unserer
inneren Haltung und Einstellung gehört.

Demgegenüber steht als unser Ureigenes völlig bei uns und kann von
niemandem und durch nichts gehindert oder gezwungen werden und geht
uns als einziges unmittelbar an die selbst gewählte und somit selbst gewollte
innere Einstellung mitsamt der dazugehörigen inneren Haltung und
seelischen Stimmung und dem ihr entsprechenden und entspringendem äußeren

270



Tun — jene innere Einstellung und Haltung, die nicht einmal Zeus zu
besiegen vermag.

Daß sie, für die wir im Alltag die Namen der verschiedenen Tugenden und
ihres Gegenteils gebrauchen, unbedingt richtig ist und daß wir sie unter allen
äußeren Umständen im richtigen Zustand bewahren, muß unser erstes

Anliegen sein. Denn wichtiger als was uns geschieht, ist die Art und Weise,
wie wir uns einstellen und halten dazu.

Wir haben die Wahl, unsere Aufmerksamkeit in erster Linie auf unser
Inneres zu richten und darob das Äußere in gewissem Sinne zu vernachlässigen

oder dann uns ganz auf das Äußere zu konzentrieren und darob unser
Inneres tatsächlich zu vernachlässigen.

Zur rechten inneren Einstellung gehört zuerst einmal, daß wir genau auf
die Scheidung achten zwischen dem, was gänzlich bei uns steht und uns
daher unmittelbar angeht, und dem, was nicht völlig oder gar nicht bei uns
steht und uns daher nur mittelbar angeht, und uns streng davor hüten, etwas
Fremdes fälschlicherweise für etwas Unsriges zu nehmen; denn damit wären
wir immer wieder gehindert;

und daß wir uns von dem, was nicht völlig bei uns steht, (im richtigen
Grad) «distanzieren», es (im richtigen Maße) «fahren lassen», es (im
Vergleich zu dem, worauf es wesentlich ankommt) «für belanglos erachten»,
«uns nicht (in der Weise) darum kümmern» (als ob es die Hauptsache sei),

statt es (in übertriebenem Maße) «wichtig zu nehmen» und «hochzuschätzen»

und damit «in völliger Ergebenheit» uns (innerlich) total «festzubinden»,

«festzuknüpfen daran»; denn damit büßten wir unsere Freiheit ein;
daß wir ihm nur so viel an Aufmerksamkeit schenken, als ihm gewissermaßen

als Material zukommt, wie der Bildhauer dem zur Verfügung
stehenden Marmor, und es lediglich als Gelegenheit nehmen, unsere Kräfte
zu üben, uns zu schmücken und zu zeigen, wer wir sind, und damit den
andern ein Beispiel zu geben, was die rechte innere Haltung und Einstellung
vermag;

und daß wir auf nichts Äußeres einen unbedingten Anspruch erheben,
sondern uns zufriedengeben mit dem, was uns gewährt ist, und es dankbar
als Geschenk auf Abruf entgegennehmen;

und daß wir uns innerlich als bloßen Teil einordnen in das große Ganze,

unsern Willen in Einklang bringen mit dem, was uns widerfährt, indem wir
es willig und sogar mit Wohlgefallen annehmen und ertragen, statt uns
innerlich aufzulehnen dagegen und Götter und Menschen zu tadeln und
ihnen Vorwürfe zu machen;

271



und daß wir uns fest auf das Eigene konzentrieren, das, was bei uns steht,
aufs Beste zu besorgen,

«bei der sich jeweils bietenden Materie das Primäre auszuarbeiten»;
«bei jeder Materie den jeweils gebührenden Ausweg, die gebührende

Wendung zu suchen» und so an dem Platze, wo wir nun einmal hingestellt
sind, als Bürger, Ehegatte, Sohn usw. die mit der äußeren Situation uns
jeweils gestellte Aufgabe bestens zu erfüllen.

Dank dieser Einstellung sind wir frei; den «frei ist, wem alles nach seinem
Willen (wohl besser; dem nichts entgegen seinem Willen) passiert, und den

niemand zu hindern vermag»;
und imstande, jedes uns auferlegte Schicksal unbesiegbar, ohne uns

dadurch entmutigen zu lassen, zu tragen, indem wir unberührt von Affekten
die innere Ruhe und Überlegenheit bewahren und aufrecht und guten Mutes
und heiter bleiben, was ausmacht, daß wir glücklich sind.

Zur rechten inneren Einstellung und Haltung gehört für Epiktet,
gleichsam als Bestätigung aus höherer Warte, auch die Frömmigkeit, die
rechte Einstellung zu Gott, unserem Vater.

Wir sollten uns dankbar und lobpreisend Rechenschaft geben vom
Walten der göttlichen Vorsehung;

welche den Kosmos zu einem vollendeten Ganzen geordnet hat, in
welchen die einzelnen Teile wunderbar aufeinander abgestimmt sind und
welches bis ins Einzelne dauernd unter göttlicher Obhut steht und wo sogar
das Böse seinen positiven Sinn hat, indem es uns Gelegenheit gibt, uns zu
üben — was wäre aus Herakles geworden ohne den Nemeischen Löwen und
ohne die Lernäische Hydra — und als von Gott berufene Zeugen den andern
Menschen ein Beispiel zu geben, was die rechte innere Haltung und
Einstellung vermag;

und welche uns die Fähigkeit gab, uns Rechenschaft zu geben von der

göttlichen Ordnung,
und die Kraft, unser Schicksal würdig zu tragen, ohne uns dadurch

entmutigen zu lassen,
und dafür sorgte, daß im extremen Ausnahmefall, wenn wir keine

Möglichkeit mehr sehen, unser Leben einigermaßen «naturgemäß» zu

verbringen, «uns die Tür offensteht», d.h. wir die Möglichkeit haben,

freiwillig aus dem Leben zu scheiden.
Wir sollten Gott, und zwar einzig ihm, völlig ergeben sein,
im Großen wie im Kleinen, einzig auf ihn schauen,

uns so verhalten, wie es ihm wohlgefällig ist,

272



ihm, was die Gesinnung betrifft, als unserem Vorbild nacheifern,
uns unterordnend ihm gehorchen, unseren Willen in Einklang bringen

mit ihm und mit dem, was er angeordnet hat,
indem wir willig und sogar mit Wohlgefallen annehmen und tragen, was

er als Schicksal uns zugewiesen hat, seine Anweisungen streng befolgen und
uns peinlich davor hüten, irgend etwas an der göttlichen Ordnung und
Verwaltung zu tadeln statt Wohlgefallen zu finden daran.

Sich von seinem Körper, mit dem wir äußerlich «zusammengebunden»,
sind, innerlich zu distanzieren», bedeutet keineswegs, daß man ihn total
vernachlässigen soll. Auch Sokrates und Diogenes vernachlässigten ihren
Körper nicht. Wir brauchen ihn als notwendiges Werkzeug zum Leben und
haben zu sorgen, daß er in gutem Zustande ist. Verkehrt ist lediglich, ihn in
übertriebenem Maße «hochzuschätzen» und «wichtig zu nehmen» und
damit uns innerlich total «festzubinden» an ihn, uns völlig «hinzugeben» an
ihn und seine Gelüste. Denn damit geben wir andern Menschen eine

Handhabe, uns zu knechten, und büßen so unsere Freiheit ein.

Desgleichen der Besitz, mit dem wir ebenfalls äußerlich «zusammengebunden»

sind. Auch ihn brauchen wir als notwendiges Werkzeug zum Leben
und sollten uns dementsprechend um ihn kümmern, jedoch ohne ihn
übertrieben «wichtig zu nehmen» und ihm total «ergeben zu sein». Denn
auch damit würden wir unsere Freiheit verlieren.

Seiner «Natur» nach ist der Mensch ein «geselliges» Wesen, was bedeutet,
daß er auf Grund der ihm geschenkten Anlage gesellig sein sollte (Natur als

Norm), im richtigen Fall tatsächlich so ist und sogar einen unwiderstehlichen

Drang zur Geselligkeit hat.
Das bedeutet, daß richtigerweise wir menschenfreundlich sind, uns

gegenseitig gern haben, einander zugeneigt sind und Freude haben am
Umgang mit andern.

Und das bedeutet weiterhin, daß richtigerweise wir zuverlässig und
vertrauenswürdig sind und bereit, unseren Mitmenschen, die kraft der

gemeinsamen göttlichen Abstammung unsere Brüder sind, zu helfen, ihnen
allerhand Wohltaten und Gefälligkeiten zu erweisen, ihre Unzulänglichkeiten

geduldig zu ertragen und ihnen ihre Fehlgriffe zu verzeihen und, statt
ihnen zu zürnen und womöglich Böses mit Bösem vergelten, sie lediglich
bedauern und brüderlich, ohne Vorwurf und Tadel, zurechtweisen (correctio
fraterna).

Auf Grund dieser Einstellung ist das Zusammenleben in Staat und
Familie überhaupt erst möglich.

273



Wie man es indessen mit jenen Elementen halten soll, die durch ihr
kriminelles Verhalten das friedliche Zusammenleben zum mindesten erheblich

stören, darüber gibt der erhaltene Text keine Auskunft.
Mit der Stellung, die wir innerhalb der menschlichen Gemeinschaft

einnehmen, als Bürger, Familienvater usw., sind bestimmte Pflichten
verbunden, die auf alle Fälle zu respektieren sind. Es darf z.B. nicht
vorkommen, daß ein Vater, weil er glaubt, es bei seinem kranken Kind nicht
mehr aushalten zu können, sich nach auswärts verzieht und erst auf die

Nachricht hin zurückkehrt, es sei wieder gesund, und mit einem Vater hat
man auf alle Fälle ehrerbietig umzugehen.

Daß der Mensch seiner Natur nach gesellig ist, bedeutet keineswegs, daß

wir in totaler «Ergebenheit» uns innerlich an unsere Mitmenschen völlig
«festbinden», uns ihnen total «angleichen» sollten. Vielmehr liegt es uns ob,
ihnen ein Beispiel zu geben, was die rechte innere Haltung und Einstellung
vermag.

Wie es verkehrt ist, uns innerlich total an sie festzubinden, so ist es

umgekehrt ebenso falsch, sie gewissermaßen an uns festzubinden, indem wir
tyrannisch verlangen, daß sie sich genauso verhalten, wie wir es wünschen,
und «explodieren» und ihnen «zürnen», wenn dies nicht der Fall ist.

Auch sollte unsere Teilnahme am Geschick der Mitmenschen nicht so weit
gehen, daß wir ihretwegen unglücklich sind. Denn keiner ist unglücklich
durch einen andern. Und sollte es dennoch einmal passieren, so haben wir es

einzig unserer verkehrten Einstellung zu verdanken.
Distanz wahren zu ihnen sollten wir auch in der Weise, daß wir uns in

keinem Fall von ihnen abhalten lassen, das zu tun, was wir als unsere Pflicht
erachten, wie wir auch ihnen die Freiheit gewähren sollten, sich nach ihrem
eigenen Gutdünken zu verhalten, wobei indessen sich wiederum die Frage
einstellt, ob diese Toleranz auch den kriminellen Elementen gegenüber zu
wahren ist;

und daß wir niemandem in der Weise eine Handhabe bieten, uns zu
knechten, daß wir begierig nach etwas streben, das sich nicht in unserer
Gewalt befindet;

und daß wir ihnen, insbesondere den Mächtigen gegenüber, völlig
unbefangen und furchtlos bleiben und uns zu keinerlei Schmeicheleien herbeilassen,

in der Gewißheit, daß sie wohl über unseren Körper, unseren Besitz,
jedoch niemals über unsere innere Einstellung und Haltung Gewalt haben,
und daß, was sie an Ungutem uns antun, unmittelbar nur sie selbst und uns

nur mittelbar angeht.

274



Ferner steht völlig bei uns und sollte unbedingt richtig sein — denn davon

hängt unsere innere Einstellung und Haltung ab — das wertende «Urteil», die

wertende «Auffassung», m.a.W. die «Anwendung der Vorstellungen»,
welche darin besteht, daß wir die «zum voraus gefaßten», «uns angeborenen»

«Vorstellungen» (wir sagen wohl besser «Begriffe») von gut und
schlecht, schön und häßlich, usw. den jeweiligen konkreten Angelegenheiten
«anfügen», wodurch diese uns als gut oder schlecht «erscheinen», wir sie uns
als gut oder schlecht «vorstellen».

Kein Machtspruch kann mich zwingen, eine nach reiflicher Überlegung
als wahr bzw. als falsch erkannte Aussage ehrlicherweise für falsch bzw. für
wahr zu halten, ebensowenig wie jemand mich hindern kann, nach reiflicher
Überlegung im Zweifelsfall mich ehrlicherweise eines Urteils zu enthalten.

Desgleichen kann z.B. niemand mich hindern, die von Bismarck publizierte

Fassung der «Emser Depesche» ehrlicherweise für eine perfide
Verfälschung zu halten. Wohl könnte jemand versuchen, mir dieses Urteil
auszureden. Doch steht es letzten Endes bei mir, oh ich bei meiner Auffassung
bleibe oder nicht.

Nach solchen Urteilen bestimmt sich unser Verhalten im Alltag.
«Ein jeglicher geht mit jeglichem so um, wie es der Auffassung entspricht,

die er davon hat.»
«Bei einem jeden ist schuld, daß er etwas Bestimmtes tut (oder nicht tut),

sein Urteil (daß es so richtig ist).»
«Weder der Tod, noch die Verbannung, noch die Mühsal, noch sonst

etwas von der Art ist schuld daran, daß wir etwas Bestimmtes tun oder nicht
tun, sondern unsere Auffassungen und Urteile (daß der Tod usw. etwas
Schlimmes sei).»

Falls jemand mich mit Androhung des Todes dazu zwingt, etwas
Bestimmtes zu tun, so ist es (letztes Endes) nicht die Todesfurcht, die mich
dazu zwingt, das Verlangte zu tun, sondern mein Urteil, es sei besser, das

Verlangte zu tun als zu sterben.
«Was uns außer Fassung bringt oder hindert, sind unsere (verkehrten)

Urteile, und nicht, was uns von außen geschieht.»
Für den Menschen ist maßgebend für alles, was er tut (oder nicht tut), daß

es ihm als richtig (oder verkehrt) erscheint.
«Nichts anderes ist schuld an unserer Bestürzung und Verwirrung als

unsere Urteile.»
«Wir selber sind es, die uns drücken und beugen, d.h. unsere Urteile

drücken und beugen uns.»

275



«Wenn wir etwas Verkehrtes tun, so wollen wir von nun an nichts anderes

beschuldigen als unsere Urteile, auf Grund deren wir es getan haben.»
Ein jeder von uns verhält sich jeweils so, wie es unter einem selbstgewählten

Aspekt — Pflicht, bloße Lust, materieller Vorteil usw. — ihn gut dünkt,
ihm richtig scheint, er es sich als richtig vorstellt.

Wie es unmöglich ist, etwas Bestimmtes für falsch zu halten, was wir nach
reiflicher Prüfung für wahr erkannt haben, ebenso können wir unmöglich
etwas erstreben, das wir letzten Endes für schlecht halten.

Mit der Tötung ihrer eigenen Kinder tat Medea sich unsägliches Leid an.
Doch fiel für sie letzten Endes stärker ins Gewicht, was sie damit dem

treulosen Jason antat.
Auch die Geschichte im Großen wird durch solche Urteile, Auffassungen,

Vorstellungen bestimmt. Hätte z.B. Paris es sich nicht als richtig vorgestellt,

die Helena zu entführen, oder hätte Helena es nicht für richtig erachtet,
ihm zu folgen, oder hätte etwas später Menelaos den Eindruck gehabt, es sei

für ihn eigentlich ein Gewinn, solch eine Gattin loszuwerden, so hätte der
zehn Jahre dauernde Trojanische Krieg nicht stattgefunden.

Beispiel aus unserer Zeit: Hätten nach der schmachvollen Entlassung des

Generals v. Fritsch die Spitzen der Wehrmacht es für richtig erachtet, den

sogenannten Führer samt dessen engeren Kumpanen zu liquidieren, so wäre
vermutlich der Zweite Weltkrieg uns erspart geblieben.

Dasselbe gilt auch für die großen Gestalten der Dichtung.
Alles Unheil unter den Menschen kommt letzten Endes davon her, daß

wir es nicht verstehen, die gemeinsamen, zum voraus gefaßten Begriffe von
gut und schlecht usw. den konkreten Angelegenheiten in richtiger Weise

anzufügen.
Aus der Verschiedenheit der Urteile können die größten Zwistigkeiten

entstehen, wie das Beispiel von Achilleus und Agamemnon zeigt.
Daher ist es von der größten Wichtigkeit, die unser Verhalten regulierenden

Urteile immer wieder zu prüfen, die schlechten auszumerzen und durch
bessere zu ersetzen, und zwar so, daß man die daraus sich ergebenden
Konsequenzen ins Auge faßt. Als verkehrt stellen sich unsere Urteile dann
heraus,

wenn sie bei genauem Überlegen einen Widerspruch enthalten;
wenn wir durch sie etwas tun, was wir im Grunde genommen gar nicht

wollen;
wenn wir durch sie geknechtet und unglücklich sind;
wenn durch sie das friedliche Zusammenleben gestört ist.

276



Insbesondere gilt es, sieb von den spontan «auf uns fallenden» Vorstellungen

nicht zu einem Verhalten fortreißen zu lassen, das uns im Augenblick
als richtig erscheinen mag, das wir jedoch gegebenenfalls nachträglich tief
bedauern.

Absolut, bedingungslos gut ist nach Epiktet einzig die rechte innere

Haltung und Einstellung samt dem ihr entsprechenden und entspringenden
äußeren Tun, und bedingungslos schlecht das Gegenteil hievon, und alles

Übrige dem absoluten Wert nach «belanglos», was indessen nicht
ausschließt, ihm mit Rücksicht auf bestimmte Umstände einen relativen Wert
zuzuschreiben.

Ein jedes Lehewesen ist letzten Endes am meisten sich selber zugetan, tut
alles (letzten Endes) um seiner selbst willen, ist (letzten Endes) auf seinen

eigenen Vorteil bedacht. Wir sollten in der Weise egoistisch sein, daß wir für
uns das Beste, nämlich die rechte innere Haltung und Einstellung, wählen.
Als Wesen, die dazu bestimmt sind, mit andern Menschen zusammenzuleben,

verfehlen wir dieses Beste, wenn wir nicht bereit sind, unsern Beitrag für
das Wohl der Gemeinschaft zu leisten.

Einzig mit dieser Auffassung sind wir in der Lage, die mit unserer sozialen

Stellung verbundenen Pflichten zu erfüllen.
Und einzig mit dieser Auffassung wahren wir unsere Freiheit. Wer den

Besitz oder eine bestimmte berufliche Stellung oder sonst etwas Äußeres für
absolut gut und somit für etwas unbedingt zu Erstrebendes oder zu
Bewahrendes hält oder wer seinem eigenen Leben einen unbedingten Wert
zuschreibt, wird nicht umhin können, denen, die darüber verfügen, zu
schmeicheln und ihnen zu Willen zu sein.

Von besonderer Wichtigkeit ist auch die Einschätzung unerer eigenen
Person. Wer sich selbst ganz tief einschätzt, dem wird es z.B. nichts
ausmachen, sich mit einem Betrug eine Menge Geld zu verschaffen, während
ein anderer sich zu gut hält hiefür, sich nicht «hergibt» dazu.

Ferner steht bei uns und sollte unbedingt richtig sein und gehört ebenfalls

zur inneren Einstellung das positiv gerichtete totale Streben, etwas
Bestimmtes unbedingt zu erlangen, zu behaupten usw., sowie das negativ
gerichtete totale Streben, etwas Bestimmtes unbedingt zu vermeiden, ihm
unbedingt zu entgehen.

Wenn uns das so heiß Erstrebte entgeht, und gleichfalls, wenn wir in das

hineingeraten, was wir unbedingt zu vermeiden trachten, sind wir unglücklich.

Und wer etwas heftig erstrebt, was nicht völlig bei ihm steht, wird

277



abhängig von denen, die darüber verfügen, und somit genötigt, ihnen zu
schmeicheln.

Daher sollten wir uns so einrichten, daß wir mit dem positiven wie mit
dem negativen totalen Streben in der Zone dessen verbleiben, was völlig und
einzig bei uns steht, wo niemand und nichts uns hindern oder zwingen kann
und wo der Erfolg oder Mißerfolg einzig von uns abhängt, mithin in der Zone

dessen, was zu unserer inneren Haltung und Einstellung gehört.
An zwei Stellen empfiehlt Epiktet — offenbar im Hinblick auf die

Anfänger in der philosophischen Unterweisung —, sich mit dem negativ
gerichteten totalen Streben zu begnügen, d.h. heißt also, all das unbedingt
zu vermeiden, was der rechten inneren Haltung und Einstellung
widerspricht.

Als letztes steht völlig bei uns und sollte unbedingt fehlerlos sein der

positiv gerichtete «Anstoß», den wir selber uns geben, gleich jetzt etwas
Bestimmtes zu tun, sowie der negativ gerichtet «Anstoß, gleich jetzt etwas
Bestimmtes nicht zu tun, es zu unterlassen. Auf solchen «Anstößen» beruht
unser praktisches Verhalten im Alltag.

Dasselbe gilt auch für das Vorhaben, die Absicht usw.
Daß ein Befehl, positiven oder negativen Inhaltes, der an uns ergeht,

tatsächlich wird, bedarf es eines entsprechenden «Anstoßes» unsrerseits, den

wir an und für sich auch unterlassen könnten. Es steht mir z.B. völlig frei, ein
Fahrverbot zu respektieren oder mich darüber hinwegzusetzen und damit
eben eine Buße zu gewärtigen. Der Befehl bzw. das Verbot ist nichts weiteres
als eine der vielen Situationen, mit denen wir äußerlich «zusammengebunden»

sind und woes darum geht, sich in aller Freiheit den richtigen Anstoß zu
geben. Erst mit dem totalen, blinden, automatischen Gehorsam degradieren
wir uns selbst zu einem vernunftlosen Gebrauchsgegenstand.

Sein Dasein auf stoische Weise zu verbringen ist keineswegs so einfach
und leicht zu bewerkstelligen, wie es vielleicht den Anschein hat. Wie es nicht
genügt, für ein Instrument begabt zu sein, um sogleich als ein großer
Künstler dazustehen, die vorhandene Begabung vielmehr durch fleißiges
Üben auszubilden und auf der jeweils erreichten Stufe zu unterhalten ist,
und wie der Sportler dauernd trainieren muß, um in Form zu bleiben, ebenso

muß die uns als Anlage geschenkte rechte innere Haltung und Einstellung
erst noch erlernt, anerzogen, ausgebildet, eingeübt werden, wobei der

angehende Stoiker sich zuerst einmal Rechenschaft geben muß von seinem

bisherigen totalen Unvermögen in bezug auf das, was nottut, und dann mit
Kleinem beginnen sollte.

278



Zu dieser Selbsterziehung gehört, daß wir die Vorkommnisse des Alltags
als Gelegenheit dazu beniitzen, um unsere rechte innere Haltung und
Einstellung durch entsprechendes äußeres Verhalten zu bewahren und zu
festigen,

und daß wir in strenger Selbstkontrolle verführerische Vorstellungen, die
sich eingeschlichen haben, ausschalten, schlechte Gewohnheiten, z.B. den

Jähzorn, durch entsprechende bewußt angenommene Gegengewohnheiten
bekämpfen;

und daß wir regelmäßig, am besten frühmorgens, «meditieren», d.h. uns
den einen und andern Fundamentalsatz, z.B. was uns unmittelbar angeht
und was nicht, fest einprägen, ihn sogar schriftlich notieren, um ihn im
Getriebe des Alltags, wo man so leicht seiner vergißt, stets bei der Hand zu
haben,

und daß wir nach der Weise der Pvthagoräer vor der Nachtruhe unser
Verhalten während des vergangenen Tages einer strengen Prüfung unterziehen.

Summary

Epiktet was one of the main stoic philosophers (60—140 A.D.). He was born as a slave, but was
set free later. He was teacher of philosophy in Rome and Nikopolis (Epirus). Of his works in the
Greek language we possess the «Diatribai» («Entertainment») and the «Enchiridion»
(«Handbook» [of ethics]). The author of this article presents the most important principles of
stoic comportment according to Epiktet.

Dr. Walter Siegfried
Spiegelhofstraße 35

CH-8032 Ziirich

279




	Stoische Haltung, nach Epiktet

