
Zeitschrift: Gesnerus : Swiss Journal of the history of medicine and sciences

Herausgeber: Swiss Society of the History of Medicine and Sciences

Band: 44 (1987)

Heft: 3-4

Artikel: Wahrnehmung und Kausalität in den Schriften der Sinnesphysiologen
Hermann von Helmholtz, Johannes von Kries und Viktor von
Weizsäcker : ein Beitrag zum Verhältnis von Erkenntnistheorie und
Wissenschaftstheorie in der Medizin

Autor: Neumann, Josef

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-521454

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-521454
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wahrnehmung und Kausalität in den Schriften der
Sinnesphysiologen Hermann von Helmholtz,
Johannes von Kries und Viktor von Weizsäcker

Ein Beitrag zum Verhältnis von Erkenntnistheorie und Wissenschaftstheorie

in der Medizin

von Josef Neumann

Einleitung

Seit der Mitte des 19. Jahrhunderts spricht man von der «naturwissenschaftlichen

Medizin». Wilhelm Windelband glaubte, den Beginn dieser jüngsten
Epoche der Medizingeschichte auf das Jahr der 31. Jahrestagung der
Deutschen Gesellschaft der Naturforscher und Arzte in Göttingen 1854

datieren zu können1. Ob die damals befürwortete und heute noch gültige
Denkweise der modernen Medizin als «materialistisch» gekennzeichnet
werden darf oder differenziertere Interpretationen verlangt, eines darf als

historische Tatsache behauptet werden, daß das Gespräch zwischen Medizin
und Philosophie auch nach deren Zuwendung zu den methodischen Prinzipien

der Naturwissenschaften nie unterbrochen, vielmehr mit wechselndem
Erkenntnisinteresse und unterschiedlicher Intensität fortgesetzt worden ist.
Diese Diskussion zwischen Medizin und Philosophie ist bestimmt durch eine

grundsätzlich positive Einschätzung der kritischen Philosophie Kants
(während der deutsche Idealismus ebenso allgemein als unerlaubte
Verselbständigung der spekulativen Vernunft und als Trennung des Denkens von
der empirischen Wirklichkeit gesehen wird) und durch eine wechselnde

Akzentsetzung zwischen Erkenntnistheorie und wissenschaftstheoretischer
Methodenkritik. So kann beispielsweise eine Tradition eingehender
philosophischer Arbeit innerhalb der Sinnesphysiologie aufgezeigt werden, die von
Hermann von Helmholtz ausging, von dessen Schüler Johannes von Kries
um die Jahrhundertwende fortgesetzt wurde und bei Viktor von Weizsäcker,

ergänzt durch die Auseinandersetzung mit der Psychoanalyse Sigmund
Freuds, zur Begründung der «anthropologischen Medizin» führte, die
als Teil der psychosomatischen Medizin bis heute in Deutschland weiterwirkt.

Gesnerus 44 (1987) 235-252 235



Hermann von Helmholtz, dessen Denken weitgehend als ablehnende
Antwort auf die «Romantische Medizin» zu verstehen ist, der er vorwirft,
daß sie einem «falschen Ideal von Wissenschaftlichkeit nachjagte in einseitiger

und unrichtig begrenzter Hochschätzung der deductiven Methode»,2
richtete sein Wissenschaftsverständnis an der mathematischen Darstellbarkeit

physikalischer Gegebenheiten aus und handelte aus der Einsicht, daß

empirische Forschung durch erkenntnistheoretische Reflexion zu ergänzen,
medizinisches Handeln durch wissenschaftstheoretische Methodenkritik zu
begründen sei. So frage sich der Arzt angesichts des Kranken,

«ob man selbst Alles gethan habe, was man zur Abwehr des Verhängnisses hatte thun
können, und ob die Wissenschaft auch wohl alle Kenntnisse und Hiilfsmittel vorbereitet
habe, die sie hätte vorbereiten sollen, um zu wissen, daß erkenntnistheoretische Fragen
über die Methodik der Wissenschaft auch eine bedrängende Schwere und eine furchtbare

praktische Tragweite erlangen können.»3

v. Helmholtz, der hier auf das Verhältnis von medizinischer Praxis und
wissenschaftstheoretischer Methodenkritik, von Handlungs- und
Erkenntnisanspruch hinweist, versteht unter Wissenschaftstheorie die Begründung
und Rechtfertigung naturwissenschaftlicher Methoden in der Medizin. Im
Vordergrund seiner Erkenntnistheorie hingegen stehen Fragen, die im
Kontext empirischer, sinnesphysiologischer Untersuchungen entstanden
sind und diese ergänzen. Besonders bedeutsam sind in diesem Zusammenhang

Kants Raum- und Zeittheorie sowie die für den Neukantiannismus
typische Frage, wie im Affiziertwerden der Sinnesorgane durch äußere Reize
und im Zusammenwirken mit cerebralen Funktionen bewußtes Erkennen
überhaupt möglich ist.

Auch Johannes von Kries, Schüler von Hermann v. Helmholtz und Karl
Ludwig, den sein Nachfolger Paul Hofmann als «Philosoph auf dem

Freiburger Lehrstuhl für Physiologie» bezeichnet hat, blieb erkenntnistheoretisch

orientiert. Seine philosophische Reflexion gewann aber in dem Maße
auch wissenschaftstheoretische Bedeutung, in dem das allein naturwissenschaftlich

bestimmte Wissenschaftsverständnis der Medizin zum Ende des

19. Jahrhunderts fragwürdig wurde.

«Der Philosophie rechnen wir all die Fragen zu, auf die wir gefuhrt werden, wenn wir
erwägen, welchen letzten, nicht weiter auf anderes zuruckführbaren Sinn wir den Sätzen

irgendeiner Wissenschaft zuschreiben dürfen, oder aus welchen, keiner weiteren Begründung

mehr bedürftigen Uberzeugungen wir ihre Berechtigung erweisen können.»4

236



v. Kries, den sein Schüler Viktor von Weizsäcker für den «bedeutendsten
deutschen Physiologen seiner Generation und für den letzten großen
Sinnesphysiologen überhaupt» hielt5, hat in seiner Zeit, in der «der
folgerichtige Fortgang der Naturwissenschaften aus ihrer eigenen Entwicklung
heraus auf die Notwendigkeit geführt hat, sich mit philosophischen Fragen
zu beschäftigen»,6 den Sinn philosophischer Reflexion darin gesehen, den

Anspruch der Gewißheit wissenschaftlicher Erkenntnis zu begründen und
die Inhalte naturwissenschaftlicher Erkenntnis über den Erfahrungsbereich
hinaus zu vervollständigen7.

Demgegenüber leitete Viktor von Weizsäcker, den v. Kries gern als

Nachfolger in Freiburg gesehen hätte8, die Notwendigkeit einer systematischen

philosophischen Reflexion in der Medizin aus dem Anspruch ab, die
Praxis der Medizin von Grund auf zu reformieren und ihr Handeln neu zu
begründen. Um die Jahrhundertwende war die bisher gültige Handlungslegitimation,

die Anwendung naturwissenschaftlicher Methoden auf die

Rehandlung des Kranken, fraglich geworden, und die Erfahrungen des

Ersten Weltkriegs hatten auch in der Medizin einen Reflexionsprozeß in
Gang gesetzt, der auf die Notwendigkeit praktischer Reformen hinwies.

«Der Versuch, die Medizin und den ärztlichen Beruf neu zu sehen und noch auf andere

Grundlagen als die der exakten Naturwissenschaften zu stellen, nahm seinen Ursprung
nicht nur in philosophischen und religiösen Bedürfnissen, sondern in einem ganz aufrichtigen

Unbehagen in der Ausübung unseres Berufes. Ich habe den Zwiespalt zwischen
Laboratoriumsdenken und Krankensaalhandeln schon berührt. Das Wichtige daran war
nicht, wie wir meinten, die Unemheithchkeit und Unvollkommenheit; denn Denken und
Handeln können nie ubereinstimmen. Sondern entscheidend war, wie wir die Doppelseitigkeit

unserer Existenz empfanden, namhch nicht als Bereicherung, sondern als

Zerrissenheit, ja als Lüge Das Programm der Pathologischen Physiologie war keineswegs
abgespielt und in Mißkredit erklart. Man spürte nur, daß man nicht mehr freudig daran
glaubte. Man war sich noch nicht klar darüber, daß der <ursprungliche Plan, die

Behandlung innerer Krankheiten nach den Grundsätzen der Pathologischen Physiologie!
zu gestalten, undurchführbar sei; man fühlte aber, daß die Krise der Medizin eingesetzt

hatte.»9

Auf dem Hintergrund dieser Erfahrungen ist V.Weizsäckers Hauptwerk
«Der Gestaltkreis» (1940) einerseits der Versuch einer auf sinnesphysiologisch,

experimenteller Forschung aufgebauten Erkenntnistheorie, andrerseits

der wissenschaftstheoretisch begründete Entwurf einer neuen Medizin,
die den Menschen primär als personales Wesen begreift und von daher die

Geltung des Kausalitätsprinzips im medizinischen Denken in Frage stellt.

237



Johannes von Kries kommt in der philosphischen Diskussion der

Sinnesphysiologen eine besondere Bedeutung zu; denn er nimmt v. Helmholtz'
erkenntnistheoretische Fragestellungen auf, setzt diese in Beziehung zur
Lehre des psychophysischen Parallelismus Gustav Fechners und entwirft
auf dieser Grundlage eine Erkenntnistheorie der naturwissenschaftlichen
Medizin, die später unter praktischem Anspruch in der «anthropologischen
Medizin» aufgenommen und kritisiert wird, indem V.Weizsäcker sich
teilweise den Ansichten von v. Helmholtz wieder nähert.

Mit diesen vorläufigen Hinweisen ist ein Weg vorgezeichnet, auf dem

v. Kries' Philosophie in ihren erkenntnistheoretischen und wissenschaftstheoretischen

Grundzügen dargestellt werden soll. In einem ersten
Abschnitt über das Verhältnis von Empfindung und Wahrnehmung steht

v. Kries' Raum- und Zeittheorie im Vordergrund. Diese erkenntnistheoretische

Diskussion, in der immer wieder der Vergleich mit entsprechenden
Aussagen bei v.Helmholtz und V.Weizsäcker hilfreich sein wird, führt
weiter zur Erörterung des Kausalitätsprinzips, in der schließlich der Gegensatz

zwischen v. Kries und V.Weizsäcker besonders deutlich zutagetreten
wird. Gleichzeitig kann aber gezeigt werden, wie neben dem erkenntnis
theoretischen Interesse immer mehr das einer wissenschaftstheore tischen
Methodenkritik unter dem Anspruch, die Praxis der Medizin zu verändern,
an Bedeutung gewinnt.

Empfindung und Wahrnehmung

v. Kries unterscheidet die «Empfindung», das unvermittelte, ins Bewußtsein

dringende Affiziertwerden der Sinnesorgane durch äußere Beize und die

«Wahrnehmung», in der die bewußten Anschauungen und Vorstellungen
der Dinge mit der Erfahrung von Raum und Zeit einhergehen. In der

Wahrnehmung tritt «jeder Sinneseindruck ebenso unmittelbar wie mit
seinen sonstigen Beschaffenheiten auch mit seiner räumlichen Bestimmung
ins Bewußtsein». Dabei setzen Bewußtseinsinhalte eine «psychische
Verarbeitung des direkt gegebenen Empfindungsmaterials» voraus13.

Die Möglichkeit, einzelne Gegenstände im Raum wahrzunehmen und
sich gleichzeitig den Raum unabhängig von Dingen vorzustellen, sieht

v. Kries in der anatomischen Beschaffenheit und den physiologischen
Funktionsweisen der Sinnesorgane begründet. Diese ermöglichen spezifische

Empfindungen als Sinnesleistungen, die in hirnphysiologisch erklärba-

238



ren Vorgängen weitergeleitet, cerebral verarbeitet werden und als bewußte

Wahrnehmungen psychische Empfindungen und Verhaltensweisen bewirken.

Dabei ist die anatomische und physiologische Eigenart des

Wahrnehmungsapparats bestimmend für die Spezifität der Empfindungen, daß

Gegebenheiten so und nicht anders wahrgenommen werden:

«So erzeugt der Sehnerv Licht- und Farbempfindungen, der Geschmacksnerv die

Empfindungen des Süßen, Sauren usw. nicht allein bei Erregung durch Licht bzw. bei
chemischen Einwirkungen, sondern auch, wenn sie durch mechanische oder elektrische

Angriffe in Erregung versetzt werden. Hier ist also die Bedeutung des subjektiven Faktors
für die Funktion der Sinne ganz unzweideutig gegeben.»14

Gleichzeitig hat auch die Wahrnehmung von Raum und Zeit ihren Grund
darin, «daß unsere sinnlichen Wahrnehmungen durchweg in räumlicher
Form gegeben sind, und daß eben dies in einer — sei es nun psychologischen
oder physiologischen — Beschaffenheit unser selbst seinen Grund hat und
seine Erklärung findet.»15

Indem v. Kries die «räumliche Form der sinnlichen Wahrnehmung» als

ein «durch unsere eigene Natur festgelegtes Merkmal alles Erfahrungswis-
sens» bezeichnet, er spricht auch von der «räumlichen Natur», die «unserem
sinnlichen Wahrnehmen als ein dauerndes, unveränderliches Merkmal
zukommt», begreift er den Raum einerseits im Sinne Kants als notwendige,
in der Natur des Subjekts begründete Anschauung a priori, andrerseits
verändert er Kants Apriori-Begriff grundlegend im Sinne einer
«psychologisch-genetischen Deutung».16

Für Kant sind Raum und Zeit reine Anschauungsformen, Bestimmungen,

von denen das Vorstellungsvermögen nie absehen kann, da «wir niemals
denken können, daß kein Raum sei, wohl aber, daß in dem selben keine

Gegenstände angetroffen werden». Kant fragt ausschließlich nach den in der
Natur der Vernunft begründeten logischen Voraussetzungen der Erfahrung
mit dem Ziel, Möglichkeiten und Grenzen der Vernunft in der Reflexion ihrer
selbst aufzuzeigen.

v. Kries hingegen ersetzt Kants Frage nach den logischen Voraussetzungen

des Erkennens in der Weise des Neukantianismus durch die, wie
Erkennen überhaupt möglich und von seinen physiologischen und psychologischen

Vorbedingungen her zu «erklären» ist17. Den von der Sinnesphysiologie

in dieser Frage zu leistenden Beitrag sieht v. Kries grundsätzlich als

eine Erweiterung und Präzisierung des Kantschen Apriori-Begriffs. Demnach

ist die Raumvorstellung nicht nur Kategorie des begreifenden und
urteilenden Verstandes, sondern selbst Gegenstand der Wahrnehmung. Das

239



heißt, ein psychophysischer Mechanismus wird als materielle Vorbedingung
von Erkenntnisvorgängen mit deren logischen Voraussetzungen auf eine
Ebene gestellt. Raum und Zeit bleiben damit zwar subjektive Bestimmungen,

aber in der Weise, «daß die Raumvorstellung einen in allem Wechsel des

psychologischen Geschehens sich unverändert erhaltenden, immer wieder

in der gleichen Weise aufzuzeigenden Bewußtseinsinhalt darstellt.»18
Es ist bereits deutlich geworden, daß v. Kries seiner Raum- und

Zeittheorie einen psychophysischen Parallelismus zugrunde legt, ein kausal
bestimmtes Wirkverhältnis von Sorna und Psyche, in dem jeder physiologische
Vorgang psychische Empfindungen und Verhaltensreaktionen hervorruft
und jedes psychische Erleben in physiologischen Vorgängen seine materielle
Grundlage hat.

v. Kries stützt sich dabei auf das von Gustav Fechner aufgestellte
«psychophysische Gesetz», das besagt,

«daß die Stärke der Empfindung immer um den gleich Betrag wächst, wenn der Reiz in
einem bestimmten Verhältnis vermehrt wird, oder, mathematisch formuliert, daß die

Stärke der Empfindung proportional dem Logarithmus des Reizes wachse. Fechner

vermutete, daß hierin ein streng gültiges Gesetz der Wechselwirkung zwischen Physischem

und Psychischem zu erblicken sei ,»19

Wenn v. Kries dem Wert psychophysischer Meßformeln auch zurückhaltend

gegenüberstand (auf die Argumente zwischen Fechner und v. Kries
kann hier nicht eingegangen werden20), so ist doch zu sagen, daß der

psychophysische Parallelismus, das «überall bemerkbare Hineinragen der
Sinnesfunktionen in die höheren psychischen Betätigungen, die untrennbare

Verknüpfung, die mannigfache Verflechtung, die zwischen diesen
beiden Gebieten besteht»,21 sowohl in seiner sinnesphysiologischen als auch
erkenntnistheoretischen Forschung stets vorausgesetzt ist.

Die hier skizzierten Zusammenhänge von Empfindung und Wahrnehmung,

Raumvorstellung und psychophysischen Vorbedingungen sollen
weiter vertieft werden in einem Vergleich mit den entsprechenden
Anschauungen bei v. Helmholtz und v. Weizsäcker.

Der entscheidende Unterschied zwischen v. Helmholtz und v. Kries besteht
nicht darin, daß v. Helmholtz seine Erkenntnistheorie weniger streng auf
dem psychophysischen Parallelismus aufgebaut hat als v. Kries; er ist
vielmehr darin zu sehen, daß sich bereits in v. Helmholtz' Erkenntnistheorie
eine Entwicklung anbahnt, in der Raum und Zeit, die Formen sinnlicher
Wahrnehmung, immer mehr vom Subjekt abgelöst und zu Wahrnehmungsgegenständen

bzw. Erscheinungsweisen gegebener Gegenstände umgedeu-

240



tet werden, v. Helmholtz, der empirische Erkenntnis bestimmt sieht im
Verhältnis von Wahrnehmung und Bewegung, betrachtet in seiner «empiristischen

Theorie» auch den Raum als Wahrnehmungsgegenstand.

«Dennoch wird uns der Raum auch sinnlich erscheinen, behaftet mit den Qualitäten
unserer Empfindungen, als das, durch welches hin wir uns bewegen, durch welches hin wir
blicken können.»22

v. Helmholtz deutet den Raum als ein Etwas, als Gegenstand, dessen

Wahrnehmung an die konkreten Gegenstände gebunden ist. Subjektive
Anschauungsform ist der Raum insofern, als die räumliche Wahrnehmung
ein durch anatomische Beschaffenheit und physiologische Funktionsweise
bestimmtes Vermögen des Subjekts ist:

«Und eine gegebene, vor aller Ertahrung mitgebrachte Form der Anschauung wurde der

Raum sein, insofern seine Wahrnehmung an die Möglichkeit motorischer Willensunpulse
geknüpft ware, fur die uns die geistige und körperliche Fähigkeit durch unsere Organisation

gegeben sein muß, ehe wir Raumanschauung haben können.»23

Damit eröffnen sich grundsätzlich zwei Möglichkeiten, die Raumtheorie von
v. Helmholtz weiterzudenken, die sich v. Kries und v. Weizsäcker in
unterschiedlicher Weise zueigen gemacht haben.

v. Kries hielt sich, wie bereits gezeigt wurde, innerhalb seiner neukantianischen

Konzeption eng an Kants Deutung des Raumes als erfahrungsunabhängiger

Form sinnlicher Anschauung des Subjekts, v. Weizsäcker hingegen
dachte v. Helmholtz' Anschauung von der in der Wahrnehmung der Dinge
gegebenen Gegenständlichkeit des Raumes weiter und gelangte so zu einer
Ablehnung des erfahrungsunabhängigen Raumbegriffs Kants:

«In der Sinneslehre stellte sich namheh heraus, daß der ideale Apnonsmus von Raum und

Zeit, als Anschauungsform jeder möglichen Erfahrung lur die Form der Erfahrung,
welche wir Wahrnehmung nennen, nicht gilt.»24

V.Weizsäcker begreift sinnliche Wahrnehmung als ein physiologisch
begründetes Verhältnis von Wahrnehmen und Bewegen. Er lehnt es aber ab,

Wahrnehmung «auf die Physiologie der Funktionen zu projizieren, da
damit ihr Bewußtheitscharakter geopfert würde»,25 d.h., V.Weizsäcker
kehrt sich ab vom psychophysischen Parallelismus. Von daher verbietet es

sich für ihn, physiologische Vorbedingungen und logische Voraussetzungen
auf eine Ebene zu stellen und das räumliche Vorstellungsvermögen als Folge
der Eigenart von Bau und Funktionsweise der Sinnesorgane zu deuten.

241



v. Weizsäcker geht in der Kritik der Raumtheorien davon aus, daß es

bisher immer als selbstverständlich galt, «daß ein Raum bzw. eine

Raumvorstellung da ist, in welcher die Empfindungen <lokalisiert> werden; ganz
ebenso wie die äußeren Gegenstände als Materie im Raum gedacht werden»,
und gibt in Anlehnung an v. Helmholtz zu bedenken, «daß das Räumliche nur
sekundär entstehe und also an oder in den Gegenständen angetroffen oder

erzeugt werden könne.»26 Die Unterscheidung zwischen einem objektiven
Raum, in dem die Dinge sind, und der Raumwahrnehmung des Subjekts, die

von der Wahrnehmung der Gegenstände nicht getrennt werden kann, hält
v. Weizacker für unzulässig und sieht diese aufgehoben in der je aktuellen
Situation des Erkenntnisvollzugs, die er als «Ereignis» bezeichnet.

«Wir können Objektives nur im Subjekt, wir können Subjektives nur am Objekt haben.
Man kann deshalb ihre Beziehung überhaupt niemals wie zwei einander gegenübergestellte

Dinge oder Welten, deren jede fur sich Bestand und Stabilität hatte, darstellen.
Sondern immer ist nur eine aktuelle und ganz bestimmte Enthaltenheit der Objekte im
Subjekt vorhanden.

Fur die raumzeithchen Ordnungen hat aber diese Feststellung folgende Konsequenzen.
Sie ebenfalls können nun nicht mehr als bloße Determinierungen oder Eintragungen in
einen vorgegebenen (leeren) Raum bzw. ebensolche Zeit aufgefaßt werden. Sondern jede
solche Ordnung entspricht einer aktuellen Situation — einem Ereignis. Die Verbindung
desselben mit anderen Ereignissen in einer ubergreifenden Raumordnung und Zeitfolge ist
zunächst selbst nicht mehr als ein neues solches Ereignis und so fort. Man bemerkt, daß

eine solcherart entstehende Kette keineswegs als Ganzes im Raum und in der Zeit

eingetragen werden kann, sondern m der Geschehens-Fortbildung sind Raum- und
Zeitbestimmung jeweils entstanden und wieder aufgehoben, auskristallisiert und m neue

Bildungen aufgelost oder neu aufgenommen worden. Dinge sind dabei nicht im Raum und

in der Zeit, sondern Raum und Zeit sind m der Geschehens-Fortbildung entstanden und
werden so in oder an den Dingen angetroffen. Die Welt und ihre Dinge sind nicht in Raum
und Zeit, sondern Raum und Zeit sind in der Welt, an den Dingen.»27

Daraus ergeben sich zwei Konsequenzen: In v. Weizsäckers Erkenntnistheorie
sind Raum und Zeit nicht reine Anschauungsformen des Subjekts,

sondern Bestimmungen der Gegenstände und deren Erscheinungsweise.
Weiter ist zu sagen, die Vorstellungen von Raumordnungen und Zeitfolgen
sind nicht im einzelnen Wahrnehmungsakt gegeben, sondern entstehen in
der Verbindung mehrerer Erkenntnisinhalte, in der Erinnerung; denn die

Erinnerung ist das Vermögen, einmal in der Zeit gegebene Erkenntnisinhalte

unabhängig von der gegenwärtigen Wahrnehmung vorzustellen und
zueinander in Beziehung zu setzen. Dies soll an einem Beispiel verdeutlicht
werden, mit dem wir uns v. Helmholtz' Anschauungen von Raum und Zeit in
Erinnerung rufen.

242



Es wurde gesagt, daß der Raum erst dann als Raum erkannt werden
kann, wenn ein Gegenstand aus unterschiedlichen Positionen im
Zusammenwirken von Wahrnehmen und Rewegen angeschaut wird. Da ein

Gegenstand aber immer nur aus einer Position im gegenwärtigen Augenblick
wahrgenommen werden kann, müssen, damit Raumwahrnehmung
entsteht, alle vorhergehenden Wahrnehmungen und ihre Positionen in ihrer
zeitlichen Folge in der Erinnerung vorgestellt und mit der eben gegebenen zu
der einen Raumwahrnehmung vereinigt werden. Daraus folgt, die Vorstellung

des Raumes ist nur möglich in der Zeit. In v. Kries' Worten heißt das:

«Die Zeit ist nicht allein die Form, in der das äußere, durch die Sinne erkennbare
Verhalten der Umwelt gegeben ist, sondern sie ist auch die Form alles unseres psychischen
Erlebens; sie ist nach dem Kantschen Ausdruck die Form unseres <inneren Sinnes>.»28

Sofern Denken ein in physiologischen Vorgängen begründetes psychisches
Erleben ist, ist die Zeit die Kategorie, die den Zusammenhang von
materiellen physiologischen und psychischen Vorgängen kennzeichnet. Da
der psychophysische Parallelismus dieses Verhältnis als das von Ursache
und Wirkung begreift, folgt daraus, daß Kausalgeschehen sich in der Zeit
vollziehen und nur als zeitliche Folge von Ursache und Wirkung gedacht
werden können.

Die erkenntnistheoretische Erörterung von Wahrnehmung und
Raumvorstellung hat zur Frage nach dem Verhältnis von Zeit und Kausalität
geführt; das bedeutet, es kann von hier aus weiter gefragt werden nach den

Voraussetzungen von Naturerkenntnis und medizinischem Denken, von
dem v. Kries fordert, es müsse sich aufbauen auf Begriffen, in die der

Zeitbegriff eingeht. Der Begriff der Kausalität erfüllt, wie gezeigt wurde,
diese Bedingung. Die nun folgende Auseinandersetzung mit dem kausalen
Denken in der Medizin wird wiederum im Vergleich der Sinnesphysiologen
zeigen, daß sich an dieser Frage die Geister scheiden; denn das Kausalitätsprinzip

bzw. der Stellenwert, der ihm im medizinischen Denken zugestanden
wird, entscheidet nicht nur über die logische Folgerichtigkeit unterschiedlicher

erkenntnistheoretischer Ansätze, sondern drängt zu wissenschaftstheoretischen

Stellungnahmen, die medizinisches Handeln legitimieren oder
verbieten und ein implizit vorausgesetztes Menschenbild erkennen lassen.

243



Kausalitätsprinzip

In der Frage nach dem Kausalitätsprinzip geht v. Kries von der Erfahrung
aus, daß sich der Mensch einerseits im Anspruch freier Selbstbestimmung
vorfindet und als Handelnder von sich den «Eindruck der Freiheit, des
Sound Anders-Könnens» hat29, andrerseits aber Bestimmungen unterliegt, die

ihm nicht verfügbar sind. Einerseits erscheint es unvertretbar, das Handeln
des Menschen ausschließlich kausal determiniert zu verstehen, andrerseits
würde es als ungerechte Beurteilung gelten, würde das Handeln des
Menschen allein vom Anspruch der Freiheit her beurteilt, ohne dabei bedingende
Begleitumstände zu beachten.

Die Möglichkeit, den aufgezeigten Widerspruch aufzulösen, sieht

v. Kries in der Fähigkeit des Menschen gegeben, die Bedingungen seiner

Willensentscheidungen und seines Handelns zu erkennen, wenn er auch die
Grenze zwischen kausal erklärbarem Bestimmtsein und freier Selbstbestimmung

nicht eindeutig ziehen kann. Diesem Lösungsversuch ist entgegenzuhalten,

daß der Widerspruch insofern erhalten bleibt, als v. Kries das

Denken in psychophysischen Vorbedingungen begründet sieht, die selbst

Erkenntnisgegenstand sind und als solche das Kausalitätsprinzip voraussetzen.

Da es aber dem Prinzip des psychophysischen Parallelismus widersprechen

würde, das Kausalprinzip als reine Kategorie des Denkens anzuerkennen,

stellt sich für v. Kries erneut die Frage nach dem Verhältnis von
logischer Voraussetzung und psychophysischer Vorbedingung, die gleichbedeutend

ist mit der Frage, ob die im Denken erkannten Gesetzmäßigkeiten
den in der Natur wirkenden Gesetzen entsprechen und unter welchen

Bedingungen diese erkannt werden können.

v. Kries geht davon aus, daß unser Denken nach Gesetzen geordnet ist
und sich in der Zeit vollzieht; weiter meint er, daß die «gesetzmäßige
Ordnung ein unerläßliches Merkmal jeder Wirklichkeitsvorstellung» ist,
und fährt fort:

«Der Fall einer volligen Regellosigkeit ist allerdings nicht undenkbar; wäre er aber

gegeben, so wurden wir zu etwas, was man eine Erfahrung oder eine Wirklichkeits-
Vorstellung nennen kann, überhaupt nicht gelangen. Gehen wir hiervon aus, so können

wir mit Recht sagen, daß die Gesetzmäßigkeit <im Begriff der Erfahrung liege>. Auch
dieses Verhältnis können wir eine Apriori-Gultigkeit nennen, sofern es sich um ein

Merkmal handelt, das wir unserer Wirklichkeits-Vorstellung unabhängig von dem

speziellen Inhalt unseres Erfahrungswissens zuschreiben dürfen.»30

Dabei wird der entscheidende Grund, daß die im Denken erkannten

244



Gesetzmäßigkeiten denen der Wirklichkeit entsprechen, in der Möglichkeit
der Vorhersage von Gegebenheiten gesehen; denn «soll das Zukünftige
irgendwie aus dem Vergangenen ersichtlich sein, so müssen die in der
Wirklichkeit enthaltenen Allgemeinheiten von der Art sein, daß sie das

Zukünftige auf Grund des Vergangenen eindeutig bestimmen».31
Zur Verdeutlichung des Gesagten bietet sich wiederum ein Vergleich mit

v. Helmholtz' Erkenntnistheorie an. v. Helmholtz richtet die Frage nach der

Entsprechung der im Denken gegebenen und die Ordnung der Wirklichkeit
bestimmenden Gesetzmäßigkeiten in gleicher Weise an Philosophie und
Naturwissenschaften.

«Die erstere, welche die geistige Seite betrachtet, sucht aus unserem Wissen und Vorstellen
auszuscheiden, was aus den Einwirkungen der Korperwelt herrührt, um rein hinzustellen,
was der eigenen Thätigkeit des Geistes angehört. Die Naturwissenschaft im Gegentheil
sucht abzuschneiden, was Definition, Bezeichnung, Vorstellungsform, Hypothese ist, um
rein übrig zu behalten, was der Welt der Wirklichkeit angehört, deren Gesetze sie sucht.» 32

Auch v. Helmholtz sieht den Widerspruch von logischer Voraussetzung und
psychophysischer Vorbedingung, in deren Funktionen das Kausalgesetz
vorausgesetzt ist.

«Unsere Empfindungen smd eben Wirkungen, welche durch äußere Ursachen in unseren
Organen hervorgebracht werden, und wie eine solche Wirkung sich äußert, hängt
naturlich ganz wesentlich von der Art des Apparates ab, auf den gewirkt wird.»33

Die Spezifität der Sinneseindrücke wird zwar durch die der Sinnesorgane
und der cerebralen Funktionen bestimmt, es darf aber angenommen werden,
daß gleiche Reize immer gleiche Empfindungen (v. Helmholtz nennt sie

«Zeichen») auslösen. Dadurch entstehe in der Wahrnehmung nicht nur
dieser oder jener Gegenstand, sondern, gleichzeitig «die Abbildung der

Gesetzmäßigkeit in den Vorgängen der wirklichen Welt».34 v. Helmholtz
behauptet damit, daß die in der Natur wirkenden Gesetzmäßigkeiten
Gegenstand der Wahrnehmung seien. Das gelte auch für das Kausalitätsprinzip,

das in der regelmäßigen Beziehung von Gegebenheiten (z.B.
zwischen Reiz und Empfindung) erkannt werde; denn, «so ist es gerade das

Gesetzmäßige, was sich am regelmäßigsten gleichartig wiederholt, während
das zufällig Wechselnde verwischt wird». 35

Diese Argumentation, die eine Beziehung zwischen Gesetzmäßigkeit und
Gewohnheit herstellt und mit der v. Helmholtz der Philosophie der engbschen
Empiristen, besonders der von David Hume36, nahesteht, behauptet letztlich,

daß das Kausalitätsprinzip durch Induktion abgeleitet werden könne.

245



Dabei wird anerkannt, daß die Methode der Induktion keine letztgültige
Gewißheit der Erkenntnis begründen kann. Trotz dieses Widerspruchs von
induktiver Methode und Gewißheitsanspruch im Erkennen betrachtet
v. Helmholtz das Kausalitätsprinzip nicht als reine kategoriale Form des

Denkens, sondern als Gegenstand der Wahrnehmung und bestimmt sein
Erkenntnisinteresse dahingehend, die Naturgesetze möglichst vollständig
aufzufinden und in ein System wahrscheinlicher Aussagen einzuordnen,
dessen Gültigkeit an neuen Gegebenheiten bzw. in der Vorhersage von
Gegebenheiten je neu zu bewähren ist.

«Jeder Inductionsschluss stützt sich auf das Vertrauen, dass ein bisher beobachtetes

gesetzliches Verhalten sich auch in allen noch nicht zur Beobachtung gekommenen Fällen
bewähren werde. Es ist dies ein Vertrauen auf die Gesetzmässigkeit alles Geschehens. Die

Gesetzmässigkeit aber ist die Bedingung der Begreifbarkeit. Vertrauen in die Gesetzmässigkeit

ist also zugleich Vertrauen auf die Begreifbarkeit der Naturerscheinungen. Setzen

wir aber voraus, dass das Begreifen zu vollenden sein wird, daß wir ein letztes Unveränderliches

als Ursache der beobachteten Veränderungen werden hinstellen können, so nennen
wir das regulative Princip unseres Denkens, was uns dazu treibt, das Causalgesetz. Wir
können sagen, es spricht das Vertrauen auf die vollkommene Begreifbarkeit der Welt
aus.»37

Daraus folgt, daß das Kausalitätsprinzip als das alle Naturvorgänge
beherrschende Gesetz angesehen wird, dessen Geltung sich auch auf die

funktionalen Mechanismen der psychophysischen Vorbedingungen des

Denkens erstreckt. Diesen erkenntnistheoretischen Determinismus, in dem
kein Raum mehr bleibt für den Begriff «Freiheit», führt v. Helmholtz konsequent

weiter, indem er auch das menschliche Handeln ausschließlich kausal

begründet. Damit findet seine Erkenntnistheorie ihre folgerichtige
Weiterführung in einem wissenschaftstheoretischen Konzept, in dem das Verhältnis

von Erkennen und Handeln mit dem Begriff «Anwendung» gekennzeichnet

und als Kausalverhältnis bestimmt ist.
Unter der Voraussetzung des Kausalitätsprinzips und der Wahrnehmbarkeit

der Gesetzmäßigkeiten in der Natur werden auf dem Wege der
Induktion Aussagen über die Beziehungen zwischen Gegebenheiten unter
dem Anspruch von Notwendigkeit und Allgemeingültigkeit abgeleitet
(«Korrelation»); d.h. es wird beispielsweise in wenn-dann-Aussagen festgelegt,

unter welchen Bedingungen sich Gegebenheiten im Menschen so

verändern, daß sein Zustand als «krank» bezeichnet werden muß. Gleichzeitig

ist auch der umgekehrte logische Weg möglich. Es kann aufgrund der

stets vorausgesetzten Wirklichlichkeit kausaler Gesetzmäßigkeiten vorher-

246



gesagt werden, unter welchen Bedingungen bestimmte Gegebenheiten
eintreten werden. Das bedeutet, die Absolutsetzung des Kausalgesetzes
ermöglicht die Verfügbarkeit von Gegebenheiten — v. Helmholtz formubert
das so:

«Das Begreifen ist die Methode, mittelst deren unser Denken die Welt sich unterwirft,
die Thatsachen ordnet, die Zukunft voraus bestimmt. Es ist sein Recht und seme Pflicht,
die Anwendung dieser Methode auf alles Vorkommende auszudehnen, und wirklich hat es

auf diesem Wege schon grosse Ergebnisse geerntet. Fur die Anwendbarkeit des Causal-

gesetzes haben wir aber keine weitere Burgschaft, als semen Erfolg.»38

Damit weist v. Helmholtz auch auf die Mögbchkeit hin, aufgrund der

Vorhersagbarkeit von Gegebenheiten kausal begründete Handlungsanweisungen
abzuleiten, die in wenn-dann-Beziehungen sagen, in welcher Weise
Gegebenheiten verändert werden müssen, damit bestimmte intendierte Gegebenheiten

eintreten. Damit ergibt sich aus der Verfügbarkeit und Vorhersagbarkeit

von Gegebenheiten die Möglichkeit, die Beziehung von Erkennen und
Handeln als ein lineares Anwendungsverhältnis zu beschreiben. Dieses ist
dadurch charakterisiert, daß der Schritt vom Erkennen zum Handeln, d.h.
die Handlungslegitimation, ausschließlich kausal als «Machbarkeit»
begründet wird. Handeln, das sich allein auf kausale Verfügbarkeit von
Gegebenheiten und Machbarkeit gründet, ist damit bestimmt als «Technik».

Aus v. Helmholtz' deterministischer Begründung medizinischen Denkens
und Handelns haben sich seine Nachfolger in der Sinnesphysiologie nur
schwer befreien können, v. Kries, der die Zeit gekommen sah, die Methoden
und Inhalte der Naturwissenschaften durch die philosophische Reflexion zu
ergänzen und zu vervollständigen, fand keinen Weg aus dem Determinismus
und konnte mit dem Hinweis, der Mensch sei in der Reflexion seiner selbst

fähig, sich seiner Bedingtheit bewußt zu werden, dem Anspruch des

Menschen auf freie Selbstbestimmung nicht gerecht werden. Indem er den

psychophysischen Parallelismus konsequenter als v. Helmholtz in seine
Erkenntnistheorie einband, wurde das Verhältnis zwischen den logischen
Voraussetzungen des Denkens und den psychophysischen Vorbedingungen
zum unlösbaren Problem und eine deterministische Bestimmung des

Denkvermögens im Grund unausweichlich. In diesem Sinne bestimmt er das
«Merkmal der Erfahrung»:

«Zwischen dem in irgend einem Zeitpunkt bestehenden Wirklichkeits-Verhalten und den

im gleichen Augenblick sich als notwendige Folge desselben entwickelnden Veranderun-

247



gen besteht ein allgemeiner, die Veränderungen als Funktion des Verhaltens (im
mathematischen Sinne) eindeutig bestimmender Zusammenhang. Es wird gestattet sein, für das

in diesem Satze Ausgedrückte den Namen des Kausal-Prinzips in Anspruch zu nehmen. Es

besagt, wie man sieht, einen allgemein angebbaren Zusammenhang zwischen Verhalten
und Veränderung, läßt aber die besondere Art dieses Zusammenhanges offen.»39

Erst Viktor von Weizsäcker, auf dessen Lehre hier nur hingewiesen werden
kann40, widersprach v.Helmholtz' Determinismus entschieden und setzte
ihm das Konzept des Gestaltkreises entgegen, in dem er aufzuzeigen versuchte,
daß das Kausalgesetz im Bereich des Lebendingen kein angemessenes
Erkenntnis- und Handlungsprinzip sei. Dabei schien ihm die Uberwindung
des kausalen Denkens in der Medizin nicht primär aus erkenntnistheoretischen

Überlegungen geboten, sondern aus praktischen Erfahrungen im
Arzt-Patient-Verhältnis, die ihn dazu führten, die anthropologische
Grundprämisse der freien Selbstbestimmung des Menschen anzuerkennen und zum
Paradigma medizinischer Wissenschaft und Praxis zu erheben.

Der Vergleich erkenntnistheoretischer und wissenschaftstheoretischer
Aussagen in den Schriften der Sinnesphysiologen v. Helmholtz, v. Kries und
V.Weizsäcker haben damit zu Ergehnissen geführt, die in folgender Weise

zusammengefaßt werden können:
Helmholtz sah sich noch in der Situation, die naturwissenschaftliche

Methode nach außen hin verteidigen zu müssen. Die Notwendigkeit, ihre
Bedeutung auch für das medizinische Handeln zu erweisen, führte ihn,
ausgehend von seinen erkenntnistheoretischen Studien, dazu, das Verhältnis

von Erkennen und Handeln zu reflektieren, das er aber auf der Grundlage

seiner «empiristischen Theorie» ausschließlich deterministisch
bestimmte.

Sein Schüler v. Kries erkannte zwar, daß der Determinismus dem

Anspruch freier Selbstbestimmung des Menschen nicht gerecht wird, fand
aber letztlich keinen Weg, mit Hilfe der neukantianischen, vom psychophy-
sischen Parallelismus bestimmten Philosophie das kausale, deterministisch
ausgerichtete Denken der Medizin im Sinne der anthropologischen
Grundprämisse freier Selbstbestimmung zu überwinden.

Erst v. Weizsäcker setzte sich in konsequenter Weise mit diesem Problem
auseinander und versuchte, das kausale Denken der Medizin durch das

Konzept vom Gestaltkreis zu überwinden. Dabei wurde sein Denken durch
praktische Erfahrungen angeregt und hatte die Veränderung medizinischer
Praxis im Sinne einer Einführung des Subjekts in die Medizin zum Ziel.

248



Damit kann zusammenfassend gesagt werden, daß die wissenschaftstheoretische

Reflexion in besonderer Weise durch zwei Faktoren angestoßen
wird. Die Notwendigkeit, medizinisches Handeln zu legitimieren, setzt die
Reflexion der als wissenschaftlich anerkannten Methoden voraus und führt
weiter zur Frage nach dem Menschenbild, das in einer bestimmten
Handlungslegitimation implizit vorausgesetzt wird. Daraus wird einsichtig, daß
die wissenschaftstheoretische Diskussion der Sinnesphysiologen ihren
Grund hatte im Verhältnis von Kausalität und Freiheit.

Anmerkungen

1 vgl. Windelband (1980), 553.
2 v. Helmholtz (1878), 7.
3 I.e., 6.
4 v.Kries (1924b), 1/2.
° v. Weizsäcker I (1986), 12.
6 v.Kries (1924b), 2.
7 vgl. I.e., 3.
8 vgl. v. Weizsäcker I (1986), 14/15.
9 I.e., 46/47.

10 vgl. v.Kries (1925), 9.
11 I.e., 5.
12 v.Kries (1885a), 20.
13 v.Kries (1905), 16.
14 v.Kries (1924b), 11/12.
15 I.e., 12/13.
16 vgl. I.e., 12.
17 vgl. 1. c., 13.
18 I.e., 19.
19 v.Kries (1905), 23.
20 vgl. v.Kries (1882b) und Fechner (1882), 321324.
21 v.Kries (1923a), 292.
22 v. Helmholtz (1903), 224.
23 I.e., 225.
21 V.Weizsäcker (1940/1973), 159.
25 I.e., 141.
26 I.e., 174.
27 I.e., 175/176.
28 v.Kries (1924b), 44.
29 v.Kries (1916), 83.
30 I.e., 92/93.
31 I.e., 93.

249



32 v. Helmholtz (1903), 218.
33 I.e., 222.
34 vgl. I.e., 222/223.
35 I.e., 232.
36 vgl. Hume (1984), 3842.
37 v. Helmholtz (1903), 243.
38 I.e., 243.
39 v.Kries (1916), 93/94.

Literaturverzeichnis

1. Barthlein, Karl (Hrsg.): Zur Geschichte der Philosophie. 2. Band: Von Kant bis zur
Gegenwart. Wurzburg 1983.

2. Du Bois-Reymond, Emil: Culturgeschichte und Naturwissenschaft. Vortrag gehalten am
24. Marz 1877 im Verein für Wissenschaftliche Vorlesungen zu Köln. Leipzig 1878.

3. Fechner, Gustav Theodor: Elemente der Psychophysik. 2 Bde. Leipzig 1860.

4. Fechner, Gustav Theodor: Revision der Hauptpuncte der Psychophysik. Leipzig 1882.

5. Helmholtz, Hermann von: Das Denken in der Medicin. Rede gehalten zur Feier des

Stiftungstages der militärischen Bildungs-Anstalten am 2. August 1877. Berlin 1878.
6. Helmholtz, Hermann von: Die Thatsachen in der Wahrnehmung. Rede gehalten zur Stif¬

tungsfeier der Friedrich-Wilhelms-Universitat zu Berlin 1878. In: Vortrage und Reden.
2. Bd. Braunschweig 1903.

7. Hoffmann, Paul: Johannes von Kries. Ein Philosoph auf dem Freiburger Lehrstuhl für
Physiologie. In: Berliner Medizin 9 (1957) 187-192.

8. Hume, David: Eine Untersuchung über den menschlichen Verstand. Ubers, von Raoul
Richter. Mit einer Einleitung hrsg. von Jens Kulenkampff. Hamburg 1984.

9. Kant, Immanuel: Kritik der reinen Vernunft. 1. und 2. Auflage. Nach der ersten und
zweiten Original-Ausgabe neu herausgegeben von Raymund Schmidt. Hamburg 1956.

10. Kries, Johannes von: Gedächtnisrede auf Otto Funke bei dessen akademischer Todten-
feier am 2. Juli 1881. Freiburg 1881.

11. Kries, Johannes von: Die Gesichtsempfindungen und ihre Analyse. In: Arch. f. Physiol.
Suppl. (1882 a) 1-178.

12. Kries, Johannes von: Uber die Messung intensiver Großen und über das sogenannte
psychophysische Gesetz. In: Vierteljahresschr. f. wiss. Philosophie 6 (1882 b) 257-295.

13. Kries, Johannes von: Hermann von Helmholtz. In: Dt. med. Wochenschr. 35 (1891)
1025-1027.

14. Kries, Johannes von: Uber Real- und Beziehungsurteile. In: Vierteljahresschr. f. wiss.

Philosophie 16 (1892) 253-288.
15. Kries, Johannes von: Carl Ludwig. Freiburg/Leipzig 1895 a.
16. Kries, Johannes von: Uber die Natur gewisser mit psychischen Vorgangen verknüpfter

Hirnzustande. In: Zeitschr. f. Psychol. 8 (1895 b) 1-33.
17. Kries, Johannes von: Uber die materiellen Grundlagen der Bewußtseins-Erscheinungen.

Freiburg im Breisgau 1898.

250



18. Knes, Johannes von: Zur Psychologie des Urteils. In: Vierteljahresschr. f. wiss. Philoso¬

phie 23 (1899)1-48.
19. Kries, Johannes von: Zur Psychologie der Sinne. In: W.Nagel (Hrsg.): Handbuch der

Physiologie des Menschen. 3 Bd. Braunschweig 1905.

20. Kries, Johannes von: Logik. Grundzuge einer kritischen und formalen Urteilslehre.
Tubingen 1916.

21. Kries, Johannes von Uber Entstehung und Ordnung der menschlichen Bewegungen.
Rede gehalten am 26. Januar 1918 bei der von der Universität Freiburg veranstalteten
Kaisers-Geburtstags-Feier. Freiburg im Breisgau/Leipzig 1918.

22. Kries, Johannes von: Uber Merkmale des Lebens. Freiburger Wissenschaftliche Gesell¬

schaft. Heft 6. Freiburg 1919 a.

23. Kries, Johannes von: Uber Wahrscheinlichkeitsrechnung und ihre Anwendung m der

Physik. In: Naturwiss. 7 (1919b), 2-7, 17-23.
24. Kries, Johannes von: Goethe als Naturforscher. Vortrag gehalten bei der Tagung der

Goethe-Gesellschaft zu Weimar am 28. September 1919. In: Jahrb. d. Goethe-Ges. 7

(1920 a) 1-44.
25. Kries, Johannes von. Uber die zwingende und eindeutige Bestimmtheit des physikali¬

schen Weltbildes. In: Naturwiss. 8 (1920b) 237—247.

26. Kries, Johannes von: von Helmholtz als Physiolog. In: Naturwiss 9 (1921) 673—693

27. Kries, Johannes von. Allgemeine Sinnesphysiologie. Leipzig 1923 a.
28. Kries, Johannes von: Zum Gedächtnis Karl Ludwigs. In. Naturwiss. 11 (1923b) 1—4.

29 Kries, Johannes von: Goethe als Psycholog. In: Philosophie und Geschichte 5 (1924 a)
1-52.

30 Kries, Johannes von- Immanuel Kant und seine Bedeutung fur die Naturforschung der

Gegenwart. Berlin 1924b.
31. Knes, Johannes von: Kants Lehre von Zeit und Raum m ihrer Beziehung zur modernen

Physik. In: Naturwiss. 12 (1924c) 318—331.

32. Kries, Johannes von: Uber logische Grenz- und Ausnahmefalle. In: Logos 13 (1924 d)
31-66.

33. Kries, Johannes von: Johannes von Kries. Die Medizin der Gegenwart in Selbstdarstel¬

lungen. Leipzig 1925.

34. Kries, Johannes von' Wer ist musikalisch9 Gedanken zur Psychologie der Tonkunst.
Berlin 1926.

35. Oser, Bertil Michael: Leben und Werk des Physiologen Johannes von Kries. Sinnesphy¬
siologie und Erkenntniskritik Med. Diss., Freiburg 1983.

36. Riehl, A.. von Helmholtz als Erkenntnistheoretiker. In. Naturwiss. 9 (1921) 702—708.

37. Rothschuh, Karl Eduard. Physiologie. Der Wandel ihrer Konzepte, Probleme und
Methoden vom 16. bis 19. Jahrhundert. Freiburg/Munchen 1968.

38. Rothschuh, Karl Eduard: History of Physiology. Translated and edited, with a new
English bibliography by Guenter B. Risse. Huntington, New York 1973.

39. Schnadelbach, Herbert. Philosophie m Deutschland 1831—1933. Frankfurt am Main
1983.

40. Weizsäcker, Viktor von: Der Gestaltkreis. Leipzig 1940 Neuausgabe* Frankfurt am Main
1973.

251



41. Weizsäcker, Viktor von: Gesammelte Schriften. Hrsg. von Peter Achilles, Dieter Janz,
Martin Schrenk, Carl Friedrich von Weizsäcker. Bd. 1 und 6. Frankfurt am Main 1986.

42. Wilhelm Windelband: Lehrbuch der Geschichte der Philosophie. Mit einem Schlußkapi¬
tel: Die Philosophie im 20. Jahrhundert und einer Ubersicht über den Stand der

philosophiegeschichtlichen Forschung. Hrsg. von Heinz Heimsoeth. Tübingen 198017.

Summary

In the present study the attempt will be made to represent and compare the epistemiological
import and implications for the philosophy of science with respect to the positions, found in
the writings of the perception physiologists v.Helmholtz, v.Kries and V.Weizsäcker. In the

continuity of the relation: teacher/student, it will at the same time be documented that the

dialogue between philosophy and medicine in the scientific era has been pursued with various
intentions and degrees of intensity.

v. Helmholtz maintained that the newly acquired integrity of scientific method must be

defended. The need to show its import for medical practice lead him to reflect the relation of
knowledge and practise from the fundament of his empirical theory and to define it as a linear
relation of application. His student, v. Kries, realised that a deterministic principle for
knowledge and practise could not meet the requirement for the self-determination of Man, and

could not find a way using Neo-Kantianism influenced by psycho-physical parallelism to
avoid this contradiction. First V.Weizsäcker dealt effectively with this problem and

attempted to substitute causal thinking in medicine with the concept of «Gestaltkreis»

intending to change medical practise and in this way to re-introduce Man in his subjectivity
back into medicine. Thus, in the argumentation of three generations it can be demonstrated
that the question concerning the relation between causality and freedom is considered as the
decisive theme for the philosophy of science in modern medicine.

Dr. med. Josef Neumann
Institut für Geschichte der Medizin
Stefan-Meier-Straße 26

D-78 Freiburg im Breisgau

252


	Wahrnehmung und Kausalität in den Schriften der Sinnesphysiologen Hermann von Helmholtz, Johannes von Kries und Viktor von Weizsäcker : ein Beitrag zum Verhältnis von Erkenntnistheorie und Wissenschaftstheorie in der Medizin

