Zeitschrift: Gesnerus : Swiss Journal of the history of medicine and sciences
Herausgeber: Swiss Society of the History of Medicine and Sciences

Band: 43 (1986)

Heft: 1-2

Artikel: Zauberei und Gerichtsmedizin 16. bis 18. Jahrhundert
Autor: Birchler-Argyros, Urs Benno

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-520942

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-520942
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Z.auberei und Gerichtsmedizin *

16. bis 18. Jahrhundert

Von Urs Benno Birchler-Argyros

Im 16.Jahrhundert erreichten die Hexenprozesse ihren Hohepunkt, und
Zauberei, verstanden im christlich-damonischen Sinne, beherrschte «das
Denken selbst der Koryphden der Wissenschaft» (37/Bd. 1, S.419). Der
Damonenglaube war in der besprochenen Zeitepoche ein wichtiges soziales
Problem, wurden doch uber eine Million Menschen, meist Frauen, als Hexen
gerichtlich verfolgt und abgeurteilt. Zwei Griinde machen eine Betrachtung
der Zauberei aus der Sicht der Gerichtsmedizin interessant: Erstens ist die
Geschichte der forensischen Medizin noch wenig erforscht (siehe 1, 17, 18, 28
und 34), zweitens ist dieses Fach in besonderer Weise von der Gesellschaft
abhangig, d.h. es wird von dieser gezwungen, zu bestimmten Fragen
Stellung zu nehmen. So werden unsere Nachfahren iiber das Problem
«Alkohol am Steuer» in der gerichtsmedizinischen Literatur bedeutend
mehr Quellen finden als im ubrigen medizinischen Schrifttum.

Zweck dieser Arbeit ist aufzuzeigen, welche magischen Fragen forensisch
relevant waren und welche Stellung die einzelnen Autoren ihnen gegentiber
bezogen. Wir wollen dieses Ziel anhand eines Querschnittes durch die
gerichtsmedizinische Literatur der genannten drei Jahrhunderte verfolgen.
Die Auswahl der Autoren war dabei eine willkiuirliche, und selbstverstand-
lich wird kein Anspruch auf Vollstandigkeit erhoben. Die Arbeit soll im
Gegenteil Anstol} geben zur weiteren Erforschung dieses Fragenkreises. Die
forensisch tatigen Schriftsteller, denen wir im Laufe dieser Studie immer
wieder begegnen werden, sind die folgenden: Ambroise Paré, Codronchius
und Weier als Vertreter des 16. Jahrhunderts (geboren vor 1550). Hucher,
Sylvaticus, Zacchias und Reyes fur das 17. Jahrhundert (geboren vor 1650)
und endlich Alberti, Teichmeyer, Haller und Metzger im 18. Jahrhundert
(geboren vor 1750), um die wichtigsten zu nennen.

Viele magische Fragen werden von diesen Autoren behandelt wie
Wetterzauber, sympathische Magie, Hellsehen usw. Wir wollen uns in

* Uberarbeitet nach einem Vortrag, gehalten im Rahmen der Vorlesung «Geschichte der
Gerichtsmedizin» von Frau Prof. E. Fischer-Homberger an der Universitat Ziirich (Winter-
semester 75/76).

Gewidmet einer Frau und einem Juristen, Maurus und Giovanna

Gesnerus 43 (1986) 85-108 85



diesem Artikel auf folgende zwei immer wieder auftauchende Problemkreise
beschranken: magische Krankheiten und Miflgeburten. Gemeinsam ist
diesen Fragekreisen, wie wir sehen werden, die Damonogenese, d.h. man
glaubte, sie wiirden durch die Damonen bzw. ihre Helfer, die Hexen,
verursacht. Die Frau als Hexe und Unholdin spielt dabei eine wichtige Rolle,
deshalb kann diese Arbeit auch als kleiner Beitrag zur Geschichte der Frau
angesehen werden.

Magische Krankheiten

Magie als Krankheitsursache wird in der besprochenen Zeitepoche von der
Mehrheit der Autoren eingehend diskutiert. Alle nur denkbaren Leiden
glaubte man durch Zauberei verursacht. Wir beschrianken uns hier auf
folgende drei regelmallig wiederkehrende Krankheitsbilder: die Sterilitat,
die Besessenheit und die Liebeskrankheit.

Sterilitit verursacht durch zauberische Kiinste war eines der Hauptthemen,
mit dem die Gerichtsmedizin konfrontiert wurde. Der Hexenhammer (Mal-
leus maleficarum 1487), die «Hexenproze3-Bibel», behandelt sie ausfiihrlich
(44). Laut ihm wird mannliche Impotenz dreifach bewirkt: Damonen
verhindern die Erektion, sie versperren die Samenwege, oder sie zaubern das
Glied weg. Bei der Sterilitat der Frau spielen die Hexenhebammen eine
maBgebende Rolle. Sie verhexen den Beischlaf oder machen die Frauen
unfahig zur Empfangnis. Haben sie aber empfangen, dann sind sie fiir die
Fehlgeburten verantwortlich, tibergeben das Kind dem Teufel oder fressen
es auf (27/Bd.1,5.127 und 157). Der Hexenhammer argumentiert damono-
logisch bzw. theologisch uber die Sterilitat. Wie nahm nun die forensische
Literatur zu diesem Problem Stellung?

Ambroise Paré (1510-1590) behandelt das Thema unter dem Titel des
«Nestelkntupfens»: «noter l'aiguillette» (45). Er ist uberzeugt von der
Existenz einer zauberisch verursachten Sterilitat:

I y en a aussi qui rendent par leurs sorcelleries les hommes si mal-habiles a sacrifier i
madame Venus, que les pauvres femmes qui en ont bien affaire pensent qu’ils soyent
chastrés, et plus que chastrés (33/5.62)... De celail advient qu’ils font rompre les mariages,
ou pour le moins les tenir en sterilité, qui est un sacrilege (33/S.67).

Eine medizinische Beschreibung oder Unterteilung des Leidens la3t sich bei

86



ihm nicht finden; allerdings versucht er das Wirken der Damonen durch die
Saftelehre zu erklaren:
Quelquesfois aussi ils n’entrent point dedans, mais agitent les bonnes humeurs du corps, ou
bien envoyent les meschantes aux principales parties, ou bien remplissent les veines de ces

meschantes humeurs, ou en bouchent les conduits du corps, ou bien changent le bastiment

des instrumens, d’ou il arrive une infinité de maladies (33/S. 64).

Paré ist sich der Gefahr bewuBt, welche die Verdachtigung unschuldiger
Personen mit sich bringt, doch gegen wirklich Schuldige ist ihm keine Strafe
grausam genug (33/S.67).

Baptista Codronchius (1547-1628), ein italienischer Arzt aus Imola,
schrieb nach Garrison-Morton das «first important work on forensic medi-
cine». Sein gerichtsmedizinisches Werk, der Methodus testificandi (14), ist
aber volumenma@Big eine Broschiire im Vergleich zu seiner Arbeit De morbis
veneficis ac veneficiis (13). In der Einleitung sehen wir, dafl auch dieses Buch
seine Entstehung der forensischen Tatigkeit des Autors verdankt (46):

... ich habe deshalb die Erfahrungen, die ich vor meinem Riicktritt aus den o6ffentlichen
Geschiften anno 1579 aus den eurer Gerichtsbarkeit so haufig gemachten Anklagen
gezogen habe ... niedergeschrieben und widme euch mit Freuden dieses Buch, auf daf} ihr
mit geriistetem Schiff ... dieser Gewasser auch nach medizinischem Brauch Herr werdet

... (13/S.3).

Ein weiterer Grund, dal} Codronchius dieses Thema so ausfuhrlich behan-
delt, war seine personliche Erfahrung mit der Zauberei, die Verhexung seiner
eigenen Tochter (47/13/S.36). Das zitierte Werk tiber die Zauberei wird in
der folgenden medizinischen Literatur immer wieder aufgefithrt, deshalb
soll hier eine kurze Inhaltsangabe gegeben werden. Im ersten Buch versucht
der Autor die Existenz der Zauberei zu beweisen. Im zweiten nimmt er
Stellung zur «naturlichen Magie», Verzaubern durch den Blick, durch
Beriithrung, magische Formeln, usw. All dies sei wirkungslos, wahre und
einzige Ursache der Zauberei seien die Damonen. Hier wehrt sich Codron-
chius auch gegen die Ansicht, die Hexen als kranke Melancholiker zu
betrachten (siehe Paré, Hucher, Weier usw.).

Das dritte und umfangreichste Buch behandelt die verschiedenen zaube-
rischen «Zustandsbilder» wie Impotenz, Liebeskrankheit, Besessenheit,
Incubus, Wettermachen usw. Das vierte und letzte Buch endlich ist der
Therapie der Verzauberungen gewidmet. Trotz seinem Postulat, dall immer
und nur Damonen Ursache der Verhexung seien, finden wir hier aber auch
rein arztliche Ratschldge wie Brechmittel, Bader, Rauchermittel, Ole und
Medikamente.

87



In seinem Kapitel iiber die Sterilitat betont Codronchius, daf3 der Teufel
dieses Leiden besonders gerne verursache, «weil damit die Vermehrung des
Menschen am besten verhindert wird» (13/S.111). Er stellt auch einen
deutlichen Unterschied in der Anfalligkeit der Geschlechter fest. Manner
wurden haufiger davon befallen:

Der Sterilitatszauber kann bei Mannern leichter verursacht werden als bei Frauen, und
zudem sind mehr Frauen Zauberinnen als Manner, weshalb die Manner auch mehr von
diesem Leiden betroffen werden als die Frauen. Zudem wiinschen sich die Frauen an den

Mannern zu rachen, wenn sie ein begangenes Unrecht dazu herausfordert (13/S.114).

Codronchius’ Vorstellungen tber die magische Sterilitat decken sich teil-
weise mit denjenigen des Hexenhammers. Betroffen wiirden vor allem
kirchlich getraute Ehepaare. Der Teufel entfache Hal} zwischen den Eheleu-
ten, er hindere die Zeugungskraft mit verschiedenen Medikamenten, er
konne einen falschen Korper vortauschen, die Lust auf eine andere Person
lenken, die Erektion verunmoglichen, die Samenwege versperren oder das
Glied wegzaubern (13/S.112). Als Arzt versucht Codronchius eine Differen-
tialdiagnose, um die magisch verursachte Sterilitat abgrenzen zu konnen:

Eine Impotenz zum Koitus, verursacht durch Zauberei, wird daran erkannt, dall man
keine anderen Ursachen findet ... Wenn der Mann zuvor potent war, sich die Vermahlten
einer gegenseitigen Liebe erfreuten und dann dennoch keinen Verkehr ausiiben konnten,
zudem wenn Verheiratete, die sich zuvor stark liebten, sich plotzlich ohne ersichtlichen
Grund hassen ... (13/S.157)
Des weiteren deuten auf eine zauberische Sterilitat hin, wenn der Mann gegen-
uber der eigenen Frau impotent ist, nicht aber gegeniiber anderen Frauen,
wenn er den Penis erigieren kann, jedoch zu einem Ergull unfahig ist.

Die therapeutischen Ratschlage des Codronchius sind, gemal} seiner
theoretischen Konzeption, stark theologisch durchtrankt. Die Betroffenen
sollen oft beichten, das Sakrament empfangen, der Priester soll sie segnen, ja
er geht sogar so weit, auch die verschriebenen Medikamente segnen zu lassen
(13/5.198). Die angefuhrten Heilmittel entstammen groBteils aus der
«Dreckapotheke» (48).

Johannes Hucher (1550-1603), Dekan der medizinischen Fakultat zu
Montpellier, verfallite das Werk De sterilitate utriusque sexus. Das letzte
seiner vier Bucher uber die Unfruchtbarkeitist ganz der magischen Sterilitat
gewidmet. Hucher betrachtet Zauberei als eine Unterart der Contagio:

... es steht fest, daBl dies von der Contagio nicht weit entfernt ist. Die Kranken sind nicht
Bezauberte, sondern Angesteckte (non fascinatores, sed infecti) ... So mul} man festhal-

88



ten, dafl zuriickgehaltene Menstrua und giftige Eingeweide nichts mit Zauberei zu tun
haben, sondern eine wirkliche Art der Ansteckung sind (25/S.638).

Zauberei sei unmoglich, entweder handelt es sich um natiurliche Phéano-
mene, wie z. B. dal} Kinder von Taubstummen wieder taubstumm sind,
oder die Hexerei hat ihren Grund in den schlechten Ausdiinstungen des
Korpers:
Aus diesem Grunde seien es auch meistens alte und stinkende Frauen (vetulas et effoetas
iam foeminas), die Zauberinnen seien, denn diese werden von verhaltenen und corrupten
Menstrua und von hysterischer Leidenschaft schwer geplagt (25/S.631).
Hucher verfigt somit tiber zwei theoretisch-medizinische Konzepte zur
Erklarung der Magie, die Saftelehre und die Contagio. Er bedient sich dieser
Konzepte aber nicht systematisch und bekennt an anderer Stelle klar seinen
Glauben an die Damonen:

Fiirsten und Juristen haben alle Zaubereien der Hexen immer ihrer zauberischen Kraft
zugeschrieben, und sie haben nicht gemerkt, dal} die eigentlichen Urheber immer die
Déamonen waren (25/S. 634).
So erscheinen uns seine Schluf3folgerungen im Widerspruch mit den bereits
zitierten Stellen:
Wir haben in dieser langen Abhandlung gelehrt, dall man die Bedeutung der Magier und
Hexen nicht als nichtig betrachten darf. Viele Krankheiten, Unfahigkeit zum Beischlaf,
Sterilitat beider Geschlechter, hdufiger aber des méannlichen, konnen sie verursachen.

Daraus entstand das Recht, daBl eine Ehe auf Grund der Zauberei und Frigiditat
geschieden werden darf (25/5.711).

Diesem paradoxen Verhalten werden wir in der Folge noch ofters begegnen.
Eine medizinische Theorie, dank der die Damonen tiberflissig werden, wird
ausfihrlich dargestellt. Plotzlich tauchen parallel dazu wieder klare Be-
kenntnisse zum Damonenglauben auf. Die Existenz des Teufels scheint ein
so kraftiges Axiom gewesen zu sein wie fur uns heute die Fallgesetze
Newtons. Sicher waren sich die Autoren zum Teil gar nicht bewuft, wenn sie
dieses Axiom tibertraten.

Giambattista Sylvaticus (1550-1621), Professor der Medizin in Pavia,
interessierte sich, wie wir sehen werden, fur gerichtsmedizinische Probleme.
Er rechnet die Unfruchtbarkeit zu den oft simulierten und schwer zu
diagnostizierenden Krankheiten:

Es ist eine sehr zweifelhafte Angelegenheit, eine simulierte Sterilitiat (simulatam sterilita-

tem) mit Sicherheit zu diagnostizieren. Wie man aus den veroffentlichten Urteilen ersehen

kann, sei es am sichersten, das Urteil der Zukunft abzuwarten ... und das Paar eine gewisse

Zeit lang zu beobachten ...

89



Um so mehr mul}l man das Urteil vertagen, weil die Sterilitat oft nicht definitiv und fiir
immer bestehe, sondern hie und da nur fir eine gewisse Zeit. Medizinisch gesehen, treffe
dies vor allem fiir Frauen zu, die vor der Reife heiraten, oder schon so grof sind und alt
werden, oder die geboren haben und dann unfruchtbar wurden (38/S. 80).

Vorsicht und genaue Beobachtung sprechen aus den Satzen dieses Arztes.
Primare und sekundare Sterilitat werden unterschieden, und die Tatsache,
dal} eine Befruchtung oft erst nach Jahren plotzlich eintritt, wird durch den
biblischen Fall der Rebecca glaubwiirdig gemacht. Vorsichtig aullert sich

Sylvaticus auch zur Frage der zauberischen Sterilitat:

Mit der gleichen Vorsicht soll auch die Simulation der Sterilitat auf Grund von Zaubereien,
magischen Beschworungen, Nestelkniipfen und Ligaturen (incantatis nodis, nexibus ac
vinculis) angegangen werden. Zudem wird behauptet, dal auf diese Weise keine andere
Sterilitat zuweggebracht werden konne als eine Verhinderung des Beischlafes (38/S. 81).

Wiahrend Hucher sich der Contagio als Erklarungsmodell bedient, stiitzt
sich Sylvaticus auf die «Simulatio». Die Simulationstheorie hatte den
Vorteil der reinen «Psychogenie». Wahrend die Contagio auf materiellen
Vorstellungen, z. B. den Saften, beruht, ist die Simulation von somatischen
Faktoren unabhangig. Bezeichnenderweise versucht Sylvaticus die magi-
sche Sterilitat auf eine Verhinderung des Beischlafes einzuschrinken, womit
er die organisch bedingte Unfruchtbarkeit dem Bereich der Zauberei
entzieht. Mit modernen Worten ausgedriickt: Magie wird bei Sylvaticus zu
einem psychosomatischen Problem.

Die Meinungen von Paolo Zacchias (1584-1659) und Johannes Low
(1648-1725), beide Verfasser gerichtsmedizinischer Werke, wollen wir hier
kurz zusammenfassen. Sie behandeln das Thema unter dem Titel «De
frigidis et maleficiatis» (43/T. 1, 1.3, Q.5 et 26/S.270). Ahnlich Codronchius
versuchen sie zwischen Sterilitat als Krankheit (Frigiditat) und Bezaube-
rung zu unterscheiden. Frigide konnen mit niemandem, Bezauberte nur mit
einer bestimmten Person keinen Beischlaf ausiiben. Irigide seien unfahig zu
Erektion und Ejakulation. Zacchias und Low betrachten diese Kriterien
allerdings als ungentiigend. Einerseits sei es praktisch unmoglich, die
Frigiditat von der Behexung zu unterscheiden, andererseits hitten die
Leidenschaften bei solchen Krankheiten einen groflen Einfluf3. Auch hier
also ein «psychosomatisches» Erklarungsmodell. Trotz oder besser dank
dieser diagnostischen Schwierigkeiten wird die juristische Konsequenz
gezogen, dall eine Sterilitat aus Bezauberung keinen geniigenden Schei-
dungsgrund darstellt.

90



Michael Alberti (1682-1737), Gerichtsmediziner in Halle, erwiahnt in
seiner Jurisprudentia Medicinae das «Nessel-Knupffen» (sic) als Ursache
der Impotenz (3/S.32). Er spricht aber bereits von Aberglauben, wenn er
sich auch nicht klar davon distanziert. Wie Zacchias und Low betrachtet er
psychische Faktoren, so die Abneigung vor dem Geschlechtsverkehr, als
deren Hauptursache. Ebenso ist er der Meinung, dal} eine Ehe aus diesen
Griinden nicht geschieden werden darf.

Hermann Friedrich Teichmeyer (1685-1746) aus Jena schreibt in seinen

Institutiones Medicinae legalis vel forensis:

Endlich miissen hier noch Zauberei und Behexung (incantatio et fascinatio) besprochen
werden. Gewil3 wird dies von ecinigen fiir Aberglauben gehalten ... doch die Erfahrung
beweist deren Existenz. Die Art und Weise, wie die Behexung geschieht, konnen wir nicht
erklaren. Sicher ist sie iibernatiirlich, und wie sie bewirkt wird, ist uns verborgen.
Vielleicht werden die Spiritus animales geschwicht oder die Nerven versperrt (nervi
obstruuntur), und es wird auf diese Weise eine Paralyse des Penis bewirkt (...). Oder die
Vasa spermatica, die Hoden, die Nebenhoden und die Samenblasen werden durch die
Behexung constringiert. So wird jegliche Samenzubereitung und Sekretion unméglich,

und der Geschlechtstrieb, der vom Vorhandensein einer Samenmenge in den Samenblasen

abhingt, geht zugrunde (39/S.114).

Einer so klaren Stellungnahme zugunsten der Zauberei begegnen wir bei den
Autoren des 18. Jahrhunderts nur selten. Deutlich sehen wir die Entwick-
lung der Medizin seit Paré. Wahrend die Damonen im 16. Jahrhundert die
Gefialle noch mit ihren «mechantes humeurs» fullten, bewirken sie bei
Teichmeyer eine Penisparalyse und Konstriktion der Samenblasen.

Albrecht von Haller (1708-1777), Schiiler und Schwiegersohn Teich-
meyers, behandelt die Bezauberung unter dem Titel «falsche Ursachen der
minnlichen Untiichtigkeit» in seinen Vorlesungen iiber die gerichtliche
Arzneiwissenschaft (24/Bd. 1, S.259). Die psychosomatischen Aspekte tre-
ten jetzt ganz in den Vordergrund. Hinter sogenannt zauberischer Impotenz
verbergen sich heftige Gemiitshewegungen und falsche Vorstellungen der
jungen Eheleute. An anderer Stelle distanziert sich Haller auch eindeutig
vom Diamonenglauben (24/Bd. 2, S.21).

Zum SchluB} sei noch Johann Daniel Metzger (1739-1805), Gerichtsmedi-
ziner in Konigsberg, erwahnt. Der Begriff der Zauberei ist aus seinem
Vokabular verschwunden, einzig in einer Fullnote zum Paragraphen iiber
die moralischen oder psychischen Ursachen der Impotenz schreibt er:

Dies ist eine sehr gewohnliche Ursache des Unvermogens, zumal bei Neuvermihlten. Der
Pibel halt es fiir Zauberei, spricht von Nestelkntipfen und dergleichen (29/5.472).

91



Abschlielend zum Thema Sterilitat sei folgendes festgehalten: Magische
Sterilitat war in der Regel ein Mannerleiden und deckt sich auf weite
Strecken mit dem Begriff der Impotenz. IThre Ursache aber war, tiber den
Umweg der Damonen, die Frau als Hexe. In der gerichtsmedizinischen
Literatur versucht man schon im 16. Jahrhundert Sterilitat als Krankheit
von der Sterilitat als Bezauberung abzutrennen. Verschiedentlich wird auch
versucht, die Zauberei medizinisch in den Griff zu bekommen mit Hilfe von
Theorien wie der Saftelehre, der Contagio, Simulatio usw. An der Ddmono-
genese des Leidens aber wird trotzdem bis ins 18. Jahrhundert festgehalten.
Ansatze zur Entlastung der Urheberinnen finden wir bei Hucher, der die
Hexen als kranke Frauen betrachtet, sowie bei Paré und Sylvaticus, die

wenigstens zu grofler Vorsicht raten.

Die Besessenheit, ebenfalls im Hexenhammer erwidhnt (27/Bd. 2, S.104) und
vermutlich die haufigste magische Krankheit, zahlte zu den schon in der
Bibel verankerten Symptomen das Weissagen, das Reden fremder Sprachen
und den Besitz tubermenschlicher Kréfte (15/S.19). Ambroise Paré
(1510-1590) schildert uns die Besessenen wie folgt:

Ceux qui sont possedés des demons parlent la langue tirée hors la bouche, par le ventre, par

les parties naturelles, et parlent divers langages inconneus. Ils font trembler la terre...
desracinent et arrachent les arbres, tant gros et forts soient-ils (33/S.55).

Fiir Paré ist Besessenheit nicht zu erklaren, und ein eigenes Erlebnis hat ihn
von deren Existenz tiberzeugt:

Ce que i’atteste avoir veu faire a un sorcier, en la presence du defunct Roy Charles neufiéme

(1560-74), et autres grands Seigneurs (33/S.55 sieche auch S.61).

Fiir Paré ist Besessenheit eine sichtbare Ziichtigung Gottes, und «les malins
esprits sont les executeurs et bourreaux de la haute iustice de Dieu»
(33/5.56).

Baptista Codronchius (1547-1628) hat uns ein ausfiithrliches Kapitel iiber
das Leiden hinterlassen. Er versucht eine Differentialdiagnose aufzustellen
zur Abgrenzung der Besessenheit von der Hexerei. Verhexte (veneficio
affecti) seien schwer zu erkennen, da die Symptome langsam, schleichend
und unregelmallig auftreten. Verhexte konnen ihre Beschwerden nicht
lokalisieren. Oft leiden sie an Appetitlosigkeit, haben eigenartige Sensatio-
nen, «sie haben das Gefiihl, als steige etwas in ihrem Oesophagus hinauf und
wieder hinunter, so dal} sie zu haufigem Schlucken gezwungen werden»

(13/S.151). Zudem leiden sie an Beklemmung in der Herzgegend, fiihlen

92



ihren eigenen Puls, zittern, schwitzen, fithlen sich gefesselt, pressen die
Augenlieder zusammen und weiteres mehr. Auch die Besessenheit sei nicht
leicht zu diagnostizieren. Das Reden fremder Sprachen, die ibermenschli-
chen Krafte und die Angst vor allem Gottlichen seien die Hauptsymptome.
Des weiteren glaubt er, dall Besessene oft von schlechten Traumen geplagt
wirden, verursacht durch die Damonen. Das Gefuhl, «als ob plotzlich
Ameisen unter der Haut umhergehen wiirden», daf3 ein Flatus durch den
ganzen Korper wandere, sei bei Besessenen haufig anzutreffen (13/S.154).
Interessant ist auch folgende Feststellung:

Bei einigen hat man beobachtet, dafl auf der Zunge eine Blase gewachsen ist, die sofort
wieder verschwand. Teilweise waren es mehrere, manchmal sogar unzihlige, die winzigen
Kornchen glichen. Aus ihrer Anzahl kann auf die Zahl der innewohnenden Didmonen
geschlossen werden. Wenn sie zur Kehle aufsteigen, entsteht dort ein Tumor, der einen
trockenen Husten verursacht. Wenn sie die Zunge erreichen, wird sie gegen den Willen des

Besessenen bewegt ... (13/5.154)

Als Therapie des Leidens werden Purgationen, verschiedene Ole und
Medikamente, Rauchern und Bader empfohlen. Es ist Codronchius ein
Anliegen, den Einflul} der Medizin geltend zu machen. Immer wieder betont
er, dal} es gefahrlich sei, wenn Exorzisten unbefugterweise medizinische
Ratschlage erteilen:

... bei der Heilung dieser Krankheiten sind deshalb zusammen mit erfahrenen Exorzisten
auch die Arzte zu Hilfe zu nehmen. Zusammen sollen sie mit Medikamenten, den Gebeten
der Exorzisten, medizinischen Mitteln, Getranken und Segnungen die Zauberei abwenden
und die Damonen aus den Korpern vertreiben (13/5.174).

Wahrend Codronchius erst in seinen therapeutischen Ratschlagen versucht,
den Einflul} der Religion einzuschranken, distanziert sich Sylvaticus
(1550-1621) schon in der Einleitung deutlich von der Theologie. Sylvaticus
zahlt die Besessenheit zu den eingebildeten Krankheiten. Folgende Stelle
zeigt auch, dal} dieses Leiden zum «forensischen Alltag» gehorte:

Um so lieber behandle ich dieses Thema, weil es viele gibt, die sich falschlicherweise
einbilden, von einem Diamon besessen zu sein, ohne die Absicht zu haben, etwas
vorzutduschen (qui sine simulatione daemonem habere se falso credunt et imaginantur).
Diese zu erkennen und von diesem grofen Ungliick zu befreien, ist eine niitzliche Sache.
Sehr oft komme es vor, dafl wir solche Untersuchungen (eorum dijudicandi) durchzufiih-

ren haben (38/S. 149).

Obwohl er die Existenz der Besessenheit nicht bestreitet, versucht Sylvati-
cus mit allen Mitteln dieses Problem auf medizinischen Boden zu ziehen. Er

93



behauptet; daB3 sie von der Melancholie schwer zu unterscheiden sei. Schon
Aristoteles habe Melancholiker beschrieben, die weissagten, und Petrus von
Abano (1250-1315) berichte von einer ungebildeten Melancholica, die
flieBend Latein gesprochen habe (38/S.151). Eine Unterscheidung werde
zudem noch dadurch erschwert, weil Melancholiker leichter von Damonen
besessen wiirden als Gesunde. Aus diesem Grunde wirden selbst die
Theologen Helleborus anwenden, das klassische Heilmittel der Melancholie:

... dies ist fiirwahr der Grund, warum viele Exorzisten die schwarzen Safte mit Helleborus
purgieren. Es gibt sogar einige unter ihnen, die nicht eher den Exorzismus beginnen, als bis
sie diesen Saft bei den Betroffenen auspurgiert haben (38/5.159).

Von neuem unterstreicht Sylvaticus die differentialdiagonistische Schwie-
rigkeit, Melancholie von Besessenheit zu unterscheiden, und schreibt:

Wiirde man einen Melancholiker fiir besessen halten und ihn exorzieren, so wird dieser
sicherlich in schwerer Weise erglithen (...). Er wird entriistet sein, wenn man ihn zur
Kirche fiihrt. Er wird das Kreuz und alles Gottliche beschimpfen und verschmahen. Den
insistierenden Priester wird er anheulen und mit den Zahnen knirschen ... So irrt sich oft
der Exorzismus, und es ist kein Wunder, wenn auf diese Weise der Kranke schon beim
Anblick des Priesters in Raserei gerit (38/5.162).

Klar beschreibt und erkennt Sylvaticus den suggestiven EinfluBl der
Umwelt. Er kommt zum Schlul}, daf} kein sicheres Unterscheidungsmerk-
mal zur Abgrenzung von Melancholie und Besessenheit besteht:

Es ist deshalb etwas vom Schwierigsten, einen Melancholiker sicher von einem Besessenen
zu unterscheiden. Niemals konnen wir unseren Glauben ganz auf die besprochenen

Erkennungszeichen abstellen (38/S.168).

Bei der Beurteilung einer fraglichen Besessenheit rat Sylvaticus zu folgen-

dem Vorgehen, vorsichtige und vor allem medizinisch erfahrene Experten

sollen beigezogen werden:
Threm Urteil gereicht es zum groBten Vorteil, wenn sie die Melancholiker beobachtet
haben, die in den Spitalern verwahrt werden, wo sie oft als véllig Rasende und Wiitende in
Fesseln gehalten werden (qui in Xenodochijs tanquam prorsus insani, ac furiosi vincti
tenentur). Zudem sollten sie so oft als moglich Exorzismen beiwohnen und dann ihre
Erfahrungen untercinander vergleichen ... und so ihr Urteil bilden. Dies ist meiner
Meinung nach die Methode, wie man Besessene von Scharzgalligen unterscheiden kann
(38/S.176).

Klare Vorstellungen besitzt Sylvaticus, der seine Experten auffordert,

Irrenhauser und Exorzisten miteinander zu vergleichen! Als Therapie der

Besessenheit fordert er primér einen Milieuwechsel des Betroffenen. Man soll

94



den Kranken in eine fromme und reine Umgebung verpflanzen und, wenn er
sich nicht bessert, ihn fasten lassen. Erst als ultimo ratio zieht er einen
Exorzismus in Betracht:

Auf diese Weise ist zu hoffen, dafl der Besessene, wenn er simuliert, seine Tauschung doch
noch aufgibt. Simuliert er aber nicht, soll man die genannten Mittel anwenden. Als
Behandlung sind die Exorzismen sicherlich als letzter Ausweg zu betrachten ... (38/179)

Diese Satze zeigen uns die Einstellung von Sylvaticus zur Simulation.
Simulanten sind nicht boswillige, bewulite Liigner, sondern Opfer einer
Tduschung.

Auch Alberti (1682-1737) zahlt die Besessenheit zu den simulierten
Krankheiten. Er begegnet dem Simulanten jedoch bereits mit stark negati-
ven Gefiithlen:

Eine boshafte Begabung besitzen jene Menschen, die eine Besessenheit vortauschen. Sie
sind zu denjenigen zu rechnen, die man am meisten verachten mull (maximeque
detestandi homines) ... Man beobachtet, wie diese Besessenheit von einigen aberglaubi-
schen, leichtglaubigen, albernen und einfachen, dem Papsttum ergebenen Leuten aus
Gewinnsucht vorgetauscht wird (3/S.204).

In Fillen angeblicher Besessenheit miisse grofite Vorsicht walten. Schon oft
hatten Arzte natiirliche Krankheiten filschlicherweise als damonisch befun-
den. Weissagungen seien schwer zu erkliaren, das Reden fremder Sprachen
und ihre wunderliche Verhaltensweise konne aber auch natiirliche Ursachen
haben. Obwohl Alberti die Moglichkeit echter Besessenheit nicht leugnet,
mahnt er doch zur groBten Vorsicht bei deren Begutachtung.

Wie Alberti glaubt auch Teichmeyer (1685-1746), beides Protestanten,
an die Moglichkeiten der Besessenheit. Aus Boswilligkeit werde das Leiden
oft simuliert. Daf} er diese Bosen wie Alberti mit den Rom-treuen Katholi-
ken identifiziert, 146t die politische Stellungnahme der Autoren vermuten:

So werden in Rom jihrlich am Griundonnerstag und Karfreitag (die viridium dieque
parasceves) Besessene in grofler Zahl von Kartausern und anderen Priestern offentlich
geheilt. Die Teufel werden mit Reliquien und anderen geweihten Gegenstanden ausgetrie-
ben. Eine solche Besessenheit jedoch wird vorgetdauscht, und durch diese Simulation wird
der Aberglaube bewahrt und fortgepflanzt. Auf diese Weise konnen die boswilligen Leute
grofle Mengen Almosen sammeln (39/S.141).

Haller (1708-1777) anerkennt die heilige Schrift und die in ihr enthaltenen
Beschreibungen der Besessenheit, er verweist sie jedoch in ihre geschichtli-
chen Schranken:

95



Es ist schon einige Jahre her, dafl die Arzte nicht mehr Lust haben, dem Teufel zu
rauchern. Und obschon sie, aus Ehrfurcht fur die Kirche, die Besizungen, deren die Schrift
erwahnt, in ihrem Werthe lassen, so haben sie doch nicht so viel Gefalligkeit gegen alle
Besizungen von einem neueren Datum (24/Bd. 2, S.21).

Haller weist darauf hin, daf} aberglaubischerweise haufig Krankheiten fiir
damonisch gehalten werden. Zu diesen ziahlen besonders Epilepsie, Melan-
cholie, Hysterie, Veitstanz, Starrsucht, Mutterwut (furor uterinus), Wir-
mer, Nachtwandeln und die periodischen Krankheiten iiberhaupt (24/Bd. 2,
S.22). Die therapeutischen Ratschlage zur Behandlung eingebildeter Beses-
senheit lassen auch bei Haller stark negative Gefiihle gegeniiber den
Betroffenen zutage treten:

Die besten Mittel, den modernen Teufel auszutreiben, sind nach Vogels Meinung Arrest,
Priigel und Hunger (49), im Fall nemlich die Person, welche sich fiir besessen angibt, bei
der Untersuchung von guter Gesundheit erfunden wird (24/Bd. 2, S.22).

Abschliefend sei noch ein Autor des 18.Jahrhunderts, Johan Faselius
(1721-1767), erwahnt. Er schreibt in seiner Gerichtlichen Arzneygelahrtheit:

Dal es heut zu Tage eine wahrhafte Besitzung (...) geben konne, daran zweifeln wir billig.
Wenn demnach deswegen vor Gerichte die Frage entsteht, so ist entweder ganz und gar
keine Krankheit vorhanden, oder die Bossheit erdichtet nur dieselbige, oder wenn sie
wirklich vorhanden ist, so schreibt sie sich von natiirlichen Ursachen her (16/S.49).

Keine andere Krankheit ist in der Heiligen Schrift besser verankert als die
Besessenheit. Es ist deshalb bemerkenswert, dal} gerade dieses Paradebei-
spiel einer «theologischen Krankheit» in der forensischen Literatur schon
frith als Simulation betrachtet wird. Der Grund mag darin liegen, dal} die
Besessenheit in gewissem Sinne einen Priifstein fiir die Emanzipation der
Medizin darstellte. Indem an ihrem ddmonischen Ursprung gezweifelt
wurde, rittelte man am Fundament der Theologie, der Bibel. Die frontale
Gegensatzlichkeit der Therapien am Ende der besprochenen Epoche mag
diesen «Zweikampf» symbolisch verkorpern. Wahrend die Kirche den
Besessenen anerkannte und ihn zu heilen versuchte, wurde er von den Arzten
als boswilliger Simulant verachtet und verprugelt.

Wir wollen unser Kapitel iiber die magischen Krankheiten mit der Liebes-
krankheit beschlieflen. In der medizinischen Literatur ist dieses Leiden seit
dem Altertum bekannt (22). Im Laufe des Mittelalters wird der Glaube an
einen ursachlichen Zusammenhang zwischen Liebeskrankheit und Liebes-
trank (Philtrum) allgemein verbreitet und auch von der Medizin iibernom-

96



men. Bedeutende Arzte glauben die Ursache des Leidens in den Philtra zu
finden, und die Begriffe Liebeskrankheit und Liebestrank werden von vielen
Autoren als Synonyma betrachtet (8/S.39). Die Melancholia amatoria
wurde damit zu einer Vergiftung. Gift und Zauberei sind in der besprochenen
Literatur oft nahe beieinander, und haufig finden wir Kapiteluberschriften
wie «De venenis et maleficiatis» oder «De venenis et veneficiis». Damit ware
theoretisch der Ansatz zur pharmakologischen Interpretation gewisser
Hexenphanomene gegeben, er wird jedoch, wie wir sehen werden, erst im
18. Jahrhundert relevant. Der Hexenhammer unterscheidet zwischen natiir-
licher und magischer Liebeskrankheit. Ursache der zauberischen Liebe sind
die von den Hexen gebrauten Philtra. Zur Unterscheidung zwischen
naturlicher und magischer Liebeskrankheit wird auf Avicenna verwiesen,
ubrigens eine der seltenen Stellen, wo der Malleus einen Arzt zu Worte
kommen laB3t (27/Bd. 2, S.215).

Rodericus a Castro (1546-1627), geboren in Lissabon und spater vielfach
von Fursten konsultierter Praktiker in Hamburg, widmet in seinem Medicus
politicus den Liebestranken ein eigenes Kapitel (10/S.215). Er teilt sie in drei
Kategorien ein. Zur ersten gehoren die «eingenommenen Philtra». Sie
bestehen aus Medikamenten wie Menstrualblut, Sperma, Katzenhirn,
Hyanenuterus, Wolfsrute usw. Zur zweiten Kategorie zahlt er auBerlich
angewandte Mittel, so z. B. einen Brief oder Zaubertrank, unter der Tir-
schwelle oder im Kissen der Angebeteten versteckt. Zur dritten endlich
werden Zauberspriiche und symbolische Handlungen des Magiers gezahlt,
der auf diese Weise die Liebe zu erzwingen sucht. Primar spricht Castro den
Philtra jegliche Wirksamkeit ab. Liebestranke der ersten Art konnten zwar
rein medikamentos die Geschlechtslust steigern, Liebe aber wiirden sie
niemals erzeugen. Castro mochte deshalb die miBlverstdandliche Terminolo-
gie andern und die Philtra als «venerea pharmaca» bezeichnen, also ein
eigentlich pharmakologischer Standpunkt, ohne jedoch auf Einzelheiten
einzugehen. Die Ursache der Liebeskrankheit sieht er nicht in den Philtra,
sondern im Anblick der schonen Gestalt, weshalb er die Liebestranke als
«oculorum veneficium» bezeichnet. Die Therapie der «Inphiltration» ent-
spricht derjenigen der Liebeskrankheit. Der Kranke soll gute Biicher lesen,
zu Gott beten und sich die Fehler der Geliebten stets vor Augen halten:

... er soll daran denken, dal} sie spiter eine Speise der Wiirmer sein wird und daf} aus dem
Ruckenmark ihrer verwesenden Leiche eine schreckliche Schlange entstehen wird (ex
cujus putri cadaveris medulla spinae ... serpens terribilis enascetur), wie viele geschrieben

haben (10/S.223).

97



Philtra werden als Atiologie der Liebeskrankheit ausgeklammert, die
Moglichkeit einer damonogenetischen Ursache wird aber betont, wobei der
Teufel hier iber die Imaginatio wirkt:

Der Teufel vermag bei diesem oder jener auf die Einbildungskraft und die Erinnerung
allmahlich und beharrlich einzuwirken, indem er Umstande vortauscht, auf Grund deren
der Betroffene der Liebe wiirdig erscheint und jene wegnimmt, die ihn als unwiirdig
darstellen wiirden. So vermag er das Opfer in der Schlinge zu fangen, so stattet er Huren
und Hexen (mulierculae aut maleficae) mit Eigenschaften aus, die sie nicht im geringsten

besitzen (10/S.221).

Codronchius (1547-1628) widmet der Liebeskrankheit in seinem dritten
Buch ebenfalls ein eigenes Kapitel. Uber den Liebeszauber schreibt er
folgendes:

Die teuflischen Menschen pflegen zu diesem Zweck verschiedene Dinge zu verwenden. Mit
Vorliebe mi3brauchen sie die heiligen Sakramente und Sakramentalien sowie Dinge, die
im géttlichen Kult verwendet werden ... Sie taufen einen Stein mit heiligem Taufwasser
und machen ihn so heilig (sie glauben es). Sie verbrennen wiichserne Bilder und schmelzen
sie im Feuer. Dazu sprechen sie gottlose Gebete und Spriiche, wollte man sie hier zitieren,
wiirde uns das Grausen befallen. Sie glauben, durch das Erwédrmen und Flissigmachen des
Bildes wiirde das Herz des Bezauberten zur Liebe entflammt und beginne zu glithen. Sie
geben ihnen auch ihre Menstrua und Exkremente zu trinken und bristen sich, dal} sie sie
auf diese Weise zur Liebe zwingen kénnen (13/S.118).

Codronchius betont, daf} er nicht an die Wirksamkeit der Liebestranke
glaubt. Nicht die genannten Ingredienzen sind an der verursachten Liebe
schuld, sondern der Damon. Dieser verursache die Liebeskrankheit, wah-
rend er die Hexen absichtlich im Glauben belasse, dies durch die Philtra
zustande gebracht zu haben. Wir begegnen hier wiederum dem physiologi-
schen Gewand des Teufels, wenn er sagt:

So verhalt es sich, wie die Dimonen auf Wunsch der Hexen Hal} (und Liebe) verursachen
konnen. Sie befallen den Korper mit schwarzem und hafilichem Blut und mit einer

unbekannten Melancholie. Bel den einen verursachen sie Kalte, bei den anderen erhitzen

sie die Safte (13/S.120).

Giambattista Sylvaticus (1550-1621) zahlt die Liebeskrankheit wie die

Besessenheit zu den simulierten Krankheiten, wobei er deren zauberische
Athiologie speziell abtrennt:

Jener, der bezaubert wurde, verliert die Farbe, kann die Augen nur mithsam erheben und
mul} den Blick immer senken. Haufig muf} er seufzen und falsche und bittere Trinen

vergieBen. Weil diese Menschen so stark von Angsten geplagt werden, kinne man kein

98



Anzeichen des Ubels bei ihnen entdecken, sagen einige. Kein geringerer ist namlich der

Grund dieser Liebeskrankheit als die Bezauberung (38/S. 144).

Vor einer magischen Therapie allerdings warnt er und mahnt eindringlich,
schon bei der Diagnosestellung dulerst vorsichtig vorzugehen.

Hucher (1550-1603) vertritt denselben Standpunkt wie Rodericus a
Castro. Die Bestandteile der Liebestranke werden aufgezihlt, die alle der
Dreckapotheke entstammen. Philtra vermogen nur die Lust in den Einge-
weiden zu entzuinden. Ursache der Liebeskrankheit sind die schone Gestalt,
das «oculorum veneficium» und der Damon:

Wenn alle diese Sachen die Wiinsche der Liebenden zu erfiillen scheinen, bewirken dies
nicht ihre physischen Eigenschaften, sondern es ist Teufelswerk (25/S.677).

Laut Gaspar a Reyes (ca.1600-7), Stadtarzt von Carmona in Andalusien,
gibt es keine Liebe erzeugende Getranke. Eir weist aber auf pharmakologisch
wirksame Substanzen in den Philtra hin:

Im tibrigen sind solche Getranke nicht als Philtra zu bezeichnen, sondern eher als «venerea
pharmaca>. Sie haben nicht die Fahigkeit, als Liebestrank zu wirken, sondern vermogen
héchstens die Geschlechtslust anzuregen. Solche Medikamente sind ... meist so unheilvoll,
daB sie die ahnungslosen Unglicklichen oft in den Tod, groB3e Gefahr oder Mithen treiben.
Sie schaden nicht nur dem Korper, sondern auch dem Geist ungeheuer. Dies nicht nur,
wenn man sie einnimmt, sondern auch bei rein #duBerlicher Anwendung (exterius

applicata) (35/S.212).
Wird nun aber doch Liebe erzeugt, so wiederum dank dem Teufel im
physiologischen Gewand, der die Safte des Korpers verwirrt oder sich
aphrodisischer Mittel bedient:

Offensichtlich aber vermag es der Teufel doch (Liebe zu erzeugen), entweder, indem er die
Safte und Spiritus im Korper bewegt, oder durch den Geschlechtstrieb reizende Medika-
mente von einem Zauberer zu trinken gegeben. So quilt er den ganzen Kérper von innen

her und entflammt und verwirrt die Einbildungskraft (35/S.212).

Zacchias (1584—1659) behandelt die Liebeskrankheit in der zehnten Irage
«De amantibus» (43/S.134). Er stellt die Kranken den Rasenden gleich, die
in Ketten zu legen sind. Uber die Philtra verliert er kein Wort; sicher ist, daf}
er sie kannte, denn er verweist auf Huchers Arbeit, der er auch die Definition
zur Liebeskrankheit entnimmt.

Nicht Liebe, sondern Liebeskrankheit, Melancholie, Manie und Morosis
sind nach Alberti (1682—-1773) die Folgen der Liebestranke. Er schildert uns
ein grofles Repertoire verschiedener Ingredienzien, wobei das Menstrualblut
eine wichtige Rolle spielt. Erstmals wird auf genauere pharmakologische

99



Einzelheiten hingewiesen. So betont er, dafl es Substanzen gebe, die durch
ausgesprochen diuretische Wirkung die Geschlechtsorgane reizten. In
diesem Sinne betrachtet er die Philtra als Gifte und empfiehlt zur Therapie
Brech- und Purgiermittel. Die Existenz damonisch wirksamer Liebestranke
jedoch wird nicht bezweifelt:

Die magischen Philtra wirken auf geistige Art, und auf diese Weise mul} man sie auch zu
heilen versuchen. Es ist unmoglich, den Teufel mit Belzebub auszutreiben ... Im tibrigen
gibt es keine Heilung, wenn aufrichtige und fortwihrende Gebete nichts niitzen (4/S.970).

Wihrend das Philtrum im Sinne der Liebeskrankheit in der folgenden Zeit
aus der forensischen Literatur verschwindet, kann es sich als Gift noch lange
halten. Friedrich Most (1792-1832), Professor in Rostock, schreibt in seiner
Staatsarzneykunde tiber die Philtra: Schmerzhaftes Urinieren und Ge-
schwulst der weiblichen Genitalien nach einem verdachtigen Tranke sei auf
Kantharidie und Aphrodisiaka zu untersuchen. Schwindel, Schlafsucht und
Raserei dagegen weisen auf eine Vergiftung mit Belladonna und Stechapfel
hin (31/S.528). Unter diesem pharmakologischen Gesichtspunkt begegnen
wir den Liebestranken noch weit bis ins 19. Jahrhundert. Allerdings wird der
Begrift Philtrum immer mehr gemieden und durch das neutralere Aphrodi-
siakum oder Gift ersetzt.

Wie die Sterilitat und die Besessenheit gehorte die Liebeskrankheit zu
den typisch magischen Krankheiten. Der Damon als Atiologie wurde hier
lange Zeit geduldet. Uberden Umweg der Philtra versuchte die Medizin zwar
schon friith eine pharmakologische Komponente abzutrennen, doch gelang
die eigentliche Trennung erst mit Beginn der Aufklarung. Eine pharmakolo-
gische Erklarung gewisser Hexenphanomene blieb meines Wissens erst
moderneren Autoren vorbehalten (siehe 37/Bd. 2, S.401 oder 40/S.47). Die
Idee, Hexen als Drogensiichtige zu deklarieren, ist verlockend und wiirde
einige Vorkommnisse wie Halluzinationen, Delirien, die oft beschriebene
Schmerzintoleranz und verminderte Tranensekretion, einer Erklarung
zuganglich machen.

MiBigeburten

Dal} Milgeburten (Monstra, Portata, Ostenta, Prodigiosa) durch Hexen-
hebammen verursacht werden, haben wir aus dem Hexenhammer schon
vernommen. Als weitere Atiologie postuliert der Malleus den Umgang der

100



Frauen mit dem Teufel. Da Damonen selbst nicht zeugungsfahig seien,
betatigen sie sich als Incubi bzw. Succubi. Als Succubi stehlen sie den
sundhaft ergossenen Samen bei den Mannern, um ihn in Windeseile den
Frauen als Incubi einzufloBlen. Aus der erfolgten Befruchtung entsteht ein
Teufelskind oder Wechselbalg (campsores, vagiones) (50).

Den Incubus-Begriff kennt auch die Medizin des Altertums. Wie die
Lykanthropie und die Liebeskrankheit gehort er zu jenen Themenkreisen,
die der Medizin und der Magie seit der Antike gemeinsam angehoren. Caelius
Aurelianus definiert den Incubus als eine Art Alptraum, und Ankléange zur
spateren Interpretation sind schon in seinen Schilderungn enthalten. So
glauben, laut Aurelianus, die Befallenen oft, sie wurden vergewaltigt. Doch
wird deutlich betont, dal} dies nur Einbildung sei und dal} hier weder ein
Gott, Halbgott noch Cupido personlich der Schuldige sei (5/S.474). Diese
klare Ablehnung einer Kopulation mit Geisternim Altertum wird von vielen
Medizinern spater ubernommen.

So grenzt Paré (1510-1590) in seinen Ausfithrungen schon in der Uber-
schrift klar die medizinische Bedeutung des Begriffes ab: «Des Incubes et
Succubes selon les Médecins.» Geister hidtten weder Lust noch die notigen
Instrumente zu einer Kopulation. Es sei absurd zu glauben, daf3 Frauen
durch den Samen eines Verstorbenen befruchtet wiirden. Schon der kleinste
Transport mache den Samen befruchtungsunfahig, da ja schon zu lange
Samenwege diesen Effekt hatten. Wenn Geister wirklich Kinder erzeugen
konnten, fithrt er aus, «l y aurait tant de diablerie sur les champs». Paré
betrachtet diese Kopulationen als «imaginaires» und «procédantes d’une
impression illusoire de Satan» (33/S.591f.) Medizinisch sei der Incubus ein
schwerer, meist nachtlicher Druck auf den Korper. Das einfache Volk
glaube, es sei eine alte Frau, genannt «Chauche-poulet», die den Brustkorb
zusammendriicke. Die Ursache des Leidens ist folgende:

La cause est le plus souvent pour avoir beu et mangé viandes trop vaporeuses, qui ont causé
une crudité, desquelles se sont eslevées au cerveau grosses vapeurs qui remplissent ses

ventricules... (33/S.66).

Ursache der Miligeburten sind nicht die Damonen, sondern Unzucht, Aus-
schweifung und MalBlosigkeit. Paré raumt Gott die Fahigkeit zu, diese Stinden
durch ein Monstrum offenkundig zu machen (33/S.24). Forensisch hat Paré
die betroffenen Mutter vom Verdacht des Umgangs mit dem Teufel zwar be-
freit, dennoch blieb ihnen zumindest eine schwere Demiitigung nicht erspart,
hatten sie doch einen sichtbaren Beweis ihrer Sundhaftigkeit geboren.

101



Der als Bekampfer des Hexenwahnes beruhmte Johannes Weier
(1515-1588) betrachtet den Incubus, «den man hier zu Lande Mar nennt»
(51), ebenfalls als eine humorale Erkrankung. Die Vorstellung, dall Damo-
nen Menschen beiwohnen, beruhe auf reiner Einbildung. Im Kapitel «Das
aull dem unverletzten Himene od’heutlein der Junckfrawschafft die Satha-
nische beischlaff vernichtet werden», rollt er das Problem von gerichtsmedi-
zinischer Seite her auf. Der Hymen multe konsequenterweise bei einer
Kopulation mit dem Teufel verletzt werden. Weier rat deshalb zu folgendem
Vorgehen:

Wil man nun eingentlich erkennen den betrug des Satanischen beyschlaffs, so kan man zu
solchen Jungfrawen, die sich annemen, dz solchs gelitten haben, fordern geschickte
hebammen, oder andere so dieser dingen erfahren sein, und lassen sie besichtigen und
versuchen. Wirt man befinden, dz der Jungfrewliche bande noch unverletzt ist, und die
Jungfraw ungeschendet sey, so fern sie sich sonst von minnlichen personen enthalten
habe. Daraull man offentlich sich hat zuerinnern dieses groben betrugs und unschamhaff-
tigen gespensts, das nur eingedruckte Phantasey ist, und eingebildete Traume ...

(42/S.64a).

Weiers Konzept ist klar. Er fordert eine gerichtsmedizinische Untersuchung
der Genitalien und schlieB3t bei Vorliegen eines Hymen jeglichen Verdacht
aus.

Codronchius (1547-1628) widmet dem Incubus ein eigenes Kapitel. Er
will den bekannten medizinischen Incubus-Begriff klar vom theologischen
abgegrenzt wissen:

Der Incubus der Theologen darf nicht mit dem der Mediziner verwechselt werden. Der

erstere ist eine Folge von Damonen ..., der letztere aber die I'olge eines iberladenen

Magens und eines Vollegefuthles ... Der Incubus der Theologen jedoch ist ein Damon, der
in menschlicher Gestalt einer Frau beischlaft (13/S.142).

Durch Damonen erzeugte Kinder sind nicht normale Menschen. In der Regel
sind sie starker und groBer, wie z. B. die Heroen und Riesen des Altertums.
Weil die Frauen sich dem Teufel, dank perfekter Tauschung, mit echter
Liebe hingeben, wiirden sie auch Heroen genannt, abgeleitet vom griechi-
schen Wort Eros fur Liebe. Es sei an dieser Stelle noch bemerkt, dafl auch die
Liebeskrankheit Heros oder Hereos genannt wurde (8 und 22). Als zeitgenos-
sische Beispiele von Teufelskindern zitiert er Martin Luther und Merlinus!
Hucher (1550-1603) unterscheidet nahere und entferntere Ursachen bei
den MiBlgeburten. Zu den naheren zahlen organische Defekte, wie fehlerhaf-
ter Samen, Menstrua oder Uterus, aber auch rucksichtsloses Beischlafen und
die heftige Imaginatio der Frau. Zu den entfernteren rechnet er die Strafe

102



Gottes und das Wirken des Teufels (25/S.461). Medizinische Argumente
riicken hier deutlich in den Vordergrund, indem Hucher primar an organi-
sche Veranderungen denkt. Neu ist die Imaginationstheorie, die behauptet,
daf} sich Einbildungen der Schwangeren in der Gestalt des Kindes widerspie-
geln. Denkt die werdende Mutter z. B. oft an einen Neger, wird ein schwarzes
Kind geboren, denkt sie an einen Hund, ein Kind mit Hundekopf, usw.
(siche auch 41). Wie bei der Siuindentheorie Parés wurden damit die
Betroffenen vom Verdacht der Hexerei befreit. Die I'rau allerdings wurde
damit zur allein Schuldigen an der Mifigeburt, lief} doch die Siindentheorie
die Frage der Schuldigkeit des Vaters noch offen. Parallel dazu halt Hucher
aber auch an der Damonogenese fest und glaubt an die Moglichkeit einer
Befruchtung durch die nachtlicherweise Samen stehlenden Geister.

Gaspar a Reyes (ca. 1600-7) betrachtet die MiBgeburten in seinem Elysius
jucundarum quaestionum campus als «eine Strafe der Natur, die aber nie ohne
Erlaubnis Gottes eintreten kann». Befruchtung durch Umgang mit Tieren
halt er fur unmoglich, und zur Erklarung der MiBgeburten bedient er sich
folgender damono-embryologischer Theorie:

Die Art und Weise, wie dies geschieht, ist teils so, dal} sic den Fotus verderben und etwas
von ihm wegnehmen, oder einen anderen Fotus hineinbringen, oder einen begonnenen
Fotus im Uterus einschlieBen. Mit diesen verschiedenen Kiinsten wird meisterhaft

umgegangen, um uns zu tauschen (35/5.329).

Auch fiir Johannes Low (1648-1725) sind MiBgeburten eine Strafe Gottes fiir
unziichtiges Leben. Als weitere Ursache betrachtet er die Vermischung der
Samen (commixtio diversorum seminum) und vor allem die Imaginatio. An
eine Befruchtung durch Geister glaubt er nicht, «solange die heilige Mater
Ecclesia nicht etwas anderes behauptet» (26/S. 189 ff.)

Aus medizinischen Grinden lehnt Teichmeyer (1685-1746) eine Zeu-
gungsfahigkeit der Damonen ab, ja selbst gestohlener Samen sei zur
Befruchtung vollig unbrauchbar. Ebenso verwirft er die Ansicht, Monstra
konnten durch Umgang mit Tieren entstehen. MiBgeburten formen sich erst
post conceptionem, und zwar auf Grund folgender theologischer Argumen-
tation: Gott als Ens perfectissimum miisse das Substrat, woraus der Mensch
gemacht werde, makellos geschaffen haben. Aus diesem Grunde betrachtet
er den méannlichen Samen als fehlerlos. Mit Recht diirfe man dagegen den
mutterlichen Samen als Ursache der Miljgeburten anklagen. Bis zur Kon-
zeption wird ihm der theologische Schutz der Vollkommenheit noch ge-
wahrt, dann aber kann sich die Kraft seines «Samenhauches» (motus aurae

103



seminalis) als ungentigend erweisen. Dies fiihrt z. B. zu dislozierten Handen
oder zur Amyelie. Neben den «Fehlentwicklungen» des weiblichen Samens
zahlt Teichmeyer zu den Atiologien der Miligeburten auch den fehlerhaften
Uterus und die Imaginatio. Heftige Einbildungen der Mutter bringe die
Nerven zum Zittern:

Dieses heftige Zittern wird durch die Plazentarnerven des Uterus und des fétalen
Funiculus umbilicalis fortgeleitet. Im Fotus angelangt, verursacht es im weichen Korper
entweder eine ZerreiBung der Tubuli oder eine unschickliche Disposition und Stellung der
sich formenden Teile. So entstehen diese ungewohnlichen, irregularen und monstriésen

Korperteile (39/S.90).

Bei Albrecht von Haller (1708-1777) gewinnt vor allem die «mechanische
Theorie» an Bedeutung. Schlage auf das Abdomen, Druck auf den Uterus
und unzweckmaflige Bekleidung gehoren seiner Meinung nach zur Atiologie
der MiBgeburten. Damonogenese und Imaginatio werden mit folgenden
Satzen abgelehnt:

Man schrieb in alteren Zeiten die Entstehung solcher Wesen auch auf Rechnung der
Einbildungskraft. In den unseren nimmt man sie aber nur zu Hiilfe, um MiBligeburten im
Reiche der Wissenschaften daraus zu erkliaren. Ferner bemiihete man auch ... die Geister
mit Taschenspiel, um die Miligeburten in die Welt treten zu lassen. Man glaubte, der Teufel
habe Mangel an Geschaften, und miisse also auch Millgeburten machen (24/Bd. 1, S.199).

Der kurze Uberblick hat uns gezeigt, dall medizinische Autoren bei den
MiBgeburten zum Teil schon frith klar eine Damonogenese ausschlielen,
wiahrend Inquisition und grofle Teile der Bevolkerung dieser Zeitepoche sie
als Produkt des Umgangs mit dem Teufel betrachteten. Die Suindentheorie
fand allerdings auch in der forensischen Medizin viel Anhanger. Erst
allmahlich wird sie durch die Imaginationstheorie verdrangt. Somatische
Atiologien werden im Laufe der Zeit immer haufiger erwahnt. Wenn die
Frau dank der Medizin vom Verdacht des Umgangs mit dem Teufel befreit
wurde, so blieb sie doch medizinisch gesehen noch lange die Alleinschuldige
der MiBBgeburten (Imaginatio, schlechter Uterus, Samendefekt usw.).

Riickblick

Bis in Hallers Zeiten glaubten die meisten der besprochenen Autoren an das
Wirken des Teufels. Damonenglaube bedeutet aber nicht zwangslaufig
Begutachtung im «finster mittelalterlichen» Sinne. So finden wir bei den

104



besprochenen Problemkreisen schon frith Ansatze zu sachlicher Begutach-
tung (siehe Paré, Sylvaticus, Weier etc.). Eigenartigerweise stoflen wir, nicht
selten bei ein und demselben Autor, wieder auf «primitiven Teufelsglau-
ben». Johannes Weier demonstriert uns dieses Paradoxon wohl am besten.
Wahrend wir ihn bei der Incubus-Frage als aullerst sachlichen Beobachter
kennengelernt haben, bezeugt er in seinem Werk uber die Pseudomonarchia
daemonum (7/S.130) klar seinen kindlich anmutenden Teufelsglauben. Die
Existenz der Damonen war ein unbestrittenes Axiom, das aber im Einzelfall
grofle Interpretationsbreite zuliel3.

Je nach Zeitepoche werden zur Erklarung der Zauberei verschiedene
theoretische Modelle zu Hilfe gezogen, so die Contagio, Imaginatio, Simula-
tio, saftetheoretische oder anatomische Vorstellungen. Dem Teufel aber
begegnen wir, versteckt hinter medizinischen Theorien, noch bis weit in die
Aufklarung.

Bei der Besessenheit und den Milgeburten wird die Damonogenese
deutlich fruher verworfen als bei der Sterilitat oder der Liebeskrankheit. Der
Incubus verdankt dies vielleicht seiner Tradition in der antiken Literatur,
die Besessenheit vermutlich ihrer Stellung als «Zankapfel» zwischen Medi-
zin und Theologie. Die Tendenz, die Bosheit der Frau medizinisch zu
untermauern, ist nicht zu libersehen. So wird die Pradisposition des Weibes
zur Iexerei mit medizinischen Argumenten erklart wie den schlechten
Saften der Frau oder den giftigen Menstrua (siehe 9). Bei den Milgeburten
wird das weibliche Geschlecht zwar vom Verdacht der Unzucht mit dem
Teufel befreit, bleibt jedoch medizinisch weiterhin «schuldig». Die Idee,
Hexen als Geisteskranke zu betrachten, ist schon zu Beginn der von uns
betrachteten Literatur zu finden (siche Paré, Hucher, Weier ete.); pharma-
kologische Erklarungsversuche werden erst mit der Aufkldrung relevant.

Literaturverzeichnis und Anmerkungen

1. Ackerknecht, Erwin H.: History of legal medicine. In: Ciba Symposia 11 (1950/51)
S.1286-1316.

2. Ackerknecht, Erwin H.: Zur Geschichte der Hebammen. In: Gesnerus 31, Heft 3/4,
Sauerlander, Aarau 1974.

3. Alberti, Michael D.: Systema Jurisprudentiae Medicae, cum praefatione Christiani
Thomasii, Halle 1725.

4. Alberti, Michael D.: Introductio in medicinam practicam, Therapia medica praxis

universalis et praxis extemporanea. Halle 1721.

105



Q9a

10.

11.

12.

13.
14.

16.

17.

18.

19.

20.

2].

22,

23.

24.

106

Aurelianus, Caelius: On acute diseases and on chronic diseases, edited and translated by
1. E. Drabkin, Chicago 1950.

Baschwitz, Kurt: Hexen und Hexenprozesse, dtv 365, Miinchen 1963,

Binz, Carl: Doctor Weyer, ein rheinischer Arzt, der erste Bekampfer des Hexenwahns,
2. Aufl., Wiesbaden 1896. Neudruck Heidelberg 1969.

Birchler, Urs B.: Der Liebeszauber (Philtrum) und sein Zusammenhang mit der
Liebeskrankheit in der Medizin. Zurcher medizingeschichtliche Abhandlungen, Neue
Reihe Nr.110, 1975.

Birchler, Urs. B.: Die Rolle der Frau bei der Liebeskrankheit und in den Liebestranken.
In: Sudhoffs Archiv, Bd. 59, Heft 3, 1975.

Birchler-Argyros, Urs B.: Hexenzeichen in der Gerichtsmedizin des 16.-18.Jahrhun-
derts. Tn: Archiv fiir Kriminologie, Bd. 175, Heft 1/2, 1985.

Castro, Rodericus a: Medicus-politicus sive de officiis medico-politicis tractatus. Ham-
burg 1614.

Carpzov, Benedict: Practicae novae imperialis saxonicae rerum criminalium. Frank-
furt/Wittenberg 1652.

Cichon, Dieter: Antonius de Haens Werk «De Magia» (1775). Eine Auseinandersetzung
mit der Magie und ihrer Bedeutung fir die Medizin in der Zeit der Aufklirung.
Miinsterische Beitrage zur Geschichte und Theorie der Medizin Nr. 5, 1971.

Codronchius, Baptista: De morbis veneficis ac veneficiis libri quatuor. Venedig 1595.
Codronchius, Baptista: Methodus testificandi in quibusvis casibus medicis oblatis.
Frankfurt 1597.

Ernst, Cécile: Teufelsaustreibungen, Die Praxis der katholischen Kirche im 16. und
17. Jahrhundert, Bern 1972,

Faselius, Johan Iriedrich: Gerichtliche Arzneygelahrtheit. Ubersetzt von Christian
Gottfried Langen. Leipzig 1768.

Fischer-Homberger, Esther: Medizin vor Gericht. Gerichtsmedizin von der Renaissance
bis zur Aufklarung, 1983.

Fischer-Homberger, Esther: Bemerkungen zur Geschichte der Gerichtsmedizin. In:
Chemische Rundschau, Nr.36, Jahrgang 28, 3.9.75. Hrsg.: Chemie-Verlag, Vogt-Schild,
Solothurn 1975.

Fischer-Homberger, Esther: Krankheit Frau, Hans Huber Verlag, Bern 1979.
Fischer-Homberger, Esther: Geschichte der Medizin. Heidelberger Taschenbiicher, Band
165, 1975.

Frank, Johann P.: System einer vollstindigen medicinischen Polizey. 4 Bande, Mann-
heim 1788.

Giedke, Adeclheid: Die Liebeskrankheit in der Geschichte der Medizin. Diisseldorf
(Universitat) 1983.

Haffter, Carl: The changeling: History and psychodynamics of attitudes to handicapped
children in European folklore. In: Journal of the History of the Behavioral Sciences.
Vol.4, Nr. 1, S.55-61, Januar 1968.

Haller, Albrecht von: Vorlesungen iiber die gerichtliche Arzneiwissenschaft. Bd.1, 2.
Bern 1782.

Hucher, Johannes: De sterilitate utriusque sexus, Opus in quatuor libros distributum,

Aurelia Allobrogum (Aurillac?) 1609.



26.

27,

28.

29.

30.

31.

32.

33.

34.

35.

36.

37

38.

39.

40.

41.

42.

43.
44.

45.

Low, Johann I': Theatrum medico-juridicum, ex diversis optimorum authorum, Pauli
Zacchiae, Sanchez, Carpzovii et aliorum voluminibus excerptum, propriisque quaestio-
nibus et annotationibus adornatum opus. Niirnberg 1725.

Malleus maleficarum de lamiis et strigibus et sagis: Der Hexenhammer von Jakob
Sprenger und Heinrich Institor. Zum ersten Male ins Deutsche tibertragen und eingeleitet
von J. W.Schmidt. 1. bis 3. Teil, Berlin 1906, Neudruck Darmstadt 1974.

Mende, L.: Kurze Geschichte der gerichtlichen Medizin (Ausfiihrliches Handbuch der
gerichtlichen Medizin fur Gesetzgeber, Rechtsgelehrte, Arzte und Wundarzte, 1. Teil,
S.1-466). Leipzig 1819.

Metzger, Johann D.: Kurzgefalites System der gerichtlichen Arzneiwissenschaft, 3. Aufl.,
Konigsberg/Leipzig 1805.

Minder, Robert: Der Hexenglaube bei den Tatrochemikern des 17. Jahrhunderts, Ziirich
1963.

Most, Georg F.: Ausfithrliche Encyklopidie der gesamten Staatsarzneikunde. Hrsg.
G.F.Most, Bd.2, Leipzig 1840.

Obschlager, Otto: Der Ziircher Stadtarzt J. von Muralt (1645-1733) und der medizinische
Aberglaube seiner Zeit. Ziurich 1926.

Paré, Ambroise: (Euvres complétes d’Ambroise Paré. Hrsg. J. . Malgaigne, Bd.3, Paris
1941.

Placzek, S.: Geschichte der gerichtlichen Medizin (Handbuch der Geschichte der Medizin,
hrsg. von M. Neuburger und J. Pagel, 3. Bd. S.729-782), Jena 1905.

Reyes, Gaspar a, F.: Elysius jucundarum quaestionum campus, theologis deinde,
jurisperitis, et omnium denique bonarum disciplinarum studiosis. Brussel 1661.
Rothschuh, K.: Iatromagie. In: Hippokrates, Jahrgang 46, Heft 1, 1975.

Soldan-Heppe: Geschichte der Hexenprozesse. Neu bearbeitet und herausgegeben von
Max Bauer, Bd.1, Bd.2, 3.Aufl., Minchen 1911, Neudruck, printed in Yugoslavia,
Jahrgang?

Sylvaticus, Johannes B.: Institutio medica de iis, qui morbum simulant, deprehendendis.
Frankfurt am Main 1671.

Teichmeyer, Herman F.: Institutiones Medicinae Legalis vel Iorensis, Jena 1731.
Wagner, Hildebert: Rauschgift-Drogen. 2. Aufl., Springer Verlag, Heidelberg 1970.
Wahl, Giscla: Zur Geschichte der dtiologischen Vorstellungen iiber die Entstehung von
MiBgeburten. Diisseldorf 1974.

Weier, Johannes: De praestigiis Daemonum, Vor ihrem ursprung, underscheid, vermo-
genheit, und rechtmessiger straaff, Durch den hochgelehrten Herren Johan Wier, Jetz
newlich ubersehen, 0.0. 1578. Neudruck Amsterdam 1967.

Zacchias, Paolo: Quaestionum Medico-Legalium, Leyden 1726.

Der Hexenhammer widmet den magischen Krankheiten ein eigenes Kapitel und glaubt,
daf} alle Leiden durch Behexung entstehen konnten. In diesem Zusammenhang finden
wir auch den einzigen Hinweis auf eine forensische Tatigkeit. Bei der Frage, wie
angehexte von natiirlichen Krankheiten zu unterscheiden seien, soll ein Arzt zugezogen
werden (27/Bd. 1, S.213).

An anderer Stelle als «notier esguillette» bezeichnet (33/S.62 und 67). Unter Nestel-
kniipfen oder Ligaturen wurde das Kniipfen von Knoten zu magischen Zwecken ver-
standen. Meist wurde das Nestelkntipfen zum Liches- und Sterilitdtszauber angewandt.

107



46. Die Ubersetzungen der im folgenden zitierten lateinischen Quellen stammen vom Autor.

47. Dieser Fall und ein dazugehdriges Votivbild aus Imola werden in 17/S.359 ausfiihrlich
wiedergegeben.

48. Unter «Dreckapotheke» verstehe ich hier aus menschlichen oder tierischen Ex- und
Sekreten zusammengesetzte Pharmaka.

49. Auch hier ist die kirchliche Therapie durch Fasten noch deutlich zu spiiren.

50. Uber die Geschichte des Wechselbalges, insbesondere in den ndrdlichen Gegenden
Europas siche 23.

51. Vergleiche das englische Nightmare und das franzosische Cauche-mar, wo diese Worter

(Mar und chauche-poulet) weiterleben.

Summary

On the basis of authors of the sixteenth through the eighteenth century problems of magic with
which forensic medicine was confronted are demonstrated. The following subjects are treated:
sterility, possession, love-sickness and miscarriage. Their common point is “demon-genesis”.
In theory the devil was generally recognized as the origin until the Enlightement. But we
already find the beginnings of objective legal opinion quite early, even in authors who believe
in the devil. Woman is partly exonerated as witch and creature of evil, but in the eyes of
doctors she remains a being endowed with bad humours and poisonous menstrua. Belief in the
devil is not overcome entirely until the period of Albrecht von Haller, but woman on the other

hand is not rchabilitated for a long time even in medicine.

Dr.med. et med. dent. Urs Benno Birchler-Argyros
Unité de chirurgie maxillo-faciale

(Médecin-chef: Prof. J. M. Chausse)

Hépital cantonal universitaire de Genéve

CH-1205 Genéve

108



	Zauberei und Gerichtsmedizin 16. bis 18. Jahrhundert

