
Zeitschrift: Gesnerus : Swiss Journal of the history of medicine and sciences

Herausgeber: Swiss Society of the History of Medicine and Sciences

Band: 43 (1986)

Heft: 1-2

Artikel: Zauberei und Gerichtsmedizin 16. bis 18. Jahrhundert

Autor: Birchler-Argyros, Urs Benno

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-520942

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-520942
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zauberei und Gerichtsmedizin *

16. bis 18. Jahrhundert

Von Urs Benno Birchler-Argyros

Im 16. Jahrhundert erreichten die Hexenprozesse ihren Höhepunkt, und
Zauberei, verstanden im christlich-dämonischen Sinne, beherrschte «das

Denken selbst der Koryphäen der Wissenschaft» (37/Bd. 1, S.419). Der
Dämonenglaube war in der besprochenen Zeitepoche ein wichtiges soziales

Problem, wurden doch über eine Million Menschen, meist Frauen, als Hexen
gerichtlich verfolgt und abgeurteilt. Zwei Gründe machen eine Betrachtung
der Zauberei aus der Sicht der Gerichtsmedizin interessant: Erstens ist die
Geschichte der forensischen Medizin noch wenig erforscht (siehe 1,17, 18, 28

und 34), zweitens ist dieses Fach in besonderer Weise von der Gesellschaft

abhängig, d.h. es wird von dieser gezwungen, zu bestimmten Fragen
Stellung zu nehmen. So werden unsere Nachfahren über das Problem
«Alkohol am Steuer» in der gerichtsmedizinischen Literatur bedeutend
mehr Quellen finden als im übrigen medizinischen Schrifttum.

Zweck dieser Arbeit ist aufzuzeigen, welche magischen Fragen forensisch
relevant waren und welche Stellung die einzelnen Autoren ihnen gegenüber
bezogen. Wir wollen dieses Ziel anhand eines Querschnittes durch die

gerichtsmedizinische Literatur der genannten drei Jahrhunderte verfolgen.
Die Ausw ahl der Autoren war dabei eine willkürliche, und selbstverständlich

wird kein Anspruch auf Vollständigkeit erhoben. Die Arbeit soll im
Gegenteil Anstoß geben zur weiteren Erforschung dieses Fragenkreises. Die
forensisch tätigen Schriftsteller, denen wir im Laufe dieser Studie immer
wieder begegnen werden, sind die folgenden: Ambroise Pare, Codronchius
und Weier als Vertreter des 16. Jahrhunderts (geboren vor 1550). Hucher,
Sylvaticus, Zacchias und Beyes für das 17. Jahrhundert (geboren vor 1650)
und endlich Alberti, Teichmeyer, Haller und Metzger im 18. Jahrhundert
(geboren vor 1750), um die wichtigsten zu nennen.

Viele magische Fragen werden von diesen Autoren behandelt wie
Wetterzauber, sympathische Magie, Hellsehen usw. Wir wollen uns in

* Überarbeitet nach einem Vortrag, gehalten im Rahmen der Vorlesung «Geschichte der

Gerichtsmedizin» von Frau Prof. E. Fischer-Homberger an der Universität Zürich
(Wintersemester 75/76).

Gewidmet einer Frau und einem Juristen, Maurus und Giovanna

Gesnerus 43 (1986) 85—108 85



diesem Artikel auf folgende zwei immer wieder auftauchende Problemkreise
beschränken: magische Krankheiten und Mißgeburten. Gemeinsam ist
diesen Fragekreisen, wie wir sehen werden, die Dämonogenese, d.h. man
glaubte, sie würden durch die Dämonen bzw. ihre Helfer, die Hexen,
verursacht. Die Frau als Hexe und Unholdin spielt dabei eine wichtige Rolle,
deshalb kann diese Arbeit auch als kleiner Beitrag zur Geschichte der Frau
angesehen werden.

Magische Krankheiten

Magie als Krankheitsursache wird in der besprochenen Zeitepoche von der
Mehrheit der Autoren eingehend diskutiert. Alle nur denkbaren Leiden
glaubte man durch Zauberei verursacht. Wir beschränken uns hier auf
folgende drei regelmäßig wiederkehrende Krankheitsbilder: die Sterilität,
die Besessenheit und die Liebeskrankheit.

Sterilität verursacht durch zauberische Künste war eines der Hauptthemen,
mit dem die Gerichtsmedizin konfrontiert wurde. Der Hexenhammer (Malleus

maleficarum 1487), die «Hexenprozeß-Bibel», behandelt sie ausführlich
(44). Laut ihm wird männliche Impotenz dreifach bewirkt: Dämonen
verhindern die Erektion, sie versperren die Samenwege, oder sie zaubern das

Glied weg. Bei der Sterilität der Frau spielen die Hexenhebammen eine

maßgehende Rolle. Sie verhexen den Beischlaf oder machen die Frauen

unfähig zur Empfängnis. Haben sie aber empfangen, dann sind sie für die

Fehlgeburten verantwortlich, übergeben das Kind dem Teufel oder fressen

es auf (27/Bd. 1, S. 127 und 157). Der LIexenhammer argumentiert dämono-
logisch bzw. theologisch über die Sterilität. Wie nahm nun die forensische
Literatur zu diesem Problem Stellung?

Ambroise Pare (1510—1590) behandelt das Thema unter dem Titel des

«Nestelknüpfens»: «noüer l'aiguillette» (45). Er ist überzeugt von der
Existenz einer zauberisch verursachten Sterilität:

II y en a aussi qui rendent par leurs sorcelleries les homines si mal-habiles ä sacrifier ä

madaine Venus, que les pauvres i'emmes qui en ont bien affaire pensent qu'ils soyent
chastres, et plus que chastres (33/S. 62)... De cela il advient qu'ils font rornpre les mariages,
on pour le moins les tenir en sterilite, qui est un sacrilege (33/S. 67).

Eine medizinische Beschreibung oder Unterteilung des Leidens läßt sich bei

86



ihm nicht finden; allerdings versucht er das Wirken der Dämonen durch die
Säftelehre zu erklären:

Quelquesfois aussi lis n'entrent point dedans, mais agitent les bonnes humeurs du corps, ou
bien envoyent les meschantes aux principales parties, ou bien remplissent les veines de ces

meschantes humeurs, ou en bouchent les conduits du corps, ou bien changent le bastiment
des mstrumens, d'oii ll arrive une infinite de maladies (33/S. 64).

Pare ist sich der Gefahr bewußt, welche die Verdächtigung unschuldiger
Personen mit sich bringt, doch gegen wirklich Schuldige ist ihm keine Strafe

grausam genug (33/S. 67).

Baptista Codronchius (1547—1628), ein italienischer Arzt aus Imola,
schrieb nach Garrison-Morton das «first important work on forensic
medicine». Sein gerichtsmedizinisches Werk, der Methodus testificandi (14), ist
aber volumenmäßig eine Broschüre im Vergleich zu seiner Arbeit De morbis

veneficis ac veneftciis (13). In der Einleitung sehen wir, daß auch dieses Buch
seine Entstehung der forensischen Tätigkeit des Autors verdankt (46):

ich habe deshalb die Erfahrungen, die ich vor meinem Rucktritt aus den öffentlichen
Geschäften anno 1579 aus den eurer Gerichtsbarkeit so häufig gemachten Anklagen

gezogen habe niedergeschrieben und widme euch mit Freuden dieses Buch, auf daß ihr
mit gerüstetem Schifl dieser Gewässer auch nach medizinischem Brauch Herr werdet

(13/S.3).

Ein weiterer Grund, daß Codronchius dieses Thema so ausführlich behandelt,

war seine persönliche Erfahrung mit der Zauberei, die Verhexung seiner

eigenen Tochter (47/13/S. 36). Das zitierte Werk über die Zauberei wird in
der folgenden medizinischen Literatur immer wieder aufgeführt, deshalb
soll hier eine kurze Inhaltsangabe gegeben werden. Im ersten Buch versucht
der Autor die Existenz der Zauberei zu beweisen. Im zweiten nimmt er
Stellung zur «natürlichen Magie», Verzaubern durch den Blick, durch
Berührung, magische Formeln, usw. All dies sei wirkungslos, wahre und
einzige Ursache der Zauberei seien die Dämonen. Hier wehrt sich Codronchius

auch gegen die Ansicht, die Hexen als kranke Melancholiker zu
betrachten (siehe Pare, Hucher, Weier usw.).

Das dritte und umfangreichste Buch behandelt die verschiedenen
zauberischen «Zustandsbilder» wie Impotenz, Liebeskrankheit, Besessenheit,
Incubus, Wettermachen usw. Das vierte und letzte Buch endlich ist der
Therapie der Verzauberungen gewidmet. Trotz seinem Postulat, daß immer
und nur Dämonen Lrsache der Aerhexung seien, finden wir hier aber auch
rein ärztliche Ratschläge wie Brechmittel, Bäder, Räuchermittel, Öle und
Medikamente.

87



In seinem Kapitel über die Sterilität betont Codronchius, daß der Teufel
dieses Leiden besonders gerne verursache, «weil damit die Vermehrung des

Menschen am besten verhindert wird» (13/S. 111). Er stellt auch einen
deutlichen Unterschied in der Anfälligkeit der Geschlechter fest. Männer
würden häufiger davon befallen:

Der Sterilitätszauber kann bei Männern leichter verursacht werden als bei Frauen, und
zudem sind mehr Frauen Zauberinnen als Männer, weshalb die Männer auch mehr von
diesem Leiden betroffen werden als die Frauen. Zudem wünschen sich die Frauen an den
Männern zu rächen, wenn sie ein begangenes Unrecht dazu herausfordert (13/S. 114).

Codronchius' Vorstellungen über die magische Sterilität decken sich
teilweise mit denjenigen des Hexenhammers. Betroffen würden vor allem
kirchlich getraute Ehepaare. Der Teufel entfache Haß zwischen den Eheleuten,

er hindere die Zeugungskraft mit verschiedenen Medikamenten, er
könne einen falschen Körper vortäuschen, die Lust auf eine andere Person

lenken, die Erektion verunmöglichen, die Samenwege versperren oder das

Glied wegzaubern (13/S. 112). Als Arzt versucht Codronchius eine Diff'eren-

lialdiagnose, um die magisch verursachte Sterilität abgrenzen zu können:

Eine Impotenz zum Koitus, verursacht durch Zauberei, wird daran erkannt, daß man
keine anderen Ursachen findet Wenn der Mann zuvor potent war, sich die Vermählten
einer gegenseitigen Liebe erfreuten und dann dennoch keinen Verkehr ausüben konnten,
zudem wenn Verheiratete, die sich zuvor stark liebten, sich plötzlich ohne ersichtlichen
Grund hassen (13/S. 157)

Des weiteren deuten auf eine zauberische Sterilität hin, wenn der Mann gegenüber

der eigenen Frau impotent ist, nicht aber gegenüber anderen Frauen,
wenn er den Penis erigieren kann, jedoch zu einem Erguß unfähig ist.

Die therapeutischen Ratschläge des Codronchius sind, gemäß seiner
theoretischen Konzeption, stark theologisch durchtränkt. Die Betroffenen
sollen oft beichten, das Sakrament empfangen, der Priester soll sie segnen, ja
er geht sogar so weit, auch die verschriebenen Medikamente segnen zu lassen

(13/S. 198). Die angeführten Heilmittel entstammen großteils aus der

«Dreckapotheke» (48).
Johannes Hücker (1550—1603), Dekan der medizinischen Fakultät zu

Montpellier, verfaßte das Werk De sterilitate utriusque sexus. Das letzte
seiner vier Bücher über die Unfruchtbarkeit ist ganz der magischen Sterilität
gewidmet. Hucher betrachtet Zauberei als eine Unterart der Contagio:

es steht fest, daß dies von der Contagio nicht weit entfernt ist. Die Kranken sind nicht
Bezauberte, sondern Angesteckte (non fascinatores, sed infecti) So muß man festhal-

88



ten, daß zurückgehaltene Alenstrua und giftige Eingeweide nichts mit Zauberei zu tun
haben, sondern eine wirkliche Art der Ansteckung sind (25/S. 638).

Zauberei sei unmöglich, entweder handelt es sich um natürliche Phänomene,

wie z.B. daß Kinder \on Taubstummen wieder taubstumm sind,
oder die Hexerei hat ihren Grund in den schlechten Ausdünstungen des

Körpers:

Aus diesem Grunde seien es auch meistens alte und stinkende Frauen (vetulas et effoetas

lam foeminas), die Zauberinnen seien, denn diese werden von verhaltenen und corrupten
Menstrua und von hysterischer Leidenschaft schwer geplagt (25/S.631).

Hucher verfügt somit über zwei theoretisch-medizinische Konzepte zur
Erklärung der Magie, die Saftelehre und die Contagio. Er bedient sich dieser

Konzepte aber nicht systematisch und bekennt an anderer Stelle klar seinen
Glauben an die Dämonen:

Fürsten und Juristen haben alle Zaubereien der Hexen immer ihrer zauberischen Kraft
zugeschrieben, und sie haben nicht gemerkt, daß die eigentlichen Urheber immer die
Dämonen waren (25/S. 634).

So erscheinen uns seine Schlußfolgerungen im Widerspruch mit den bereits
zitierten Stellen:

Wir haben in dieser langen Abhandlung gelehrt, daß man die Bedeutung der Magier und
Hexen nicht als nichtig betrachten darf. Viele Krankheiten, Unfähigkeit zum Beischlaf,
Sterilität beider Geschlechter, häufiger aber des männlichen, können sie verursachen.
Daraus entstand das Recht, daß eine Ehe auf Grund der Zauberei und Frigidität
geschieden werden darf (25/S. 711).

Diesem paradoxen Verhalten werden wir in der Folge noch öfters begegnen.
Eine medizinische Theorie, dank der die Dämonen überflüssig werden, wird
ausfuhrlich dargestellt. Plötzlich tauchen parallel dazu wieder klare
Bekenntnisse zum Dämonenglauben auf. Die Existenz des Teufels scheint ein
so kräftiges Axiom gewesen zu sein wie für uns heute die Fallgesetze
Newtons. Sicher waren sich die Autoren zum Teil gar nicht bewußt, wenn sie

dieses Axiom übertraten.
Giambattista Sylvaticus (1550—1621), Professor der Medizin in Pavia,

interessierte sich, wie wir sehen werden, für gerichtsmedizinische Probleme.
Er rechnet die Unfruchtbarkeit zu den oft simulierten und schwer zu
diagnostizierenden Krankheiten:

Es ist eine sehr zweifelhafte Angelegenheit, eine simulierte Sterilität (simulatam stenlita-
tem) mit Sicherheit zu diagnostizieren. Wie man aus den veröffentlichten Urteilen ersehen

kann, sei es am sichersten, das Urteil der Zukunft abzuwarten und das Paar eine gewisse
Zeit lang zu beobachten

89



Um so mehr muß man das Urteil vertagen, weil die Sterilität oft nicht definitiv und fur
immer bestehe, sondern lue und da nur fur eine gewisse Zeit. Medizinisch gesehen, treffe
dies vor allem fur Frauen zu, die vor der Reife heiraten, oder schon so groß sind und alt
werden, oder die geboren haben und dann unfruchtbar wurden (38/S.80).

Vorsicht und genaue Beobachtung sprechen aus den Sätzen dieses Arztes.
Primäre und sekundäre Sterilität werden unterschieden, und die Tatsache,
daß eine Befruchtung oft erst nach Jahren plötzlich eintritt, wird durch den
biblischen Fall der Rebecca glaubwürdig gemacht. Vorsichtig äußert sich

Sylvaticus auch zur Frage der zauberischen Sterilität:

Mit der gleichen Vorsicht soll auch die Simulation der Sterilität auf Grund von Zaubereien,
magischen Beschwoi ungen, Nestelknupfen und Ligaturen (incantatis nodis, nexibus ac

vinculis) angegangen werden. Zudem wird behauptet, daß auf diese Weise keine andere

Sterilität zuweggebracht werden könne als eine Verhinderung des Beischlafes (38/S.81).

Während Hucher sich der Contagio als Erklärungsmodell bedient, stützt
sich Sylvaticus auf die «Simulatio». Die Simulationstheorie hatte den
Vorteil der reinen «Psychogenic». Während die Contagio auf materiellen
Vorstellungen, z.B. den Säften, beruht, ist die Simulation von somatischen
Faktoren unabhängig. Bezeichnenderweise versucht Sylvaticus die magische

Sterilität auf eine Verhinderung des Beischlafes einzuschränken, womit
er die organisch bedingte Unfruchtbarkeit dem Bereich der Zauberei
entzieht. Mit modernen Worten ausgedrückt: Magie wird bei Sylvaticus zu
einem psychosomatischen Problem.

Die Meinungen von Paolo Zacchias (1584—1659) und Johannes Low

(1648—1725), beide Verfasser gerichtsmedizinischer Werke, wollen wir hier
kurz zusammenfassen. Sie behandeln das Thema unter dem Titel «De

frigidis et maleficiatis» (43/T. 1, L. 3, Q. 5 et 26/S. 270). Ähnlich Codronchius
versuchen sie zwischen Sterilität als Krankheit (Frigidität) und Bezauberung

zu unterscheiden. Frigide können mit niemandem, Bezauberte nur mit
einer bestimmten Person keinen Beischlaf ausüben. Frigide seien unfähig zu
Erektion und Ejakulation. Zacchias und Low betrachten diese Kriterien
allerdings als ungenügend. Einerseits sei es praktisch unmöglich, die

Frigidität von der Behexung zu unterscheiden, andererseits hätten die
Leidenschaften bei solchen Krankheiten einen großen Einfluß. Auch hier
also ein «psychosomatisches» Erklärungsmodell. Trotz oder besser dank
dieser diagnostischen Schwierigkeiten wird die juristische Konsequenz

gezogen, daß eine Sterilität aus Bezauberung keinen genügenden
Scheidungsgrund darstellt.

90



Michael Alberti (1682—1737), Gerichtsmediziner in Halle, erwähnt in
seiner Jurisprudentia Medicinae das «Nessel-Kniipffen» (sie) als Ursache
der Impotenz (3/S.32). Er spricht aber bereits von Aberglauben, wenn er
sich auch nicht klar davon distanziert. Wie Zacchias und Low betrachtet er
psychische Faktoren, so die Abneigung vor dem Geschlechtsverkehr, als

deren Hauptursache. Ebenso ist er der Meinung, daß eine Ehe aus diesen

Gründen nicht geschieden werden darf.
Hermann Friedrich Teichmeyer (1685—1746) aus Jena schreibt in seinen

Institutiones Medicinae legalis vel forensis:

Endlich müssen hier noch Zauberei und Behexung (mcantatio et fascinatio) besprochen
werden. Gewiß wird dies von einigen fur Aberglauben gehalten doch die Erfahrung
beweist deren Existenz. Die Art und Weise, wie die Behexung geschieht, können wir nicht
erklären. Sicher ist sie übernatürlich, und wie sie bewirkt wird, ist uns verborgen.
Vielleicht werden die Spiritus ammales geschwächt oder die Nerven versperrt {nervi
obstruuntur), und es wird auf diese Weise eine Paralyse des Penis bewirkt Oder die

Vasa spermatica, die Hoden, die Nebenhoden und die Sainenblasen werden durch die

Behexung constringiert. So wird jegliche Samenzubereitung und Sekretion unmöglich,
und der Geschlechtstrieb, der vom Vorhandensein einer Samenmenge in den Samenblasen

abhangt, geht zugrunde (39/S. 114).

Einer so klaren Stellungnahme zugunsten der Zauberei begegnen wir bei den

Autoren des 18. Jahrhunderts nur selten. Deutlich sehen wir die Entwicklung

der Medizin seit Pare. Während die Dämonen im 16. Jahrhundert die
Gefäße noch mit ihren «mechantes humeurs» füllten, bewirken sie bei

Teichmeyer eine Penisparalyse und Konstriktion der Samenblasen.
Albrecht von Haller (1708—1777), Schüler und Schwiegersohn

Teichmeyers, behandelt die Bezauberung unter dem Titel «falsche Ursachen der
männlichen Untüchtigkeit» in seinen Vorlesungen über die gerichtliche
Arzneiwissenschaft (24/Bd. 1, S.259). Die psychosomatischen Aspekte treten

jetzt ganz in den Vordergrund. Hinter sogenannt zauberischer Impotenz
verbergen sich heftige Gemütsbewegungen und falsche Vorstellungen der

jungen Eheleute. An anderer Stelle distanziert sich Haller auch eindeutig
vom Dämonenglauben (24/Bd. 2, S. 21).

Zum Schluß sei noch Johann Daniel Metzger (1739—1805), Gerichtsmediziner

in Königsberg, erwähnt. Der Begriff der Zauberei ist aus seinem

Vokabular verschwunden, einzig in einer Fußnote zum Paragraphen über
die moralischen oder psychischen Ursachen der Impotenz schreibt er:

Dies ist eine sehr gewöhnliche Ursache des Unvermögens, zumal bei Neuvermählten. Der
Pobel halt es fur Zauberei, spricht von Nestelknupfen und dergleichen (29/S.472).

91



Abschließend zum Thema Sterilität sei folgendes festgehalten: Magische
Sterilität war in der Regel ein Männerleiden und deckt sich auf weite
Strecken mit dem Begriff der Impotenz. Ihre Ursache aber war, über den

Umweg der Dämonen, die Frau als Hexe. In der gerichtsmedizinischen
Literatur versucht man schon im 16. Jahrhundert Sterilität als Krankheit
von der Sterilität als Bezauberung abzutrennen. Verschiedentlich wird auch
versucht, die Zauberei medizinisch in den Griff zu bekommen mit Hilfe von
Theorien wie der Säftelehre, der Contagio, Simulatio usw. An der Dämono-

genese des Leidens aber wird trotzdem bis ins 18. Jahrhundert festgehalten.
Ansätze zur Entlastung der Urheberinnen finden wir bei Hucher, der die
Hexen als kranke Frauen betrachtet, sowie bei Pare und Sylvaticus, die

wenigstens zu großer Vorsicht raten.

Die Besessenheit, ebenfalls im Hexenhammer erwähnt (27/Bd. 2, S. 104) und
vermutlich die häuügste magische Krankheit, zählte zu den schon in der
Bibel verankerten Symptomen das Weissagen, das Reden fremder Sprachen
und den Besitz übermenschlicher Kräfte (15/S.19). Ambroise Pare
(1510—1590) schildert uns die Besessenen wie folgt:

Ceux qui sont possedes des demons parlent la languc tiree hors la ton ehe, par le ventre, par
les parties naturelles, et parlent divers langages inconneus. Us font trembler la terre...
desracinent et arrachent les arbres, tant gros et forts soient-ils (33/S.55).

Für Pare ist Besessenheit nicht zu erklären, und ein eigenes Erlebnis hat ihn
von deren Existenz überzeugt:

Ce que i'atteste avoir veu faire ä un sorcier, en la presence du defunct Roy Charles neufieme

(1560—74), et autres grands Seigneurs (33/S.55 siehe auch S.61).

Für Pare ist Besessenheit eine sichtbare Züchtigung Gottes, und «les malins
esprits sont les executeurs et bourreaux de la haute iustice de Dieu»
(33/S.56).

Baptista Codronchius (1547—1628) hat uns ein ausführliches Kapitel über
das Leiden hinterlassen. Er versucht eine Differentialdiagnose aufzustellen
zur Abgrenzung der Besessenheit von der Hexerei. Verhexte (venehcio
affecti) seien schwer zu erkennen, da die Symptome langsam, schleichend
und unregelmäßig auftreten. Verhexte können ihre Beschwerden nicht
lokalisieren. Oft leiden sie an Appetitlosigkeit, haben eigenartige Sensationen,

«sie haben das Gefühl, als steige etwas in ihrem Oesophagus hinauf und
wieder hinunter, so daß sie zu häufigem Schlucken gezwungen werden»
(13/S.151). Zudem leiden sie an Beklemmung in der Herzgegend, fühlen

92



ihren eigenen Puls, zittern, schwitzen, fühlen sich gefesselt, pressen die

Augenlieder zusammen und weiteres mehr. Auch die Besessenheit sei nicht
leicht zu diagnostizieren. Das Reden fremder Sprachen, die übermenschlichen

Kräfte und die Angst vor allem Gottlichen seien die Hauptsymptome.
Des weiteren glaubt er, daß Besessene oft von schlechten Träumen geplagt
würden, verursacht durch die Dämonen. Das Gefühl, «als ob plötzlich
Ameisen unter der Haut umhergehen würden», daß ein Flatus durch den

ganzen Körper wandere, sei bei Besessenen hauhg anzutreffen (13/S. 154).
Interessant ist auch folgende Feststellung:

Bei einigen hat man beobachtet, daß auf der Zunge eine Blase gewachsen ist, die sofort
wieder verschwand. Teilweise waren es mehrere, manchmal sogar unzählige, die winzigen
Kornchen glichen. Aus ihrer Anzahl kann auf die Zahl der innewohnenden Dämonen

geschlossen werden. Wenn sie zur Kehle aufsteigen, entsteht dort ein Tumor, der einen
trockenen Husten verursacht. Wenn sie die Zunge erreichen, wird sie gegen den Willen des

Besessenen bewegt (13/S. 154)

Als Therapie des Leidens werden Purgationen, verschiedene Öle und
Medikamente, Rauchern und Bäder empfohlen. Es ist Codronchius ein
Anliegen, den Einfluß der Medizin geltend zu machen. Immer wieder betont
er, daß es gefährlich sei, wenn Exorzisten unbefugterweise medizinische
Ratschläge erteilen:

bei der Heilung dieser Krankheiten sind deshalb zusammen mit erfahrenen Exorzisten
auch die Arzte zu Hilfe zu nehmen. Zusammen sollen sie mit Medikamenten, den Gebeten
der Exorzisten, medizinischen Mitteln, Getranken und Segnungen die Zauberei abwenden
und die Dämonen aus den Korpern vertreiben (13/S. 174).

Während Codronchius erst in seinen therapeutischen Ratschlägen versucht,
den Einfluß der Religion einzuschränken, distanziert sich Sylvaticus
(1550—1621) schon in der Einleitung deutlich von der Theologie. Sylvaticus
zahlt die Besessenheit zu den eingebildeten Krankheiten. Folgende Stelle

zeigt auch, daß dieses Leiden zum «forensischen Alltag» gehörte:

Um so lieber behandle ich dieses Thema, weil es viele gibt, die sich fälschlicherweise

einbilden, von einem Damon besessen zu sein, ohne die Absicht zu haben, etwas
vorzutäuschen (qui sine simulatione daemonem habere se falso credunt et imaginantur).
Diese zu erkennen und von diesem großen Unglück zu befreien, ist eine nutzliche Sache.

Sehr oft komme es vor, daß wir solche Untersuchungen (eorum dijudicandi) durchzufuhren

haben (38/S. 149).

Obwohl er die Existenz der Besessenheit nicht bestreitet, versucht Sylvaticus

mit allen Mitteln dieses Problem auf medizinischen Boden zu ziehen. Er

93



behauptet, daß sie von der Melancholie schwer zu unterscheiden sei. Schon

Aristoteles habe Melancholiker beschrieben, die weissagten, und Petrus von
Abano (1250—1315) berichLe von einer ungebildeten Melancholica, die
fließend Latein gesprochen habe (38/S.151). Eine Unterscheidung werde
zudem noch dadurch erschwert, weil Melancholiker leichter von Dämonen
besessen würden als Gesunde. Aus diesem Grunde würden selbst die

Theologen Helleborus anwenden, das klassische Heilmittel der Melancholie:

dies ist fiirwahr der Grund, warum viele Exorzisten die schwarzen Safte mit Helleborus

purgieren. Es gibt sogar einige unter ihnen, die nicht eher den Exorzismus beginnen, als bis

sie diesen Saft bei den Betroffenen auspurgiert haben (38/S. 159).

Von neuem unterstreicht Sylvaticus die differentialdiagonistische Schwierigkeit,

Melancholie von Besessenheit zu unterscheiden, und schreibt:

Wurde man einen Melancholiker für besessen halten und ihn exorzieren, so wird dieser

sicherlich m schwerer Weise erglühen Er wird entrüstet sein, wenn man ihn zur
Kirche fuhrt. Er wird das Kreuz und alles Göttliche beschimpfen und verschmähen. Den
insistierenden Priester wird er anheulen und mit den Zahnen knirschen So irrt sich oft
der Exorzismus, und es ist kein Wunder, wenn auf diese Weise der Kranke schon beim
Anblick des Priesters in Raserei gerat (38/S. 162).

Klar beschreibt und erkennt Sylvaticus den suggestiven Einfluß der
Umwelt. Er kommt zum Schluß, daß kein sicheres Unterscheidungsmerkmal

zur Abgrenzung von Melancholie und Besessenheit besteht:

Es ist deshalb etwas vom Schwierigsten, einen Melancholiker sicher von einem Besessenen

zu unterscheiden. Niemals können wir unseren Glauben ganz auf die besprochenen
Erkennungszeichen abstellen (38/S. 168).

Bei der Beurteilung einer fraglichen Besessenheit rät Sylvaticus zu folgendem

Vorgehen, vorsichtige und vor allem medizinisch erfahrene Experten
sollen beigezogen werden:

Ihrem Urteil gereicht es zum größten Vorteil, wenn sie die Melancholiker beobachtet

haben, die in den Spitalern verwahrt werden, wo sie oft als völlig Rasende und Wutende in
Fesseln gehalten werden (qui 111 Xenodochijs tanquam prorsus msani, ac furiosi vmeti
tenentur). Zudem sollten sie so oft als möglich Exorzismen beiwohnen und dann ihre

Erfahrungeil untereinander vergleichen und so ihr Urteil bilden. Dies ist meiner

Meinung nach die Methode, wie man Besessene von Scharzgalligen unterscheiden kann

(38/S. 176).

Klare Vorstellungen besitzt Sylvaticus, der seine Experten auffordert,
Irrenhäuser und Exorzisten miteinander zu vergleichen! Als Therapie der
Besessenheit fordert er primär einen Milieuwechsel des Betroffenen. Man soll

94



den Kranken in eine fromme und reine Umgebung verpflanzen und, wenn er
sich nicht bessert, ihn fasten lassen. Erst als ultimo ratio zieht er einen
Exorzismus in Betracht:

Auf diese Weise ist zu hoffen, daß der Besessene, wenn er simuliert, seme Tauschung doch
noch aufgibt. Simuliert er aber nicht, soll man die genannten Mittel anwenden. Als

Behandlung sind die Exorzismen sicherlich als letzter Ausweg zu betrachten (38/179)

Diese Sätze zeigen uns die Einstellung von Sylvaticus zur Simulation.
Simulanten sind nicht böswillige, bewußte Lugner, sondern Opfer einer
Tauschung.

Auch Alberti (1682—1737) zählt die Besessenheit zu den simulierten
Krankheiten. Er begegnet dem Simulanten jedoch bereits mit stark negativen

Gefühlen:

Eine boshafte Begabung besitzen jene Menschen, die eine Besessenheit vortauschen. Sie

sind zu denjenigen zu rechnen, die man am meisten verachten muß (maximeque
detestandi homines) Man beobachtet, wie diese Besessenheit von einigen abergläubischen,

leiihtglaubigen, albernen und einfachen, dem Papsttum ergebenen Leuten aus

Gewinnsucht vorgetauscht wird (3/S.204)

In Fällen angeblicher Besessenheit müsse größte Vorsicht walten. Schon oft
hätten Ärzte natürliche Krankheiten fälschlicherweise als dämonisch befunden.

Weissagungen seien schwer zu erklären, das Beden fremder Sprachen
und ihre wunderliche Verhaltensweise könne aber auch natürliche Ursachen
haben. Obwohl Alberti die Möglichkeit echter Besessenheit nicht leugnet,
mahnt er doch zur größten Vorsicht hei deren Begutachtung.

Wie Alberti glaubt auch Teichmeyer (1685—1746), beides Protestanten,
an die Möglichkeiten der Besessenheit. Aus Böswilligkeit werde das Leiden
oft simuliert. Daß er diese Bösen wie Alberti mit den Born-treuen Katholiken

identifiziert, läßt die politische Stellungnahme der Autoren vermuten:

So werden in Rom jährlich am Gründonnerstag und Karfreitag (die vindium dieque
parasceves) Besessene m großer Zahl von Kartäusern und anderen Priestern öffentlich

geheilt. Die Teufel werden mit Reliquien und anderen geweihten Gegenstanden ausgetrieben.

Eine solche Besessenheit jedoch wird vorgetauscht, und durch diese Simulation wird
der Aberglaube bewahrt und fortgepflanzt. Auf diese Weise können die böswilligen Leute

große Mengen Almosen sammeln (39/S. 141).

Haller (1708—1777) anerkennt die heilige Schrift und die in ihr enthaltenen
Beschreibungen der Besessenheit, er verweist sie jedoch in ihre geschichtlichen

Schranken:

95



Es ist schon einige Jahre her, daß die Ärzte nicht mehr Lust haben, dem Teufel zu

räuchern. Und obschon sie, aus Ehrfurcht fur die Kirche, die Bcsizungen, deren die Schrift
erwähnt, in ihrem Werthe lassen, so haben sie doch nicht so viel Gefälligkeit gegen alle

Bcsizungen von einem neueren Datum (24/Bd. 2, S.21).

Haller weist darauf hin, daß ahergläubischerweise häufig Krankheiten für
dämonisch gehalten werden. Zu diesen zählen besonders Epilepsie, Melancholie,

Hysterie, Veitstanz, Starrsucht, Mutterwut (furor uterinus), Würmer,

Nachtwandeln und die periodischen Krankheiten überhaupt (24/Bd. 2,
S. 22). Die therapeutischen Ratschläge zur Behandlung eingebildeter
Besessenheit lassen auch bei Haller stark negative Gefühle gegenüber den

Betroffenen zutage treten:

Die besten Mittel, den modernen Teufel auszutreiben, sind nach Vogels Meinung Arrest,
Prügel und Hunger (49), im Fall nemheh die Person, welche sich fur besessen angibt, bei

der Untersuchung von guter Gesundheit erfunden wird (24/Bd. 2, S.22).

Abschließend sei noch ein Autor des 18. Jahrhunderts, Johan Faselius

(1721-1767), erwähnt. Er schreibt in seiner Gerichtlichen Arzneygelahrtheit:

Daß es heut zu Tage eine wahrhafte Besitzung geben könne, daran zweifeln wir bdiig.
Wenn demnach deswegen vor Gerichte die Frage entsteht, so ist entweder ganz und gar
keine Krankheit vorhanden, oder die Bossheit erdichtet nur dieselbige, oder wenn sie

wirklich voihanden ist, so schreibt sie sich von naturlichen Ursachen her (16/S.49).

Keine andere Krankheit ist in der Heiligen Schrift besser verankert als die

Besessenheit. Es ist deshalb bemerkenswert, daß gerade dieses Paradebeispiel

einer «theologischen Krankheit» in der forensischen Literatur schon

früh als Simulation betrachtet wird. Der Grund mag darin liegen, daß die
Besessenheit in gewissem Sinne einen Prüfstein für die Emanzipation der
Medizin darstellte. Indem an ihrem dämonischen Ursprung gezweifelt
wurde, rüttelte man am Fundament der Theologie, der Bibel. Die frontale
Gegensätzlichkeit der Therapien am Ende der besprochenen Epoche mag
diesen «Zweikampf» symbolisch verkörpern. Während die Kirche den
Besessenen anerkannte und ihn zu heilen versuchte, wurde er von den Ärz ten
als böswilliger Simulant verachtet und verprügelt.

Wir wollen unser Kapitel über die magischen Krankheiten mit der
Liebeskrankheit beschließen. In der medizinischen Literatur ist dieses Leiden seit
dem Altertum bekannt (22). Im Laufe des Mittelalters wird der Glaube an
einen ursächlichen Zusammenhang zwischen Liebeskrankheit und Liebestrank

(PhilLrum) allgemein verbreitet und auch von der Medizin übernom-

96



men. Bedeutende Ärzte glauben die Ursache des Leidens in den Philtra zu
finden, und die Begriffe Liebeskrankheit und Liebestrank werden von vielen
Autoren als Synonyma betrachtet (8/S.39). Die Melancholia amatoria
wurde damit zu einer Vergiftung. Gift und Zauberei sind in der besprochenen
Literatur oft nahe beieinander, und häufig finden wir Kapitelüberschriften
wie «De venenis et maleficiatis» oder «De venenis et veneficiis». Damit wäre
theoretisch der Ansatz zur pharmakologischen Interpretation gewisser
Hexenphänomene gegeben, er wird jedoch, wie wir sehen werden, erst im
18. Jahrhundert relevant. Der Hexenhammer unterscheidet zwischen natürlicher

und magischer Liebeskrankheit. Ursache der zauberischen Liebe sind
die von den Hexen gebrauten Philtra. Zur Unterscheidung zwischen
natürlicher und magischer Liebeskrankheit wird auf Avicenna verwiesen,
übrigens eine der seltenen Stellen, wo der Malleus einen Arzt zu Worte
kommen läßt (27/Bd.2, S.215).

Rodericus a Castro (1546—1627), geboren in Lissabon und später vielfach
von Fürsten konsultierter Praktiker in Hamburg, widmet in seinem Medicus

politicus den Liebestränken ein eigenes Kapitel (10/S. 215). Er teilt sie in drei
Kategorien ein. Zur ersten gehören die «eingenommenen Philtra». Sie

bestehen aus Medikamenten wie Menstrualblut, Sperma, Katzenhirn,
Hyänenuterus, Wolfsrute usw. Zur zweiten Kategorie zählt er äußerlich
angewandte Mittel, so z.B. einen Brief oder Zaubertrank, unter der
Türschwelle oder im Kissen der Angebeteten versteckt. Zur dritten endlich
werden Zaubersprüche und symbolische Handlungen des Magiers gezählt,
der auf diese Weise die Liebe zu erzwingen sucht. Primär spricht Castro den
Philtra jegliche Wirksamkeit ab. Liebestränke der ersten Art könnten zwar
rein medikamentös die Geschlechtslust steigern, Liebe aber würden sie

niemals erzeugen. Castro möchte deshalb die mißverständliche Terminologie

ändern und die Philtra als «venerea pharmaca» bezeichnen, also ein

eigentlich pharmakologischer Standpunkt, ohne jedoch auf Einzelheiten
einzugehen. Die Ursache der Liebeskrankheit sieht er nicht in den Philtra,
sondern im Anblick der schönen Gestalt, weshalb er die Liehestränke als

«oculorum veneficium» bezeichnet. Die Therapie der «Inphiltration»
entspricht derjenigen der Liebeskrankheit. Der Kranke soll gute Bücher lesen,

zu Gott beten und sich die Fehler der Geliebten stets vor Augen halten:

er soll daran denken, daß sie später eine Speise der Würmer sein wird und daß aus dem
Rückenmark ihrer verwesenden Leiche eine schreckliche Schlange entstehen wird (ex
cujus putri cadaveris medulla Spinae serpens terribilis enascetur), wie viele geschrieben
haben (10/S.223).

97



Philtra werden als Ätiologie der Liebeskrankheit ausgeklammert, die

Möglichkeit einer dämonogenetischen Ursache wird aber betont, wobei der
Teufel hier über die Imaginatio wirkt:

Der Teufel vermag bei diesem oder jener auf die Einbildungskraft und die Erinnerung
allmählich und beharrlich einzuwirken, indem er Umstände vortauscht, auf Grund deren
der Betroffene der Liebe würdig erscheint und jene wegnimmt, die ihn als unwürdig
darstellen wurden. So vermag er das Opfer in der Schlinge zu fangen, so stattet er Huren
und Hexen (muherculae aut maleficae) mit Eigenschaften aus, die sie nicht im geringsten
besitzen (10/S.221).

Codronchius (1547—1628) widmet der Liebeskrankheit in seinem dritten
Buch ebenfalls ein eigenes Kapitel. Über den Liebeszauber schreibt er
folgendes:

Die teuflischen Menschen pflegen zu diesem Zweck verschiedene Dinge zu verwenden. Mit
Vorliebe mißbrauchen sie die heiligen Sakramente und Sakramentalien sowie Dinge, die

im göttlichen Kult verwendet werden Sie taufen einen Stein mit heiligem Taufwasser

und machen ihn so heilig (sie glauben es). Sie verbrennen wächserne Bilder und schmelzen

sie im Feuer. Dazu sprechen sie gottlose Gebete und Spruche, wollte man sie hier zitieren,
wurde uns das Grausen befallen. Sie glauben, durch das Erwarmen und Flüssigmachen des

Bildes wurde das Herz des Bezauberten zur Liebe entflammt und beginne zu glühen. Sie

geben ihnen auch ihre Menstrua und Exkremente zu trinken und brüsten sieh, daß sie sie
auf diese Weise zur Liebe zwingen können (13/S. I 18).

Codronchius betont, daß er nicht an die Wirksamkeit der Liebestränke

glaubt. Nicht die genannten Ingredienzen sind an der verursachten Liebe

schuld, sondern der Dämon. Dieser verursache die Liebeskrankheit, während

er die Hexen absichtlich im Glauben belasse, dies durch die Philtra
zustande gebracht zu haben. Wir begegnen hier wiederum dem physiologischen

Gewand des Teufels, wenn er sagt:

So verhalt es sich, wie die Dämonen auf Wunsch der Hexen LIaß (und Liebe) verursachen
können. Sie befallen den Korper mit schwarzern und häßlichem Blut und mit einer
unbekannten Melancholie. Bei den einen verursachen sie Kalte, bei den anderen erhitzen
sie die Safte (13/S. 120).

Giambattista Sylvaticus (1550—1621) zählt die Liebeskrankheit wie die
Besessenheit zu den simulierten Krankheiten, wobei er deren zauberische

Athiologie speziell abtrennt:

Jener, der bezaubert wurde, verliert die Farbe, kann die Augen nur mühsam erheben und
muß den Blick urinier senken. Häufig muß er seufzen und falsche und bittere Tiancn

vergießen. Weil diese Mensehen so stark von Ängsten geplagt werden, könne man kein

98



Anzeichen des Übels bei ihnen entdecken, sagen einige. Kein geringerer ist nämlich der

Grund dieser Liebeskrankheit als die Bezauberung (38/S. 144).

Vor einer magischen Therapie allerdings warnt er und mahnt eindringlich,
schon bei der Diagnosestellung äußerst vorsichtig vorzugehen.

Hücker (1550-1603) vertritt denselben Standpunkt wie Rodericus a

Castro. Die Bestandteile der Liebestränke werden aufgezählt, die alle der

Dreckapotheke entstammen. Philtra vermögen nur die Lust in den
Eingeweiden zu entzünden. Ursache der Liebeskrankheit sind die schöne Gestalt,
das «oculorum veneücium» und der Dämon:

Wenn alle diese Sachen die Wunsche der Liebenden zu erfüllen seheinen, bewirken dies

nicht ihre physischen Eigenschaften, sondern es ist Teufelswerk (25/S.677).

Laut Caspar a Reyes (ca. 1600—?), Stadtarzt von Carmona in Andalusien,
gibt es keine Liebe erzeugende Getränke. Er weist aber auf pharmakologisch
wirksame Substanzen in den Philtra hin:

Im übrigen sind solche Getränke nicht als Philtra zu bezeichnen, sondern eher als <venerea

pharmaca>. Sie haben nicht die Fähigkeit, als Liebestrank zu wirken, sondern vermögen
höchstens die Geschlechtslust anzuregen. Solche Medikamente sind meist so unheilvoll,
daß sie die ahnungslosen Unglücklichen oft in den Tod, große Gefahr oder Muhen treiben.
Sie schaden nicht nur dem Korper, sondern auch dem Geist ungeheuer. Dies nicht nur,
wenn man sie einnimmt, sondern auch bei rem äußerlicher Anwendung (exterius
applicata) (35/S.212).

Wird nun aber doch Liebe erzeugt, so wiederum dank dem Teufel im
physiologischen Gewand, der die Säfte des Körpers verwirrt oder sich

aphrodisischer Mittel bedient:

Offensichtlich aber vermag es der Teufel doch (Liebe zu erzeugen), entweder, indem er die

Safte und Spiritus im Korper bewegt, oder durch den Geschlechtstrieb reizende Medikamente

von einem Zauberer zu trinken gegeben. So quält er den ganzen Körper von innen
her und entflammt und verwirrt die Einbildungskraft (35/S.212).

Zacchias (1584—1659) behandelt die Liebeskrankheit in der zehnten Frage
«De amantibus» (43/S. 134). Er stellt die Kranken den Rasenden gleich, die

in Ketten zu legen sind. Über die Philtra verliert er kein Wort; sicher ist, daß

er sie kannte, denn er verweist auf Huchers Arbeit, der er auch die Definition
zur Liebeskrankheit entnimmt.

Nicht Liebe, sondern Liebeskrankheit, Melancholie, Manie und Morosis
sind nach Alberti (1682—1773) die Folgen der Liebestränke. Er schildert uns
ein großes Repertoire verschiedener Ingredienzien, wobei das Menstrualblut
eine wichtige Rolle spielt. Erstmals wird auf genauere pharmakologische

99



Einzelheiten hingewiesen. So betont er, daß es Substanzen gebe, die durch
ausgesprochen diuretische Wirkung die Geschlechtsorgane reizten. In
diesem Sinne betrachtet er die Philtra als Gifte und empßehlt zur Therapie
Brech- und Purgiermittel. Die Existenz dämonisch wirksamer Liebestränke
jedoch wird nicht bezweifelt:

Die magischen Philtra wirken auf geistige Art, und auf diese Weise muß man sie auch zu
heilen versuchen. Es ist unmöglich, den Teufel mit Beizebub auszutreiben Im übrigen
gibt es keine Heilung, wenn aufrichtige und fortwährende Gebete nichts nützen (4/S. 970).

Während das Philtrum im Sinne der Liebeskrankheit in der folgenden Zeit
aus der forensischen Literatur verschwindet, kann es sich als Gift noch lange
halten. Friedrich Most (1792—1832), Professor in Rostock, schreibt in seiner

Staatsarzneykunde über die Philtra: Schmerzhaftes Urinieren und
Geschwulst der weiblichen Genitalien nach einem verdächtigen Tranke sei auf
Kantharidie und Aphrodisiaka zu untersuchen. Schwindel, Schlafsucht und
Raserei dagegen weisen auf eine Vergiftung mit Belladonna und Stechapfel
hin (31/S.528). Unter diesem pharmakologischen Gesichtspunkt begegnen
wir den Liebestränken noch weit bis ins 19. Jahrhundert. Allerdings wird der

Begriff Philtrum immer mehr gemieden und durch das neutralere Aphrodi-
siakum oder Gift ersetzt.

Wie die Sterilität und die Besessenheit gehörte die Liebeskrankheit zu
den typisch magischen Krankheiten. Der Dämon als Ätiologie wurde hier
lange Zeit geduldet. Über den Umweg der Philtra versuchte die Medizin zwar
schon früh eine pharmakologische Komponente abzutrennen, doch gelang
die eigentliche Trennung erst mit Beginn der Aufklärung. Eine pharmakologische

Erklärung gewisser Ilexenphänomene blieb meines Wissens erst
moderneren Autoren vorbehalten (siehe 37/Bd.2, S.401 oder 40/S.47). Die
Idee, Hexen als Drogensüchtige zu deklarieren, ist verlockend und würde
einige Vorkommnisse wie Halluzinationen, Delirien, die oft beschriebene
Schmerzintoleranz und verminderte Tränensekretion, einer Erklärung
zugänglich machen.

Mißgeburten

Daß Mißgeburten (Monstra, Portata, Ostenta, Prodigiosa) durch Hexen-
hebainmen verursacht werden, haben wir aus dem Hexenhammer schon

vernommen. Als weitere Ätiologie postuliert der Malleus den Umgang der

100



Frauen mit dem Teufel. Da Dämonen selbst nicht zeugungsfähig seien,

betätigen sie sich als Incubi bzw. Succubi. Als Succubi stehlen sie den
sündhaft ergossenen Samen bei den Männern, um ihn in Windeseile den
Frauen als Incubi einzuflößen. Aus der erfolgten Befruchtung entsteht ein
Teufelskind oder Wechselbalg (campsores, vagiones) (50).

Den Incubus-Begrilf kennt auch die Medizin des Altertums. Wie die

Lykanthropie und die Liebeskrankheit gehört er zu jenen Themenkreisen,
die der Medizin und der Magie seit der Antike gemeinsam angehören. Caelius
Aurelianus definiert den Incubus als eine Art Alptraum, und Anklänge zur
späteren Interpretation sind schon in seinen Schilderungn enthalten. So

glauben, laut Aurelianus, die Befallenen oft, sie würden vergewaltigt. Doch
wird deutlich betont, daß dies nur Einbildung sei und daß hier weder ein
Gott, Halbgott noch Cupido persönlich der Schuldige sei (5/S.474). Diese
klare Ablehnung einer Kopulation mit Geistern im Altertum wird von vielen
Medizinern später übernommen.

So grenzt Pare (1510—1590) in seinen Ausführungen schon in der
Uberschrift klar die medizinische Bedeutung des Begriffes ab: «Des Incubes et
Succubes selon les Medecins.» Geister hätten weder Lust noch die nötigen
Instrumente zu einer Kopulation. Es sei absurd zu glauben, daß Frauen
durch den Samen eines Verstorbenen befruchtet würden. Schon der kleinste
Transport mache den Samen befruchtungsunfähig, da ja schon zu lange
Samenwege diesen Effekt hätten. Wenn Geister wirklich Kinder erzeugen
könnten, führt er aus, «il y aurait tant de diablerie sur les champs». Pare
betrachtet diese Kopulationen als «imaginaires» und «procedantes d'une
impression illusoire de Satan» (33/S.59ff.) Medizinisch sei der Incubus ein
schwerer, meist nächtlicher Druck auf den Körper. Das einfache Volk
glaube, es sei eine alte Frau, genannt «Chauche-poulet», die den Brustkorb
zusammendrücke. Die Ursache des Leidens ist folgende:

La cause est le plus soirvent pour a\ oir beu et mange viancles trop vaporeuses, qui ont cause

une erudite, desquelles se sont cslevees au cerveau grosses vapeurs qui remplissent ses

ventricules... (33/S.66).

Ursache der Mißgeburten sind nicht die Dämonen, sondern Unzucht, Aus-

Schweifung und Maßlosigkeit. Pare räumt Gott die Fähigkeit zu, diese Sünden
durch ein Monstrum offenkundig zu machen (33/S.24). Forensisch hat Pare
die betroffenen Mütter vom Verdacht des Umgangs mit dem Teufel zwar
befreit, dennoch blieb ihnen zumindest eine schwere Demütigung nicht erspart,
hatten sie doch einen sichtbaren Beweis ihrer Sündhaftigkeit geboren.

101



Der als Bekämpfer des Hexenwahnes berühmte Johannes Weier

(1515—1588) betrachtet den Incubus, «den man hier zu Lande Mar nennt»
(51), ebenfalls als eine humorale Erkrankung. Die Vorstellung, daß Dämonen

Menschen beiwohnen, beruhe auf reiner Einbildung. Im Kapitel «Das
auß dem unverletzten LIimene od'heutlein der JunckfrawschafFt die Satlia-
nische beischliifi vernichtet werden», rollt er das Problem von gerichtsmedizinischer

Seile her auf. Der Hymen müßte konsequenterweise bei einer

Kopulation init dem Teufel verletzt werden. Weier rat deshalb zu folgendem
Vorgehen:

Wil man nun eingentlich erkennen den betrug des Satanischen beyschlaffs, so kan man zu

solchen Jungfrawen, die sich annemen, dz solchs gelitten haben, fordern geschickte
hebammen, oder andere so dieser dingen erfahren sein, und lassen sie besichtigen und
versuchen. Wirt man befinden, dz der Jungfrewliehe bände noch unverletzt ist, und die

Jungfraw ungeschendet sey, so fern sie sich sonst von männlichen personen enthalten
habe. Darauß man öffentlich sich hat zuerinnern dieses groben betrugs und unschamhafl-

tigen gespensts, das nur eingedruckte Phantascy ist, und eingebildete Traume

(42/S.64a).

Weiers Konzept ist klar. Er fordert eine gerichtsmedizinische Untersuchung
der Genitalien und schließt bei Vorliegen eines Hymen jeglichen Verdacht

aus.
Codronchius (1547—1628) widmet dem Incubus ein eigenes Kapitel. Er

will den bekannten medizinischen Incubus-Begriff klar vom theologischen
abgegrenzt wissen:

Der Incubus der Theologen dart nicht mit dem der Mediziner verwechselt werden Der

erstere ist eine Folge von Dämonen der letztere aber die Folge eines überladenen

Magens und eines Völlegefühles Der Incubus der Theologen jedoch ist em Damon, der

m menschlicher Gestalt einer Frau beischlaf t (13/S. 142).

Durch Dämonen erzeugte Kinder sind nicht normale Menschen. In der Regel
sind sie stärker und größer, wie z. B. die Heroen und Riesen des Altertums.
Weil die Frauen sich dem Teufel, dank perfekter Tauschung, mit echter
Liebe hingeben, würden sie auch Heroen genannt, abgeleitet vom griechischen

Wort Eros für Liebe. Es sei an dieser Stelle noch bemerkt, daß auch die

Liebeskrankheit Heros oder Hereos genannt wurde (8 und 22). Als zeitgenössische

Beispiele von Teufelskindern zitiert er Martin Luther und Merlinus!
Hücker (1550—1603) unterscheidet nähere und entferntere Ursachen bei

den Mißgeburten. Zu den näheren zählen organische Defekte, wie fehlerhafter

Samen, Menstrua oder Uterus, aber auch rücksichtsloses Bcischlafen und
die heftige Imaginatio der Frau. Zu den entfernteren rechnet er die Strafe

102



Gottes und das Wirken des Teufels (25/S.461). Medizinische Argumente
rücken hier deutlich in den Vordergrund, indem Hucher primär an organische

Veränderungen denkt. Neu ist die Imaginationstheorie, die behauptet,
daß sich Einbildungen der Schwangeren in der Gestalt des Kindes widerspiegeln.

Denkt die werdende Mutter z. B. oft ari einen Neger, wird ein schwarzes

Kind geboren, denkt sie an einen Hund, ein Kind mit Hundekopf, usw.
(siehe auch 41). Wie bei der Sündentheorie Pares wurden damit die

Betroffenen vom Verdacht der Hexerei befreit. Die Frau allerdings wurde
damit zur allein Schuldigen an der Mißgeburt, ließ doch die Sündentheorie
die Frage der Schuldigkeit des Vaters noch offen. Parallel dazu hält Hucher
aber auch an der Dämonogenese fest und glaubt an die Möglichkeit einer

Befruchtung durch die nächtlicherweise Samen stehlenden Geister.

Caspar a Reyes (ca. 1600—?) betrachtet die Mißgeburten in seinem Elysius
jucundarum quaestionum campus als «eine Strafe der Natur, die aber nie ohne

Erlaubnis Gottes eintreten kann». Befruchtung durch Umgang mit Tieren
hält er für unmöglich, und zur Erklärung der Mißgeburten bedient er sich

folgender dämono-embryologischer Theorie:

Die Art und Weise, wie dies geschieht, ist teils so, daß sie den Fötus verderben und etwas

von ihm wegnehmen, oder einen anderen Fötus hineinbringen, oder einen begonnenen
Fötus im Uterus einschließen. Mit diesen verschiedenen Künsten wird meisterhaft

umgegangen, um uns zu täuschen (35/S.329).

Auch für Johannes Löiv (1648—1725) sind Mißgeburten eine Strafe Gottes für
unzüchtiges Leben. Als weitere Ursache betrachtet er die Vermischung der
Samen (commixtio diversorum seminum) und vor allem die Imaginatio. An
eine Befruchtung durch Geister glaubt er nicht, «solange die heilige Mater
Ecclesia nicht etwas anderes behauptet» (26/S. 189 ff.)

Aus medizinischen Gründen lehnt Teichmeyer (1685—1746) eine

Zeugungsfähigkeit der Dämonen ah, ja seihst gestohlener Samen sei zur
Befruchtung völlig unbrauchbar. Ebenso verwirft er die Ansicht, Monstra
könnten durch Umgang mit Tieren entstehen. Mißgeburten formen sich erst

post conceplionem, und zwar auf Grund folgender theologischer Argumentation:

Gott als Ens perfectissimum müsse das Substrat, woraus der Mensch

gemacht werde, makellos geschaffen haben. Aus diesem Grunde betrachtet
er den männlichen Samen als fehlerlos. Mit Recht dürfe man dagegen den
mütterlichen Samen als Ursache der Mißgeburten anklagen. Bis zur
Konzeption wird ihm der theologische Schutz der Vollkommenheit noch
gewährt, dann aber kann sich die Kraft seines «Samenhauches» (motus aurae

103



seminalis) als ungenügend erweisen. Dies führt z.B. zu dislozierten Iländen
oder zur Amyelie. Neben den «Fehlentwicklungen» des weiblichen Samens

zählt Teichmeyer zu den Ätiologien der Mißgeburten auch den fehlerhaften
Uterus und die Imaginatio. Heftige Einbildungen der Mutter bringe die
Nerven zum Zittern:

Dieses heftige Zittern wird durch die Plazentarnerven des Uterus und des fötalen
Funiculus umbilicalis fortgeleitet. Im Fötus angelangt, verursacht es im weichen Körper
entweder eine Zerreißung der Tubuli oder eine unschickliche Disposition und Stellung der
sich formenden Teile. So entstehen diese ungewöhnlichen, irregulären und monströsen

Körperteile (39/S.90).

Bei Albrecht von Haller (1708—1777) gewinnt vor allem die «mechanische
Theorie» an Bedeutung. Schläge auf das Abdomen, Druck auf den Uterus
und unzweckmäßige Bekleidung gehören seiner Meinung nach zur Ätiologie
der Mißgeburten. Dämonogenese und Imaginatio werden mit folgenden
Sätzen abgelehnt:

Man schrieb in älteren Zeiten die Entstehung solcher Wesen auch auf Rechnung der

Einbildungskraft. In den unseren nimmt man sie aber nur zu Hülfe, um Mißgeburten im
Reiche der Wissenschaften daraus zu erklären. Ferner bcmiihctc man auch die Geister
mit TaschenspieL um die Mißgeburten in die Welt treten zu lassen. Man glaubte, der Teufel
habe Mangel an Geschäften, und müsse also auch Mißgeburten machen (24/Bd. 1, S. 199).

Der kurze Uberblick hat uns gezeigt, daß medizinische Autoren bei den

Mißgeburten zum Teil schon früh klar eine Dämonogenese ausschließen,
während Inquisition und große Teile der Bevölkerung dieser Zeitepoche sie

als Produkt des Umgangs mit dem Teufel betrachteten. Die Sündentheorie
fand allerdings auch in der forensischen Medizin viel Anhänger. Erst
allmählich wird sie durch die Imaginationstheorie verdrängt. Somatische

Ätiologien werden im Laufe der Zeit immer häuhger erwähnt. Wenn die
Frau dank der Medizin vom Verdacht des Umgangs mit dem Teufel befreit
wurde, so blieb sie doch medizinisch gesehen noch lange die Alleinschuldige
der Mißgeburten (Imaginatio, schlechter Uterus, Samendefekt usw.).

Rückblick

Bis in Hallers Zeiten glaubten die meisten der besprochenen Autoren an das

Wirken des Teufels. Dämonenglaube bedeutet aber nicht zwangsläußg
Begutachtung im «finster mittelalterlichen» Sinne. So finden wir hei den

104



besprochenen Problemkreisen schon früh Ansätze zu sachlicher Begutachtung

(siehe Pare, Sylvaticus, Weier etc.). Eigenartigerweise stoßen wir, nicht
selten hei ein und demselben Autor, wieder auf «primitiven Teufelsglauben».

Johannes Weier demonstriert uns dieses Paradoxon wohl am besten.
Während wir ihn bei der Incubus-Frage als äußerst sachlichen Beobachter
kennengelernt haben, bezeugt er in seinem Werk über die Pseudomonarchia
daemonum (7/S. 130) klar seinen kindlich anmutenden Teufelsglauben. Die
Existenz der Dämonen war ein unbestrittenes Axiom, das aber im Einzelfall
große Interpretationsbreite zuließ.

Je nach Zeitepoche werden zur Erklärung der Zauberei verschiedene
theoretische Modelle zu Hilfe gezogen, so die Contagio, Imaginatio, Simula-
tio, säftetheoretische oder anatomische Vorstellungen. Dem Teufel aber

begegnen wir, versteckt hinter medizinischen Theorien, noch bis weit in die

Aufklärung.
Bei der Besessenheit und den Mißgeburten wird die Dämonogenese

deutlich früher verworfen als bei der Sterilität oder der Liebeskrankheit. Der
Incubus verdankt dies vielleicht seiner Tradition in der antiken Literatur,
die Besessenheit vermutlich ihrer Stellung als «Zankapfel» zwischen Medizin

und Theologie. Die Tendenz, die Bosheit der Frau medizinisch zu
untermauern, ist nicht zu übersehen. So wird die Prädisposition des Weibes

zur Hexerei mit medizinischen Argumenten erklärt wie den schlechten
Säften der Frau oder den giftigen Menstrua (siehe 9). Bei den Mißgeburten
wird das weibliche Geschlecht zwar vom Verdacht der Unzucht mit dem
Teufel befreit, bleibt jedoch medizinisch weiterhin «schuldig». Die Idee,
Hexen als Geisteskranke zu betrachten, ist schon zu Beginn der von uns
betrachteten Literatur zu hnden (siehe Pare, Hucher, Weier etc.);
pharmakologische Erklärungsversuche werden erst mit der Aufklärung relevant.

Literaturverzeichnis und Anmerkungen

1. Ackerknecht, Erwin H.: History of legal medicine. In: Ciba Symposia 11 (1950/51)
S. 1286-1316.

2. Ackerkneeht, Erwin H.: Zur Geschichte der Hebammen. In: Gesnerus 31, Heft 3/4,
Sauerländer, Aarau 1974.

3. Alberti, Michael D.: Systema Jurisprudentiae Medicae, cum praefatione Christiani
Thomasii, Halle 1725.

4. Alberli, Michael 1).: Introductio in medicinam practicam, Therapia medica praxis
universalis et praxis extemporanea. Halle 1721.

105



5. Aurelianus, Caelius: On acute diseases and on chronic diseases, edited and translated by
1.E.Drabkm, Chicago 1950.

6. Baschwrtz, Kurt: Hexen und Hexenprozesse, dtv 365, München 1963.

7. Binz, Carl: Doctor Weyer, ein rheinischer Arzt, der erste Bekampfer des Hexenwahns,
2. Aufl., Wiesbaden 1896. Neudruck Heidelberg 1969.

8. Birchler, Urs B.: Der Liebeszauber (Philtrum) und sein Zusammenhang mit der

Liebeskrankheit in der Medizin. Zürcher medizingeschichtliche Abhandlungen, Neue

Reihe Nr. 110, 1975.

9. Birchler, Urs. B.: Die Rolle der Frau bei der Liebeskrankheit und m den Liebestränken.
In: Sudhoffs Archiv, Bd. 59, Heft 3, 1975.

9 a Birchler-Argyros, Urs B.: Hexenzeichen in der Gerichtsmedizin des 16.—18. Jahrhun¬
derts. In: Archiv fur Kriminologie, Bd. 175, Heft 1/2, 1985.

10. Castro, Rodericus a: Medicus-politicus sive de ofiiciis medico-politicis tractatus. Ham¬

burg 1614.

11. Carpzov, Benedict: Practicae novae imperialis saxonicae rerum crimmalium. Frank¬

furt/Wittenberg 1652.

12. Cichon, Dieter: Antonius de Haens Werk «De Magia» (1775). Eine Auseinandersetzung
mit der Magie und ihrer Bedeutung fur die Medizin in der Zeit der Aufklarung.
Munsterische Beitrage zur Geschichte und Theorie der Medizin Nr. 5, 1971.

13. Codronchius, Baptista: De morbis veneficis ac veneficus libri quatuor. Venedig 1595.

14. Codronchius, Baptista: Methodus testificandi in quibusvis casibus medicis oblatis.
Frankfurt 1597.

15. Ernst, Cecile: Teufeisaustreibungen, Die Praxis der katholischen Kirche im 16. und
17. Jahrhundert, Bern 1972.

16. Faselius, Johan Friedrich: Gerichtliche Arzneygelahrtheit. Ubersetzt von Christian
Gottfried Langen. Leipzig 1768.

17. Fischer-Homberger, Esther: Medizin vor Gericht. Gerichtsmedizin von der Renaissance

bis zur Aufklarung, 1983.

18. Fischer-Homberger, Esther: Bemerkungen zur Geschichte der Gerichtsmedizin. In:
Chemische Rundschau, Nr. 36, Jahrgang 28, 3.9.75. Hrsg.: Chemie-Verlag, Vogt-Schild,
Solothurn 1975.

19. Fischer-Homberger, Esther: Krankheit Frau, Hans Huber Verlag, Bern 1979.

20. Fischer-Homberger, Esther: Geschichte der Medizin. Heidelberger Taschenbucher, Band
165,1975.

21. Frank, Johann P.: System einer vollständigen medicimschen Polizey. 4 Bände, Mann¬

heim 1788.

22. Giedke, Adelheid: Die Liebeskrankheit m der Geschichte der Medizin. Dusseldorf

(Universität) 1983.

23. Hafftcr, Carl: The changeling: History and psychodynamics of attitudes to handicapped
children in European folklore. In: Journal of the History of the Behavioral Sciences.

Vol.4, Nr. 1, S.55-61, Januar 1968.

24. Haller, Albrecht von: Vorlesungen über die gerichtliche Arzneiwissenschaft. Bd.l, 2.

Bern 1782.

25. Hucher, Johannes: De sterilitate utriusque sexus, Opus m quatuor libros distributum,
Aurelia Allobrogum (Aurillac?) 1609.

106



26 Low, Johann F: Theatrum medico-juridicum, ex diversis optimorum authorum, Pauli
Zacchiae, Sanchez, Carpzovn et aliorum volummibub excerptum, proprnsque quaestio-
nibus et annotatiombus adornatum opus. Nürnberg 1725.

27. Malleus maleficarum de lamus et strigibus et sagis: Der Hexenhammer von Jakob
Sprenger und Heinrich Institor. Zum ersten Male ms Deutsche ubertragen und eingeleitet
von J.W Schmidt. 1 bis 3.Teil, Berlin 1906, Neudruck Darmstadt 1974.

28. Mende, L.: Kurze Geschichte der gerichtlichen Medizin (Ausführliches Handbuch der

gerichtlichen Medizin fur Gesetzgeber, Rechtsgelehrte, Aizte und Wundarzte, l.Teil,
S. 1—466). Leipzig 1819.

29. Metzger, Johann D.: Kurzgefaßtes System der gerichtlichen Arzneiwissenschaft, 3. Aufl.,
Königsberg/Leipzig 1805.

30. Minder, Robert: Der Hexenglaube bei den Iatroehemikern des 17. Jahrhunderts, Zurich
1963.

31 Most, Georg F.: Ausführliche Encyklopadie der gesamten Staatsarzneikunde. Hrsg.
G. F. Most, Bd. 2, Leipzig 1840

32. Obschlager, Otto. Der Zürcher Stadtarzt J. von Muralt (1645—1733) und der medizinische

Aberglaube seiner Zeit. Zurich 1926.

33. Pare, Ambroise. CEuvres completes d'Ambioise Pare. Hrsg. J.F.Malgaigne, Bd.3, Paris
1941

34. Placzck, S.. Geschichte der gerichtlichen Medizin (Handbuch der Geschichte der Medizin,
hrsg. von M. Neuburger und J. Pagel, 3 Bd. S. 729—782), Jena 1905.

35. Reyes, Gaspar a, F.: Elysius jucundaruin quaestionum campus, theologis deinde,

jurispentis, et omnium demque bonarum disciphnarum studiosis. Brüssel 1661.
36. Rothschuh, K.. Iatromagie. In. Hippokrates, Jahrgang 46, Heft 1, 1975.

37. Soldan-Heppe: Geschichte der Hexenprozesse. Neu bearbeitet und herausgegeben von
Max Bauer, Bd. 1, Bd.2, 3.Aufl., München 1911, Neudruck, printed in Yugoslavia,
Jahrgang?

38. Sylvaticus, Johannes B.: Institutio medica de ns, qui morbum simulant, deprehendendis.
Frankfurt am Main 1671.

39. Teichmeyer, Herman F.: Institutiones Medicinae Lcgalis vel Forensis, Jena 1731.

40. Wagnei, Hildebert: Rauschgift-Drogen. 2. Aufl., Spimger Verlag, Heidelberg 1970.
41. Wahl, Gisela. Zur Geschichte der ätiologischen Vorstellungen über die Entstehung von

Mißgeburten Dusseldorf 1974.

42. Weier, Johannes- De praestigns Daemonum, Vor ihrem Ursprung, underscheul, vermo-
genheit, und rechtmässiger straaff, Durch den hochgelehrten Herren Johan Wier, Jetz
new lieh ubersehen, o O 1578. Neudruck Amsterdam 1967.

43. Zaccluas, Paolo: Quaestionum Medico-Legalium, Leyden 1726.

44. Der Hexenhammer widmet den magischen Krankheiten ein eigenes Kapitel und glaubt,
daß alle Leiden durch Behexung entstehen konnten. In diesem Zusammenhang finden
wir auch den ein/igen Hinweis auf eine forensische Tätigkeit. Bei der Frage, wie
angehexte von natürlichen Krankheiten zu unterscheiden seien, soll ein Arzt zugezogen
werden (27/Bd. 1, S. 213).

45. An anderer Stelle als «nouer Lesguillette» bezeichnet (33/S.62 und 67). Unter Nestel-

knupfen oder Ligaturen wurde das Knüpfen von Knoten zu magischen Zwecken
verstanden. Meist wurde das Nestelknupfen 7um Liebes- und Sterilitatszauber angewandt.

107



46. Die Ubersetzungen der im folgenden zitierten lateinischen Quellen stammen vom Autor.
47. Dieser Fall und ein dazugehöriges Votrvbild aus Imola werden in 17/S.359 ausführlich

wiedergegeben.
48. Unter «Dreckapotheke» verstehe ich hier aus menschlichen oder tierischen Ex- und

Sekreten zusammengesetzte Pharmaka.
49. Auch hier ist die kirchliche Therapie durch Fasten noch deutlich zu spuren.
50. Uber die Geschichte des Wechselbalges, insbesondere m den nördlichen Gegenden

Europas siehe 23.

51. Vei gleiche das englische Nightmare und das franzosische Cauche-mar, wo diese Worter
(Mar und chauche-poulet) weiterleben.

Summary

On the basis of authors of the sixteenth through the eighteenth century problems of magic with
which forensic medicine was confronted are demonstrated. The following subjects are treated,

sterility, possession, love-sickness and miscarriage. Their common point is "demon-genesis".
In theory the devil was generalK recognized as the origin until the Enhghtement. But we

alread\ find the beginnings of objective legal opinion quite early, even m authors who believe

in the devil Woman is parti) exonerated as witch and creature of evil, but in the eyes of
doctors she remains a being endowed with bad humours and poisonous menstrua. Belief m the
devil is not overcome entireh until the period of Albrecht von Haller, but woman on the other
hand is not rehabilitated for a long time even in medicine.

Dr med. et med. dent. Urs Benno Birchler-Argyros
Unite de Chirurgie maxillo-faciale
(Medecin-chef: Prof. J.M.Chausse)
Hopital cantonal umversitaire de Geneve

CH-1205 Geneve

108


	Zauberei und Gerichtsmedizin 16. bis 18. Jahrhundert

