Zeitschrift: Gesnerus : Swiss Journal of the history of medicine and sciences
Herausgeber: Swiss Society of the History of Medicine and Sciences

Band: 43 (1986)

Heft: 1-2

Artikel: Anatomie und Philosophie : Niels Stensen (1638-1686) und sein
Jugendfreund Benedictus de Spinoza (1632-1677)

Autor: Faller, Adolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-520901

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-520901
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Anatomie und Philosophie:
Niels Stensen (1638-1686) und sein Jugendfreund
Benedictus de Spinoza (1632-1677)

Von Adolf Faller

Welche Quellen erweisen die Tatsache einer Freundschaft zwischen Stensen
und Spinoza?

Das Erstaunliche ist, da3 wir nur das Selbstzeugnis Stensens kennen sowie
das Urteil eines Aullenstehenden, mit dem Stensen in Briefwechsel stand,
des deutschen Predigers Johann Sylvius in Amsterdam. Spinoza spricht
kaum von Stensen. Eine einzige Stelle in seinen Werken und seinen Briefen
erwihnt ihn. Die gegenseitigen Beziehungen konnen wir nur mithsam und
indirekt erschlieBen. Beide jungen Méanner waren hochbegabt und von
angenehmen Umgangsformen. Beiden ging es um dieselbe Sache, fur die sie
bereit waren, alles zu opfern, namlich um die Wahrheit. Beider Wege liefen
kurze Zeit einander parallel, um sich dann diametral voneinander zu
entfernen. Uber was sie sich unterhielten, konnen wir nur vermuten. «Die
Beziehungen beider Gelehrter waren bedeutsamer, als der oberflachliche
Beobachter sieht» (Dunin-Borkowski, Spinoza, Vol.3, 1935, S.162). Meine
Idee war, den «kurzen Traktat», welchen Spinoza zwar nicht selbst geschrie-
ben hat, der aber ein getreues Bild des Spinozismus um 1650 herum gibt,
beizuziehen. Auf diese Weise laf3t sich sicherlich eine genauere Vorstellung
davon bilden, welches die Gesprachsthemen der beiden Freunde waren und
was im Rijnsburger Spinoza-Kreis Gegenstand der Diskussion war. Stensen
weilte drei Jahre als Student der Medizin in Holland, zunachst in Amster-
dam, anschlieffend in Leiden. Wahrend seines verhaltnismaflig kurzen
Aufenthaltes in Amsterdam wohnte Stensen auf dem Burgwall ganz in der
Nahe des Hauses der Familie Spinoza. Auch wissen wir von einem Zirkel, den
der junge Spinoza um sich gebildet hatte. Die beiden jungen Menschen
hiatten schon damals mit einander bekannt werden konnen. Ob das der Fall
war, wissen wir allerdings nicht. Fiir Stensen war der Anlaf3 zum Wechsel der
Universitat der unerquickliche Streit mit dem Anatomen Blasius tiber den
Ductus Stenonianus, dessen Entdeckung Blasius fiir sich beanspruchen
wollte. Unmittelbar neben Leiden liegt das kleine Stadtchen Rijnsburg, in

Gesnerus 43 (1986) 47-60 47



welchem Spinoza wohnte. Wahrscheinlich hat ihn sein Studienfreund
Kerckring in den Zirkel um Spinoza eingefihrt. Dafl Stensen mit Spinoza
befreundet war, beweist die Briefstelle in dem 1671 geschriebenen Brief, den
Stensen 1675 in Florenz drucken lief}. Er erinnert daran, dal3 er mit dem
Verfasser des «Tractatus theologopoliticus» eng befreundet war: «... cum
videam virum mihi quondam admodum familiarem nec nunc, ut spero,
tnimicum persuadeo miht consuetudinis antiquae memoriam mutum amorem
conservare) ...» — «... als ich einen jungen Mann vertraut freundschaftlich
kennen lernte, der mir auch heute nicht, so hoffe ich, feindlich gesinntist (Ich
bin davon tiberzeugt, dafl er mich in gutem Andenken behalten hat und mir
bis heute die gegenseitige Zuneigung bewahrt hat») ... es ist anzunehmen,
dafB} dieser Brief den beriithmten Adressaten erreicht hat, weniger sicher ist,
daf} Spinoza vom Druck dieses Briefes noch Kenntnis erhalten hat, starb er
doch ein Jahr darauf. Wenn Spinoza Stensens Brief nicht beantwortet hat,
so wohl deshalb, weil er einer Auseinandersetzung aus dem Wege gehen
wollte. Stensen und Spinoza haben ihren Lebensweg konsequent verfolgt
und hatten keinen gemeinsamen Standpunkt mehr. Der einzige Aullenste-
hende, welcher die Freundschaft zwischen Stensen und Spinoza erwihnt, ist
Johann Sylvius, der deutsche Prediger in Amsterdam: «/Nicolaus Steno ...
sub nomine celebris Anatomict Philosophis non contemnendis innotuit. Spino-
sae (mortut isttus Dei, vel dicam, Monstri) commercio dignus aestimatus» —
«Nikolaus Steno, der nicht nur als Anatom bekannt war, sondern auch mit
bedeutenden Philosophen verkehrte. Von Spinoza wurde er als IFreund
betrachtet (dieser <Gott> oder, besser gesagt, dieses Ungeheuer ist jetzt
gestorben)» (Sten.Op.theol. I, Seite 95, Anmerkung). Aus der Antwort
Spinozas an Anton Burgh weist eine Stelle auf gemeinsame Gespriche
zwischen Spinoza, Stensen und Burgh: «quando de Stenonio (cujus nunc
vestigia sequeris) sermo inter nos fuit» — «als wir zusammen mit Stensen
diskutierten, dessen Spuren Du jetzt folgst» (Spinoza Op.4, 317). Eine
Freundschaft wird hier nicht erwdahnt. Der Brief Stensens nennt allerdings
Spinoza nicht bei Namen, wohl um sein Anonymat zu respektieren, erschien
doch der «Tractatus theologopoliticus» ohne Namen des Verfassers und mit
der erfundenen Angabe « Hamburgt apud Henricum Kiihnrath». Aber schon
die im Titel erwdahnte Bezeichnung «ad novae philosophiae Reformatorem»
weist deutlich auf Spinoza. Leibniz, der nahezu alles wullte, was im gelehrten
Europa passierte, nennt Spinoza als Autor des «Tractatus theologopoliti-
cus». 1670 reiste Stensen erneut in Holland. Es ist aber kaum wahrschein-
lich, daB} er bei dieser Gelegenheit Spinoza besuchte. Die Auseinanderset-

48



zung mit dem Cartesianismus hatte die beiden Freunde ganz verschiedene
Wege gefiihrt. Stensen schlie3t seinen Brief an Spinoza mit der Aufforde-
rung «st prima tua scripta mille animos a veri Dei notitia averterint eorundem
palinodia proprio exemplo confirmata millena millia ad illum tecum, ut cum
altero D. Augustino, reducant; quam tibt gratiam toto corde apprecor. Vale!» —
«Wenn Deine ersten Schriften Tausende von Geistern von der wahren
Erkenntnis Gottes abhielten, so moge Dein Widerruf und Dein personliches
Beispiel Millionen wiederum zu ihm hinfiithren. Mit ganzem Herzen wiinsche
ich dir als einem zweiten Augustinus diese Gnade. Lebe wohl!» Stensen steht
nicht mehrim Lager Spinozas. Das diirfte wohl auch der Grund gewesen sein,
weshalb Spinoza diesen Brief nicht beantwortet hat. Die Lebenswege beider
Freunde waren auseinandergegangen. Die Folgerungen, die sich aus dem
Studium Descartes ergaben, waren gegensatzlich. Der Grundton von Sten-
sens Brief ist verschnlich und wohlwollend. Deshalb wollte Spinoza alle
Polemik vermeiden. Der Pastoraltheologe Stensen sah nur zu deutlich die
unheilvollen Folgerungen eines bis in die letzten Konsequenzen verfolgten
Spinozismus. Stensens Brief kann man nur verstehen, wenn man zwei
weitere Druckschriften des gleichen Autors heranzieht: die «FEpistola de
propria conversione» (Florenz 1677) und die «Defensio et plenior elucidatio
epistolae de propria conversione» (Hannover 1680). Stensens Stellung zum
Cartesianismus habe ich in der 1958 erschienenen Arbeit «Niels Stensen und
der Cartesianismus» zu verfolgen versucht. In der «Defensio et plenior
Elucidatio» finden wir das wohl reifste Urteil Stensens tiber den Cartesianis-
mus und den Spinozismus: «Cartesianae philosophiae iteratum mentionem
facio, primam in laudem ejus, alteram in ejus reprehensionem, ut habent
humana omnia quaedam, quae laudes, alia, quae reprehendas, in quo a divinis
discrepant, quae sola in omnibus omni laude digna. Laudem dignam judico
detegendi praejudicia, non quatenus omnia ut falsa supponenda jubet, aeque
enim vitiosum judico vera tamquam falsa supponere ac falsa pro veris admittere,
sed quatenus docet ex factlitate erroris in judicando, quam quilibet non in aliis
modo, sed in se ipso frequentibus experimentis cognoscit, ad prudentem judicii
suspensionem pergere et ex aliorum se invicem ex eodem principio impugnan-
tium contradictione prudens, tum de ipso principio, tum de modo utendi illo
dubtum formare, hinc inquirere, quod ipst pro caeteris privilegium ab illum
eximens in via, per quam omnes alii toties ipsius judicio in devia abripiuntur,
quoties tdem cum ipso non sentiunt» — «Ich erwahne des 6fteren die Cartesiani-
sche Philosophie, bald um sie zu loben, bald um sie zu tadeln. Alles
Menschliche hat ja seine lobens- und seine tadelnswerte Seite im Unter-

49



schiede zum Gottlichen, das in allem lobenswert ist. Fiir lobenswert halte ich
die Methode zum Auffinden von Vorurteilen, nicht insofern sie alles als
falsch voraussetzen heil3t, meiner Meinung ist es ebenso falsch, Wahres als
falsch vorauszusetzen wie Falsches als wahr anzunehmen, sondern nur
insofern als sie wegen der Leichtigkeit, mit der wir irren in unserem Urteil,
was ein jeder nicht nur an andern, sondern auch an sich selbst haufig
wahrnimmt, uns mahnt, vorsichtig im Urteil zurickzuhalten und klug
geworden durch den Widerspruch der sich auf Grund desselben Prinzipes
Bekampfenden, sowohl das Prinzip selbst wie auch seine Anwendung in
Zweifel zu ziehen. Auch mahnt sie uns, nach dem Privileg zu forschen, das
den einen vor allen andern befihigt, auf einem Weg nicht in Irrtum zu fallen,
auf welchem seinem Urteil nach alle andern so oft geirrt haben, sobald sie mit
diesem Prinzip nicht ubereinstimmten» (Sten.Op. theol.2, 388). Auf der
gleichen Seite fahrt Stensen fort «Repraehensione vere dignam eandem
philosophiam judico in illis solis, ubi author proprit methodi oblitus pro certis
supposuit, quae per rationem nondum determinaverat. Unde multy in graviora
abrepti senstm omnem Christinanismum st non penitus exuunt saltem ita
languidum reddunt ut vix praeter nomen et inanem umbram ipsis restduum
sit. Hocin Spinoza et ejus sequacibus evidens est, quos Cartesiana philosophiae,
uti jactant perfectio, re autem ipsa destructio totos dedidit matertales qui pariter
methodi praedictae obliti suppositiones suas tamquam demonstrationes vendi-
darunt, et quia cum Cartesio noluerunt profitert ignorantiam modi, quo mens et
corpus seu cogitatio et extensum uniuntur in extremum praecipitium abrepti,
voluerunt ea diversa quidem esse attributa, sed unius ejusdemque substantiae,
licet nondum demonstrarint vel extensum non posse esse sine motu, vel motus in
extenso existendi alitque extenso sese communicandi modum. Unde omnem
theologiam, et speculativam et practicam, per suppositiones istas gratis assump-
tas tn mille absurdorum farraginem mutarunt. Scilicet, qui nil nist materiam
sapiunt, Deum factunt omnium rerum materialem aggregatum, homini licen-
ttam dant, omnibus omnium sensuum suavibus fruendu etc. sublata libertate
eligendi, sublata orandi utilitae, sublatis a morte poenis et praemiis» —
«Tadelnswert erachte ich diese Philosophie dort allein, wo ihr Urheber seine
eigene Methode vergif3t und als sicher voraussetzt, was er noch nicht mittels
der Vernunft bewiesen hat. So lassen viele zu noch Schlimmerem fortgeris-
sen, alles Christentum, wenn sie es auch nicht ganz ablegen, so absterben,
dall auller dem Namen und einem wesenlosen Schatten kaum etwas tibrig
bleibt. Das sieht man deutlich bei Spinoza und seinen Anhangern, welche der
Ausbau, wie sie sagen, tatsachlich aber die Zerstorung der cartesianischen

50



Philosophie zu volligen Materialisten gemacht hat. Sie vergaflen ebenfalls
die erwahnte Methode und gaben ihre Vermutungen als Beweise aus. Und
weil sie nicht wie Descartes ihre Unkenntnis von der Verbindung von Geist
und Korper, Denkendem und Ausgedehntem eingestehen wollten, gerieten
sie in die schwersten Irrtimer und behaupteten, beides seien Attribute ein
und derselben Substanz, ohne vorher bewiesen zu haben, dal} ein Ausge-
dehntes ohne Bewegung nicht moglich sei oder welcher Art eine solche fur
das Ausgedehnte notwendige Bewegung sein musse, noch die Art und Weise,
wie diese sich dem Ausgedehnten mitteilen konne. So verwandeln sie die
ganze Theologie, sei sie nun spekulativ oder praktisch, in einen Mischmasch
von tausende Absurditaten. Weil sie nur noch Materie kennen, machen sie
die Gesamtheit aller materiellen Dinge zum Gott und erlauben dem Men-
schen allen Sinnengenul}, weil es ja keinen freien Willen gibt, weil es keinen
Sinn hat zu beten und weil dem Tode weder Strafe noch Belohnung folgt»
(Sten. Op. Theol. 1, 3881f.). Hier spricht der Pastoraltheologe, der die iiblen
Folgen einer solchen Philosophie voraussieht. Den ersten Anstol} zu einer
Kritik der Lehren Descartes’ gaben Irrtimer anatomischer Art, die Stensen
in Descartes’ Lehre nachgewiesen hatte. In Spinoza konnte Stensen keinen
Reformator cartesianischer Philosophie sehen, sondern ihren Deformator,
vor dem er seine Zeitgenossen warnt. Trotz all dem schwingt im Briefe
Stensens an Spinoza immer noch eine gewisse Sympathie fiir den einstigen
Jugendfreund mit.

Die Kollegianten in Rijnsburg
Seit 1661 lebte Spinoza in Rijnsburg, dem Zentrum der Sekte der Kollegian-

ten oder Arminianer. Jabob Arminius, eigentlich Harmensen, wurde 1560 zu
Oudewater in Stid-Holland geboren. Er studierte in Leiden, Genf und Basel
Theologie und wurde 1603 in Leiden Professor der Theologie. Er begrundete
die Kollegianten, die ihren Namen von den Kollegien oder Zusammenkiinf-
ten herleiteten. Sie suchten ihre Grundsatze aus der Bibel, so wie sie jeder
verstand abzuleiten. Ein Prediger- oder Priesteramt anerkannten sie nicht
und hatten auch keinerlei Dogmen. Sie lehrten allgemeine Menschenliebe
und waren Kriegsgegner. Nach der Schreckensherrschaft der spanischen
Inquisition wollte man frei sein von jedem Zwang. An die Stelle der
kirchlichen Autoritat trat die politische Unabhangigkeit, die jedem Burger
volle Freiheit in religiosen Dingen garantierte. Durch den Krieg mit Spanien
wurden die Hollander eine seefahrende Nation, die gleichberechtigt mit

ol



Spanien, Frankreich und England auftrat. Der Grundsatz der Kollegianten
war «elk nach zyner neiging en zyn’s aart». So zerfielen sie sehr rasch in viele
kleine Gruppen. Eine der bedeutendsten dieser Gruppen waren die Rijnsbur-
ger. Ihre Begrunder waren die drei S6hne des Jakob van der Kodde. Nach
dem Tode seiner drei S6hne Jan, Adriaen und Gijsbrecht wurde 1661 der
Backer Franz Joachim Oudaen aus Rotterdam, der aus Rijnsburg stammte,
das Haupt dieser Gemeinde, die nur einen losen Zusammenhang hatte. Jeder
konnte hier frei seiner Religion nachleben und Schiiler um sich sammeln. In
ihren Versammlungen konnte jeder das Wort ergreifen, der sich dazu
getrieben fiihlte. Nach Christi Beispiel feierten sie gemeinsam das Abend-
mahl zur Erinnerung an dessen Tod am Kreuze und hielten an der Taufe der
Erwachsenen fest. Man darf wohl annehmen, dall Spinoza sich nicht sehr zu
einem solchen neutestamentlichen Prophetentum hingezogen fiihlte. Ou-
daen verdachtigte Spinoza des Unglaubens und war ihm deshalb keineswegs
wohlgesinnt. Spinoza aber schatzte nach seiner Ausstoflung aus der Syn-
agoge von Amsterdam das Klima grofiter Duldsamkeit sowie die Moglich-
keit, Schiiler um sich zu sammeln und in aller Ruhe mit ihnen zu diskutieren
iber Gott, die Welt und den Mitmenschen. Spinoza hatte die Ausbildung
eines judischen Rabbiners erhalten und kannte den Talmud und die
Kabbala. Er kannte aber auch die zeitgenossische Scolastik sowie mittelal-
terliche und alte Philosophen, den Neu-Platonismus der Italiener und die
Neue Stoa. Er hat alles gelesen, was ihm zuganglich war. Dartiber orientiert
seine eigene Bibliothek. Auch war ithm ja die Bibliothek der Universitat
Leiden zuganglich. Sein konsequenter Rationalismus fihrte schlieBlich zum
Bruch mit dem orthodoxen Judentum und zum Ausbau eines eigenen
philosophischen Systems. Spinoza hat ungeheuer viel gelesen, ohne dabei ein
Eklektiker zu werden. Uber den geistigen Werdegang des jungen Philoso-
phen hat vor allem Dunin-Borkowski in seiner wertvollen Arbeit «Der junge
Despinoza, Leben und Werdegang im Lichte der Weltphilosophie» (2. Auf-
lage 1933, 608 Seiten, Aschendorffsche Verlagsbuchhandlung, Minster-
Westph.) reiches Material zusammengetragen und manches zum besseren
Verstandnis dieser ratselhaften Gestalt getan.

Spinoza in Rijnsburg

Fiir Spinoza ist typisch, dal} er wenig Schriftliches hinterlassen hat. Es ging
ithm viel mehr darum, seine Gedanken konsequent zu Ende zu denken und
alles im Kreise seiner Schiiler zu diskutieren. Dazu bot Rijnsburg eine sehr

52



gunstige Gelegenheit. Spinoza war nicht nur ein scharfer Denker, er
verspurte auch Mitteilungsgabe und Mitteilungsdrang. Er bemachtigte sich
vieler Ideen und Begriffe, durchdrang sie mit eigenen Gedanken und kam so
zu einem zusammenhangenden System. Als Grundgedanken beschiftigten
ithn das Verhalten des Unendlichen zum Endlichen und der Ubergang vom
Unerschaffenen zum Gewordenen. Ganz allmahlich traten seine Grundthe-
sen hervor: «Der Begriff der Wahrheit und Gewilheit, die Einheit von Gott
und Welt, die Ausdehnung als Eigenschaft Gottes, die Seele als Idee des
Korpers, die Notwendigkeit allen Geschehens kamen bereits damals (d. h. in
den Jahren 51 bis 55) zum Durchbruch» (Dunin-Borkowski St. «Spinoza»
Bd.1, Seite 253). Sein Ausschlufl aus der Synagoge ist nur duflerlich
betrachtet ein Wendepunkt, den er selber hervorhob, indem er sich nun den
Namen gab «Benedictus de Spinoza». Seine freiwillige Verbannung nach
Oudekerk und nach Rijnsburg waren eine Zeit des Nachdenkens, des
Forschens und des Lehrens. Es begann hier eine Zeit der Auseinandersetzung
mit dem Cartesianismus. Spinoza fihlte sich wie Stensen von der Lehre des
Mathematikers, Physikers und Philosophen Descartes angezogen, wenn er
ihm auch stets kritisch gegeniiberstand. Das bekannte «more geometricon,
was man wohl «mit mathematischer Genauigkeit» tibersetzen mul}, hatte
Stensen wie Spinoza in seinen Bann geschlagen. Wir miissen darnach
trachten, in unseren Schliissen vorsichtig zu sein und nichts zu ubereilen,
indem wir dogmatische Systeme aufstellen und aus Hypothesen Theorien
machen, die wir schlieBlich als Realitat auffassen. Das Prinzip war gut und
ist es noch heute; die Anwendung ist jedoch inkonsequent und laf3t bei
Spinoza oft eine erschreckende Vieldeutigkeit zu. So sagt Dubin-Borkowski
auf Seite XIX seiner Einleitung zum Buche «Spinoza» Band 1: «Ich kenne
mindestens 50 verschiedene Deutungen des Spinozismus und ich kenne
cewil} nicht alle; in jeder dieser 50 Gruppen lasse ich noch aus besonderer
Toleranz mehrere Interpretationen als gleich gelten, welche immerhin in
nicht ganz unbedeutenden Fragen abweichen. Es kann also weder von einer
weitgehenden chrcinstimmung der Kommentatoren, noch von einer
besonderen Klarheit des Autors selbst die Rede sein.» Nachdem Spinoza
1656 aus der judischen Gemeinde ausgesto3en worden war, lebte er ganz
seiner Philosophie hingegeben zuerst in Oudekerke, ab 1660 in Rijnsburg.
Ich betone, dal} ich kein Philisoph von Fach bin, sondern meiner
Ausbildung nach Medizin studierte, und stehe damit Stensen niaher als
Spinoza. Ich bin tuber Stensen zu Spinoza gekommen, weil mich die
Freundschaft dieser beiden jungen Manner interessiert hat. Einen philoso-

53



phisch ausgebildeten Leser meines Artikels bitte ich deshalb um Nachsicht.
Auch habe ich die «Korte Verhandeling» nicht im hollandischen Urtext
gelesen, sondern war auf deutsche und franzosische Texte derselben ange-
wiesen. Ich habe dieselben moglichst vorurteilsfrei auf mich wirken lassen,
wie dies wohl auch von Stensen anzunehmen ist.

In der Rijnsburger Gruppe um Spinoza ist Stensen vermutlich durch
seinen Studienfreund Theodor Kerckring (1640-1693), spater Arzt in
Amsterdam und Hamburg, eingefiihrt worden. Im Kreise um Spinoza wurde
vor allem diskutiert. Es zirkulierten allerdings auch handgeschriebene
Notizen. Zwei solcher «Kolleghefte» um 1650 sind bis auf uns gekommen. Sie
sind sicherlich nicht von Spinoza geschrieben worden, sondern stellen eine
Art Echo der Lehre Spinozas dar: «Ainsi le Court Traité nous apportera une
athmosphére spinoziste, une image rapprochée et des éléments authentiques
du systéme, méme s’il ne nous livrent pas ’expression définitive et pure de la
philosophie de Spinoza» (Boss p.7). Wir konnen uns mit Hilfe der «Korte
Verhandeling» wenigstens eine Vorstellung davon machen, was Stensen im
Rijnsburger Kreis gefunden hat, namlich die Elemente einer geistig sehr
hoch stehenden Philosophie, die sich mit den Fragen nach Gott, der Welt
und dem Nachsten beschaftigte. Iir Stensen bedeutete dies, dall er den
notigen Abstand gewann gegentiber der lutherischen Orthodoxie, in welcher
er erzogen worden war, und er damit seiner Konversion vorarbeitete. Uber
Spinoza selbst wissen wir eigentlich sehr wenig. Die erste ausfiihrliche
Biographie erschien 1705 in hollandischer Sprache. Ihr Verfasser war
Johann Kohler (Colerus), der seit 1679 Prediger der lutherischen Gemeinde
von Amsterdam war. Im Vergleich mit Lucas (1719), der oft seiner Phantasie
die Ziigel schiellen l1aBt, ist er verhaltnismaBig zuverlassig. Wir wissen viel
uber den Spinozismus und unverhaltnismallig wenig uber Spinoza selber.
Eines ist sicher, er war von gro3er Ehrlichkeit des Denkens, von aufleror-
dentlicher Bescheidenheit und Diskretion.

Korte Verhandeling van GOD, de Mensch en deszelvs Welstand
Kurze Abhandlung von Gott, dem Menschen und dessen Gliickseligkeit

Eine kurze Apologie iber das Wesen seines Systems, die er kurz nach der
AusschlieBung aus der Synagoge geschrieben hatte, ist leider verlorengegan-
gen. Die erste Schrift, eben die <(Kurze Abhandlung von Gott, dem Menschen
und dessen Glickseligkeity, stammt nicht von Spinoza selber, gibt aber
Einblick in die Ideen, welche im Rijnsburger Spinoza-Kreis diskutiert

54



/4 ,
N vle f (z’g‘/// /m/[é’/z///

M
(0D
P

e A ACENI TGS

v Sl

Gfer 0 FAN T,

AQ«*W }‘f"#’%tt’j;i‘slf\“ __‘.MF t‘.Ol’.g- Sevens Poow o ). _)f_ J
{1, mbfhe Ve g {as, r.'.--i«w‘}}‘% .T-) o
gd’f}&';"!' —‘of—\.v‘c"’ od\f{‘& ;n‘,}("](v N oo
o Maase l('/ - lwlf.‘vl(‘/‘\‘ .
o dies bTB f}wkw‘m; 1('.:“ %nﬁbm"\.‘“amiqé)u‘l ],i.
Bres fl> Vb ,..‘fte'(\é-‘h(w Viw Worardor) s B«J):
Op ph 2 Dama Vs R €0 o g duch ofs 5l Brebluly
\Uq?w f'nj{&\rg aris DY c‘rl«\'o’fh“{:fg? Veore Ol e Do 74,1
Gied w»}..{'L Slaweds deh wadild vy ﬂc(ﬂm/ ‘
piogAen e shog 5o Sade L Fuflond, ek g
SRATEYE 1 | o N ST | . il
ywatflesn é@-m w01 agt s e ¢ N fRank
1;14, & {JLM-)' f:m')oonr TLL/K”‘,{:{L > ?W%tﬁd\ig, J;

Vr}(hm?;,anl " ‘('«.93‘! v;(jlél‘l;‘illlsux ‘-%ck@c\b&"nﬁ 7 "y '}’
N/ (’577., HJ d,-'":‘;(i‘ g‘c;(JJ,t _'f;ll recrlen .

e

Titelseite der «Korte Verhandeling» aus Monnikoffs Manuskript
des kurzen Traktes, sog. Handschrift B Konigl. Bibl. Haag

wurden. Der kurze Traktat ist sozusagen ein Echo seiner damaligen Lehre,
Von Dunin-Borkowski (1933) hat das sehr treffend formuliert: «Sucht man
die ersten philosophischen Gedankengiange sich zu vergegenwartigen und
beniitzt den kurzen Traktat als Palimpsest, der alte verblichene Ziige in sich
birgt, so dringt sich die Uberzeugung auf, daB er zunichst die Substanziali-

55



tat der Seele leugnete. Der Geist erschien ihm damals als Akzidens des
Korpers. Bei der Beruhrung mit dem Cartesianismus und der zeitgenossi-
schen Philosophie und im Anschluf} an die eigene spatere Erkenntnistheorie
mulite sich aus dieser Auffassung mit logischer Notwendigkeit die Ansicht
von der Seele als Idee des Korpers herausbilden» (Spinoza Bd. 1, Seite
117/18).

Das Schlusselproblem des kurzen Traktates ist die Existenz Gottes, fur
die Spinoza drei Beweise a priori und einen a posteriori zu erbringen sucht.
Alles, was der Idee Gottes zuzuschreiben ist, tragt den Charakter des
Unendlichen. Unsere Erfahrung ist jedoch beschrankt. Das Unendliche
entstammt somit nicht uns. Da Sein und Erkannt-Werden einander zuge-
ordnet sind, mul} etwas klar und deutlich zur Natur einer Sache gehoren,
mul} es notwendigerweise auch so existieren. Der zweite Gedankengang ist
dem ersten sehr ahnlich. Wenn es zur Definition Gottes gehort, dal} er ewiges
Sein ist, dann muf} er auch als solches existieren. Was in der Definition
enthalten ist, mul} auch tatsachlich vorhanden sein. Der dritte Beweis stutzt
sich auf die Unendlichkeit Gottes. Wenn wir in der Lage sind, solches zu
denken, so ist dies gleichbedeutend mit der tatsachlichen Existenz. Spinoza
fithlte irgendwie die Schwachen dieser Argumentation und versucht den
Existenzbeweis auch a posteriori. Wenn unser schwacher Verstand uns eine
Vorstellung von Gottes Existenz bilden kann, so kann das niemals menschli-
che Erfindung sein. Die zureichende Begriindung kann nur in Gottes
tatsachlicher Existenz liegen (1,1). Dann versucht Spinoza zu zeigen, was
Gottist,namlich das absolute Sein (1, 2). Es genuigt aber nicht zu wissen, daf}
Gott existiert. Wir missen ihn auch als Ursache von allem erkennen.
Begrenztes kann nur im Unendlichen, das heift in Gott existieren. In diesem
Sinn ist Gott die Ursache von allem (1,3). Einem Wechsel unterworfen zu
sein ist unvollkommen. Weil Gott das volle Sein ist, mul} er auch ewig sein.
Sein Handeln ist von Ewigkeit vorbestimmt. Seine Freiheit besteht darin,
das Vollkommene zu verwirklichen. Gott will auch die Vollkommenheit
seiner Geschopfe. Und nurinsofern diese nach Vollkommenheit streben, sind
sie gliicklich. Die Freiheit Gottes schlieft Notwendigkeit nicht aus (1,4).
Spinoza unterscheidet zwei Arten der Vorsehung, eine allgemeine und eine
besondere. Unter Vorherbestimmung (1, 6) versteht Spinoza die Kausalitat
aller Dinge. Die hervorragendsten Eigenschaften Gottes sind die unendli-
chen Eigenschaften der Ausdehnung und des Gedankens (1, 7). Gott als reine
Ursache hat eine aktive Seite (natura naturans) wie auch eine passive
(natura naturata) (1,8). Je klarer wir Gottes Wesen erfassen, um so grol3ere

56



Gluckseligkeit wird uns zuteil (1,9). Im folgenden Abschnitt (1,10) unter-
scheidet Spinoza die Dinge, wie sie wirklich existieren, von denen, die nur in
unsern Gedanken ihre Existenz haben und somit unser Werk sind. Zu
letzteren gehoren «gut» und «bos». Wir selber sind die Quellen davon, sie
bestehen nur in unserer Vernunft und hangen allein vom Menschen ab, der
somit die Quelle aller Ethik ist. Handelt der 1.Teil von Gott, so handelt der
zweite Teil vom Nachsten. Die Seele des Menschen ist eine Art des Denkens in
einem bestimmten korperlichen Zustand. Sie andert sich somit standig.
Spinoza unterscheidet verschiedene Erkenntnisarten, mit denen wir uns
selbst und die Welt erfassen (2,1): Meinungsbildung, Glauben und wahres
Wissen durch Intuition. Die Meinungsbildung unterliegt haufigem Irrtum
(2,2). Der Glaube erschlief3t die Kenntnis aus bereits Bekanntem. Die klare
Einsicht ist spontane Intuition einer Sache oder eines Sachverhaltes. Aus
Meinungsbildung gehen alle Gefiihle hervor, die vernunftwidrig sind. Aus
Vernunftgrinden gehen alle guten und echten Gefuhle hervor. Intuition
erschlieBt uns direkt das Wesen der Dinge. Vom Grade der Erkenntnis hangt
die Art zu lieben ab. Da Wahrheit ewig ist, bleibt keinerleit Platz fur
ﬁberraschung oder Erstaunen (2, 3). In der Intuition wird uns etwas aus sich
selbst klar. Wir erfassen es so direkt in seinem Wesen. Ein solches Erkennen
mul} uns im Leben den Antrieb geben. Der vollendete Mensch einigt sich
durch Intuition mit seinem Gott (2,4). Spinoza beginnt die Analyse der
Gefithle mit der Analyse der Liebe. Er definiert sie als Genuf} einer Sache und
Vereinigung mit derselben (2,5). Auf der untersten Stufe steht die Vereini-
gung mit vergéanglichen Dingen. Dariiber steht die Liebe zu den allgemeinen
Dingen. An hichster Stelle steht die Liebe zu Gott oder, was dasselbe ist, die
Liebe zur Wahrheit. Die Grundlage der spinozistischen Moral ist, durch
verbesserte Erkenntnis zu hoherer Liebe zu kommen. Das Gegenteil der
Liebe ist Hall und Abneigung (2,6). Sie wirken zerstorend und sind die
Ursache von Traurigkeit und Zorn. Sie sind immer schlecht. Das einzige
Mittel, sie zu bekampfen, ist bessere Erkenntnis. Wir sind traurig uiber den
Verlust eines Gutes. Dagegen konnen wir nur ankampfen, wenn wir erken-
nen, dafl unser einzig wahres Gut ewig ist (2,7). Nachdem wir uber die
grundlegenden Figenschaften nachgedacht haben, ist es an der Zeit, zu jenen
zu kommen, die uns besonders betreffen und unsere eigene Personlichkeit.
Wenn wir uns vergleichend beurteilen, so kann das Ergebnis richtig oder
falsch sein. Ist es richtig, so werden Edelmut und Demut die Folge sein (2, 8).
Ist es dagegen falsch, so fithrt das zu Stolz und zu falscher Bescheidenheit.

Wir ersehen daraus, wie wichtig es ist, uns und unsere Fahigkeiten objektiv

57



richtig einzuschatzen. Handelt es sich um Dinge, die erst auf uns zukommen,
so gruppieren sich die Gefithle um die beiden Pole Hoffnung oder I'urcht
(2,9). Nehmen wir unsern Einflull auf den Verlauf der Dinge als MaB3stab, so
konnen wir zwischen Unentschiedenheit und Kiihnheit schwanken. Der
wahre Weise, der die Notwendigkeit des Ablaufs aller Dinge erkannt hat,
kennt solche Gefiihle nicht. Gewissensbisse und Reue betreffen beide
Vergangenes. Sie sind zwecklos. Vernunft und Liebe haben an deren Stelle zu
treten. Wenden wir uns unserm Nachsten direkt zu, so nennt Spinoza (2,11)
Spott und sich-lustig-Machen tuber andere. Es handelt sich um falsche
Urteile, die man besser vermeidet. Alles, was geschieht, geschieht ja mit
Notwendigkeit. Gegenuber dem Urteil anderer konnen wir uns geehrt oder
beschamt fiihlen (2,12). Der Weise ist der Uberzeugung, daB diese Dinge
keine Bedeutung haben. Er wird sich nicht betroffen fiuhlen, sondern sie zum
Wohle der Mitmenschen zu verwenden suchen. Betrachten wir den zwi-
schenmenschlichen Austausch (2,13). Die Vernunft verlangt, dall wir allen
Menschen nach Kraften helfen. Bedauern (2, 14) ist eine Art der Traurigkeit
und daher zu vermeiden. Wahrheit ist aus sich selber klar. Sie kann nicht
abgeleitet werden, weil sie dasselbe ist wie Gott (2, 15). Unser Wollen hangt
nur von unserer Erkenntnis ab (2,16). Wir haben keinerlei freien Willen
(2,17), sondern handeln als Teile eines Ganzen, dem wir angehoren (2,18).
Das mul uns mit Ireude und Genugtuung erfiillen (2, 19). Wie Gedanke und
Ausdehnung Attribute desselben Seins sind (2, 20), so bilden auch Leib und
Seele ein Ganzes, in dem beide einander entsprechen, ohne dal man von einer
gegenseitigen Abhangigkeit sprechen konnte. Die Vernunft, die nach
unabanderlichen Regeln etwas schliet, erfa3t mehr als die Meinung, die nur
vom Héren-Sagen erschlieBen kann (2,21). Uber dem Vernunftschluf steht
die Intuition, welche die Sache als solche unmittelbar erfal3t (2,22). Mit dem
Korper stirbt auch die Seele (2,23), es sei denn sie vereinigt sich mit dem
Unveranderlichen, d.h. mit Gott. Gott liebt nicht seine Kinder wie ein
Vater. Er ist der Seinsgrund aller Natur (2,24), damit auch derjenige des
Menschen. Weil Gott hochstes Sein ist, erscheint der Gedanke eines Wider-
sachers Gottes absurd. Spinozas System (2,26) vollendeten Determinismus
und volliger Freiheit fuhrt zum «Ama Deum et fac quode vis» des heiligen
Augustinus.

Ich habe hier versucht, die wichtigsten Erkenntnisse der «Korte Verhan-
deling» wie Perlen auf einen Faden aufzuziehen. Sie bildeten die Diskus-
sionspunkte des Rijnsburger Spinoza-Kreises und mussen auf den jungen
Stensen uberwaltigend gewirkt haben.

58



Der Geist des Barocken

Der Denker Spinoza und der Naturforscher Stensen sind nur aus dem
Lebensstil ihrer Zeit, eben dem des Barocks verstandlich, der das Statische
in Dynamik auflost. Der Barock ist ein ausgesprochen dialektischer Stil, der
Gegensatzliches zu vereinen sucht. Wir sehen das in der Architektur, in der
Plastik und Malerei dieser Zeit. Wir spuren es auch in der Musik und in der
Wissenschaft, sei es nun Naturwissenschaft oder Geisteswissenschaft. Alte
ehrwiirdige Formen werden zerbrochen, um Platz und Baumaterial fiir den
neuen Zeitstil zu schaffen. Bei Spinoza wird das traditionelle Judentum in
Trummer gehen. Bei Stensen ist es die Konversion, in der die traditionelle
Orthodoxie des Lutheranertums zusammenbricht. Bei Spinoza bereitet sich
ganz allmahlich die neue Geisteshaltung vor, die schluBendlich zum feier-
lichen Ausschluf3 aus der Synagoge fiihrt, wahrend bei Stensen es viel
plotzlicher zur Krise der Konversion kommt. In beiden Fallen wirkt der
Cartesianische Zweifel als Werkzeug des Umbruches. Wenn wir unvoreinge-
nommen die <Korte Verhandeling» lesen, wird uns vieles sowohl bei Spinoza
wie auch bei Stensen klarer erscheinen. Es werden dadurch die bisherigen

Zeugnisse, die zunachst wie ein Monolog wirken, erst zum Dialog.

Beniitztes Schrifttum

Betschart 1., «Stensen — Spinoza — Leibniz im fruchtbaren Gesprach.» Salzburger Jb. fir
Philosophie und Psychologie 1958, 1-17.

Boss G. «Lenseignement de Spinoza. Commentaire du <Court Traité>.» Ed.du Grand Midi,
Ziirich 1982, 178 p.

Dunin-Borkowski von St., «Der erste Anhang zu De Spinozas kurzer Abhandlung.» Chronicum
Spinozanum I (1921), 63-80.

— Spinozas Korte Verhandeling van God, de Mensch en deszelvs Welstand.» Chronicum
Spinozanum 3 (1923), 108-141.

— «Der junge Spinoza», Spinoza, Bd.1, 628 S., 2. Auflage Miinster 1933, Aschendorffsche
Verlagsbuchhandlung.

Faller A., «Niels Stensen und der Cartesianismus», in Scherz G. «Nicolaus Steno and his
Indice.» Acta Scient. Nat. et Med. 15 (1958), 140-160.

Kahler W., «Johannis Coleri vormaligen lutherischer Predigers im Haag Wahrheit der
Auferstehung Jesu Christi wider B. de Spinoza und seine Anhanger verteidigt nebst einer
genauen Lebensbeschreibung dieses bertichtigten Philosophen.» Lemgo 1734.

Lucas. N. L. «Die Biographie Despinozas.» Nouvelles litt. 10 (1719).

Sigwart Chr., «B. de Spinoza’s kurzer Traktat von Gott, dem Menschen und dessen Gliickselig-
keit.» Tiibingen 1870.

Spinoza B., «Opera. Ausgabe C.» Gebhardt. Heidelberg 1972 1.

Vugs, J.G., «Steno in Leiden.» Janus 62 (1975) 157-168.

59



Zusammenfassung

Spinoza und Stensen sind typische Vertreter der Zeit des Barocks, der eine als Naturforscher
und Bischot, der andere als Denker und Philosoph. Die Freundschaft beider mul} als erwiesen
gelten. Der Dialog beider Freunde kann fir Stensen direkt aus seinem Briefwechsel erschlos-
sen werden. Fiir Spinoza mul} man auf dessen «Korte Verhandeling van God, de Mensch en
deszelvs Welstand», deren Kapitel die Themen angeben, die im Rijnsburger Spinoza-Kreis

besprochen wurden, zurtickgreifen.

Summary

Both Spinoza and Stensen are characteristic representatives of the age of the Baroque, the
former as a philosopher and thinker, the latter as a scientist and a RC convert and bishop. The
friendship between the two men must be considered as proven. Their friendly dialogue can, on
the one hand, be directly deduced from Stensen’s letters. As to Spinoza’s, on the other hand,
one will have to go back to his Korte Verhandeling van God, de Mensch en deszelus Welstand,

whose chapters treat of the subjects dealt with in the Rijnsburg Spinoza circle.

Prof. Adolf Faller

Medizingeschichtliche Bibliothek des anatomischen Instituts
1, rue A. Gockel

CH-1700 Fribourg

60



	Anatomie und Philosophie : Niels Stensen (1638-1686) und sein Jugendfreund Benedictus de Spinoza (1632-1677)

