
Zeitschrift: Gesnerus : Swiss Journal of the history of medicine and sciences

Herausgeber: Swiss Society of the History of Medicine and Sciences

Band: 43 (1986)

Heft: 1-2

Artikel: Anatomie und Philosophie : Niels Stensen (1638-1686) und sein
Jugendfreund Benedictus de Spinoza (1632-1677)

Autor: Faller, Adolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-520901

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-520901
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Anatomie und Philosophie:
Niels Stensen (1638—1686) und sein Jugendfreund
Benedictus de Spinoza (1632—1677)

Von Adolf Faller

Welche Quellen erweisen die Tatsache einer Freundschaft zwischen Stensen

und Spinoza?

Das Erstaunliche ist, daß wir nur das Selbstzeugnis Stensens kennen sowie
das Urteil eines Außenstehenden, mit dem Stensen in Briefwechsel stand,
des deutschen Predigers Johann Sylvius in Amsterdam. Spinoza spricht
kaum von Stensen. Eine einzige Stelle in seinen Werken und seinen Briefen
erwähnt ihn. Die gegenseitigen Beziehungen können wir nur mühsam und
indirekt erschließen. Beide jungen Männer waren hochbegabt und von
angenehmen Umgangsformen. Beiden ging es um dieselbe Sache, für die sie

bereit waren, alles zu opfern, nämlich um die Wahrheit. Beider Wege liefen
kurze Zeit einander parallel, um sich dann diametral voneinander zu
entfernen. Über was sie sich unterhielten, können wir nur vermuten. «Die
Beziehungen beider Gelehrter waren bedeutsamer, als der oberflächliche
Beobachter sieht» (Dunin-Borkowski, Spinoza, Vol. 3, 1935, S. 162). Meine
Idee war, den «kurzen Traktat», welchen Spinoza zwar nicht selbst geschrieben

hat, der aber ein getreues Bild des Spinozismus um 1650 herum gibt,
beizuziehen. Auf diese Weise läßt sich sicherlich eine genauere Vorstellung
davon bilden, welches die Gesprächsthemen der beiden Freunde waren und
was im Rijnsburger Spinoza-Kreis Gegenstand der Diskussion war. Stensen
weilte drei Jahre als Student der Medizin in Holland, zunächst in Amsterdam,

anschließend in Leiden. Während seines verhältnismäßig kurzen
Aufenthaltes in Amsterdam wohnte Stensen auf dem Burgwall ganz in der
Nähe des Hauses der Familie Spinoza. Auch wissen wir von einem Zirkel, den
der junge Spinoza um sich gebildet hatte. Die beiden jungen Menschen
hätten schon damals mit einander bekannt werden können. Ob das der Fall
war, wissen wir allerdings nicht. Für Stensen war der Anlaß zum Wechsel der
Universität der unerquickliche Streit mit dem Anatomen Blasius über den
Ductus Stenonianus, dessen Entdeckung Blasius für sich beanspruchen
wollte. Unmittelbar neben Leiden liegt das kleine Städtchen Bijnsburg, in

Gesnerus 43 (1986) 47—60 47



welchem Spinoza wohnte. Wahrscheinlich hat ihn sein Studienfreund

Kerckring in den Zirkel um Spinoza eingeführt. Daß Stensen mit Spinoza
befreundet war, beweist die Briefstelle in dem 1671 geschriebenen Brief, den
Stensen 1675 in Florenz drucken ließ. Er erinnert daran, daß er mit dem
Verfasser des «Tractatus theologopoliticus» eng befreundet war: «... cum
videam virum mihi quondam admodum familiärem nec nunc, ut spero,
inimicum persuadeo mihi consuetudinis antiquae memoriam mutum amorem
conservare) als ich einen jungen Mann vertraut freundschaftlich
kennen lernte, der mir auch heute nicht, so hoffe ich, feindlich gesinnt ist (Ich
bin davon überzeugt, daß er mich in gutem Andenken behalten hat und mir
bis heute die gegenseitige Zuneigung bewahrt hat») es ist anzunehmen,
daß dieser Brief den berühmten Adressaten erreicht hat, weniger sicher ist,
daß Spinoza vom Druck dieses Briefes noch Kenntnis erhalten hat, starb er
doch ein Jahr darauf. Wenn Spinoza Stensens Brief nicht beantwortet hat,
so wohl deshalb, weil er einer Auseinandersetzung aus dem Wege gehen
wollte. Stensen und Spinoza haben ihren Lebensweg konsequent verfolgt
und hatten keinen gemeinsamen Standpunkt mehr. Der einzige Außenstehende,

welcher die Freundschaft zwischen Stensen und Spinoza erwähnt, ist
Johann Sylvius, der deutsche Prediger in Amsterdam: «Nicolaus Steno

sub nomine Celebris Anatomici Philosophis non contemnendis innotuit. Spino-
sae (mortui istius Dei, vel dicam, Monstri) commercio dignus aestimatus» —

«Nikolaus Steno, der nicht nur als Anatom bekannt war, sondern auch mit
bedeutenden Philosophen verkehrte. Von Spinoza wurde er als Freund
betrachtet (dieser <Gott> oder, hesser gesagt, dieses Ungeheuer ist jetzt
gestorben)» (Sten. Op. theol. I, Seite 95, Anmerkung). Aus der Antwort
Spinozas an Anton Burgh weist eine Stelle auf gemeinsame Gespräche
zwischen Spinoza, Stensen und Burgh: «quando de Stenonio (cujus nunc
vestigia sequeris) sermo inter nos fuit» — «als wir zusammen mit Stensen

diskutierten, dessen Spuren Du jetzt folgst» (Spinoza Op.4, 317). Eine
Freundschaft wird hier nicht erwähnt. Der Brief Stensens nennt allerdings
Spinoza nicht bei Namen, wohl um sein Anonymat zu respektieren, erschien
doch der «Tractatus theologopoliticus» ohne Namen des Verfassers und mit
der erfundenen Angabe «Hamburgi apud Henricum Kühnrath». Aber schon
die im Titel erwähnte Bezeichnung «ad novae philosophiae Reformatorem»
weist deutlich auf Spinoza. Leibniz, der nahezu alles wußte, was im gelehrten
Europa passierte, nennt Spinoza als Autor des «Tractatus theologopoliticus».

1670 reiste Stensen erneut in Holland. Es ist aber kaum wahrscheinlich,

daß er bei dieser Gelegenheit Spinoza besuchte. Die Auseinanderset-

48



zung mit dem Cartesianismus hatte die beiden Freunde ganz verschiedene

Wege geführt. Stensen schließt seinen Brief an Spinoza mit der Aufforderung

«si prima tua scripta mille animos a veri Dei notitia averterint eorundem

palinodia proprio exemplo confirmata millena millia ad ilium tecum, ut cum
altero D. Augustino, reducant; quam tibi gratiam toto corde apprecor. Vale!» —

«Wenn Deine ersten Schriften Tausende von Geistern von der wahren
Erkenntnis Gottes abhielten, so möge Dein Widerruf und Dein persönliches
Beispiel Millionen wiederum zu ihm hinführen. Mit ganzem Herzen wünsche
ich dir als einem zweiten Augustinus diese Gnade. Lebe wohl!» Stensen steht
nicht mehr im Lager Spinozas. Das dürfte wohl auch der Grund gewesen sein,
weshalb Spinoza diesen Brief nicht beantwortet hat. Die Lebenswege beider
Freunde waren auseinandergegangen. Die Folgerungen, die sich aus dem
Studium Descartes ergaben, waren gegensätzlich. Der Grundton von Stensens

Brief ist versöhnlich und wohlwollend. Deshalb wollte Spinoza alle
Polemik vermeiden. Der Pastoraltheologe Stensen sah nur zu deutlich die
unheilvollen Folgerungen eines bis in die letzten Konsequenzen verfolgten
Spinozismus. Stensens Brief kann man nur verstehen, wenn man zwei
weitere Druckschriften des gleichen Autors heranzieht: die «Epistola de

propria conversione» (Florenz 1677) und die «Defensio et plenior elucidatio

epistolae de propria conversione» (Hannover 1680). Stensens Stellung zum
Cartesianismus habe ich in der 1958 erschienenen Arbeit «Niels Stensen und
der Cartesianismus» zu verfolgen versucht. In der «Defensio et plenior
Elucidatio» finden wir das wohl reifste Urteil Stensens über den Cartesianismus

und den Spinozismus: «Cartesianae philosophiae iteratum mentionem

facio, primam in laudem ejus, alteram in ejus reprehensionem, ut habent

humana omnia quaedam, quae laudes, alia, quae reprehendas, in quo a divinis
discrepant, quae sola in omnibus omni laude digna. Laudem dignam judico
detegendi praejudicia, non quatenus omnia ut falsa supponenda jubet, aeque
enim vitiosum judico vera tamquamfalsa supponere acfalsapro veris admittere,
sed quatenus docet ex facilitate erroris in judicando, quam quilibet non in aliis
modo, sed in se ipso frequentibus experimentis cognoscit, ad prudentem judicii
suspensionem pergere et ex aliorum se invicem ex eodem principio impugnan-
tium contradictione prudens, tum de ipso principio, tum de modo utendi illo
dubium formare, hinc inquirere, quod ipsi pro caeteris privilegium ab illum
eximens in via, per quam omnes alii toties ipsius judicio in devia abripiuntur,
quoties idem cum ipso non sentiunt» — «Ich erwähne des öfteren die Cartesiani-
sche Philosophie, bald um sie zu loben, bald um sie zu tadeln. Alles
Menschliche hat ja seine lobens- und seine tadelnswerte Seite im Unter-

49



schiede zum Göttlichen, das in allem lobenswert ist. Für lobenswert halte ich
die Methode zum Auffinden von Vorurteilen, nicht insofern sie alles als

falsch voraussetzen heißt, meiner Meinung ist es ebenso falsch, Wahres als

falsch vorauszusetzen wie Falsches als wahr anzunehmen, sondern nur
insofern als sie wegen der Leichtigkeit, mit der wir irren in unserem Urteil,
was ein jeder nicht nur an andern, sondern auch an sich selbst häufig
wahrnimmt, uns mahnt, vorsichtig im Urteil zurückzuhalten und klug
geworden durch den Widerspruch der sich auf Grund desselben Prinzipes
Bekämpfenden, sowohl das Prinzip selbst wie auch seine Anwendung in
Zweifel zu ziehen. Auch mahnt sie uns, nach dem Privileg zu forschen, das
den einen vor allen andern befähigt, auf einem Weg nicht in Irrtum zu fallen,
aufwelchem seinem Urteil nach alle andern so oft geirrt haben, sobald sie mit
diesem Prinzip nicht übereinstimmten» (Sten.Op. theol.2, 388). Auf der

gleichen Seite fährt Stensen fort «Repraehensione vere dignam eandem

philosophiam judico in Ulis solis, ubi author proprii methodi oblitus pro certis

supposuit, quae per rationem nondum determinaverat. Unde multi in graviora
abrepti sensim omnem Christinanismum si non penitus exuunt saltern ita
languidum reddunt ut vix praeter nomen et inanem umbram ipsis residuum
sit. Hoc in Spinoza et ejus sequacibus evidens est, quos Cartesianaphilosophiae,
uti jactant perfectio, re autem ipsa destructio totos dedidit materiales qui pariter
methodi praedictae obliti suppositiones suas tamquam demonstrationes vendi-
darunt, et quia cum Cartesio noluerunt profited ignorantiam modi, quo mens et

corpus seu cogitatio et extensum uniuntur in extremum praecipitium abrepti,
voluerunt ea diversa quidem esse attributa, sed unius ejusdemque substantiae,
licet nondum demonstrarint vel extensum non posse esse sine motu, vel motus in
extenso existendi aliique extenso sese comrnunicandi modum. Unde omnem
theologiam, et speculativam etpracticam,per suppositiones istas gratis assump-
tas in mille absurdorum farraginem mutarunt. Scilicet, qui nil nisi materiam

sapiunt, Deum j'aciunt omnium rerum materialem aggregatum, homini licen-
tiam dant, omnibus omnium sensuum suavibus fruendi etc. sublata libertate

eligendi, sublata orandi utilitae, sublatis a morte poenis et praemiis» —

«Tadelnswert erachte ich diese Philosophie dort allein, wo ihr Urheber seine

eigene Methode vergißt und als sicher voraussetzt, was er noch nicht mittels
der Vernunft bewiesen hat. So lassen viele zu noch Schlimmerem fortgerissen,

alles Christentum, wenn sie es auch nicht ganz ablegen, so absterben,
daß außer dem Namen und einem wesenlosen Schatten kaum etwas übrig
bleibt. Das sieht man deutlich bei Spinoza und seinen Anhängern, welche der
Ausbau, wie sie sagen, tatsächlich aber die Zerstörung der cartesianischen

50



Philosophie zu völligen Materialisten gemacht hat. Sie vergaßen ebenfalls
die erwähnte Methode und gaben ihre Vermutungen als Beweise aus. Und
weil sie nicht wie Descartes ihre Unkenntnis von der Verbindung von Geist
und Körper, Denkendem und Ausgedehntem eingestehen wollten, gerieten
sie in die schwersten Irrtümer und behaupteten, beides seien Attribute ein
und derselben Substanz, ohne vorher bewiesen zu haben, daß ein
Ausgedehntes ohne Bewegung nicht möglich sei oder welcher Art eine solche für
das Ausgedehnte notwendige Bewegung sein müsse, noch die Art und Weise,
wie diese sich dem Ausgedehnten mitteilen könne. So verwandeln sie die

ganze Theologie, sei sie nun spekulativ oder praktisch, in einen Mischmasch

von tausende Absurditäten. Weil sie nur noch Materie kennen, machen sie

die Gesamtheit aller materiellen Dinge zum Gott und erlauben dem
Menschen allen Sinnengenuß, weil es ja keinen freien Willen gibt, weil es keinen
Sinn hat zu beten und weil dem Tode weder Strafe noch Belohnung folgt»
(Sten. Op. Theol. 1, 388ff.). Hier spricht der Pastoraltheologe, der die üblen
Folgen einer solchen Philosophie voraussieht. Den ersten Anstoß zu einer
Kritik der Lehren Descartes' gaben Irrtümer anatomischer Art, die Stensen

in Descartes' Lehre nachgewiesen hatte. In Spinoza konnte Stensen keinen
Reformator cartesianischer Philosophie sehen, sondern ihren Deformator,
vor dem er seine Zeitgenossen warnt. Trotz all dem schwingt im Briefe
Stensens an Spinoza immer noch eine gewisse Sympathie für den einstigen
Jugendfreund mit.

Die Kollegianten in Rijnsburg

Seit 1661 lebte Spinoza in Rijnsburg, dem Zentrum der Sekte der Kollegianten

oder Arminianer. Jabob Arminius, eigentlich Harmensen, wurde 1560 zu
Oudewater in Süd-Holland geboren. Er studierte in Leiden, Genf und Basel

Theologie und wurde 1603 in Leiden Professor der Theologie. Er begründete
die Kollegianten, die ihren Namen von den Kollegien oder Zusammenkünften

herleiteten. Sie suchten ihre Grundsätze aus der Bibel, so wie sie jeder
verstand abzuleiten. Ein Prediger- oder Priesteramt anerkannten sie nicht
und hatten auch keinerlei Dogmen. Sie lehrten allgemeine Menschenliebe
und waren Kriegsgegner. Nach der Schreckensherrschaft der spanischen
Inquisition wollte man frei sein von jedem Zwang. An die Stelle der
kirchlichen Autorität trat die politische Unabhängigkeit, die jedem Bürger
volle Freiheit in religiösen Dingen garantierte. Durch den Krieg mit Spanien
wurden die Holländer eine seefahrende Nation, die gleichberechtigt mit

51



Spanien, Frankreich und England auftrat. Der Grundsatz der Kollegianten
war «elk nach zyner neiging en zyn's aart». So zerfielen sie sehr rasch in viele
kleine Gruppen. Eine der bedeutendsten dieser Gruppen waren die Rijnsbur-
ger. Ihre Begründer waren die drei Söhne des Jakob van der Kodde. Nach
dem Tode seiner drei Söhne Jan, Adriaen und Gijsbrecht wurde 1661 der
Bäcker Franz Joachim Oudaen aus Rotterdam, der aus Rijnsburg stammte,
das Haup t dieser Gemeinde, die nur einen losen Zusammenhang hatte. Jeder
konnte hier frei seiner Religion nachleben und Schüler um sich sammeln. In
ihren Versammlungen konnte jeder das Wort ergreifen, der sich dazu

getrieben fühlte. Nach Christi Beispiel feierten sie gemeinsam das Abendmahl

zur Erinnerung an dessen Tod am Kreuze und hielten an der Taufe der
Erw achsenen fest. Man darf wohl annehmen, daß Spinoza sich nicht sehr zu
einem solchen neutestamentlichen Prophetentum hingezogen fühlte.
Oudaen verdächtigte Spinoza des Unglaubens und war ihm deshalb keineswegs
wohlgesinnt. Spinoza aber schätzte nach seiner Ausstoßung aus der

Synagoge von Amsterdam das Klima größter Duldsamkeit sowie die Möglichkeit,

Schüler um sich zu sammeln und in aller Ruhe mit ihnen zu diskutieren
über Gott, die Welt und den Mitmenschen. Spinoza hatte die Ausbildung
eines jüdischen Rabbiners erhalten und kannte den Talmud und die
Kabbala. Er kannte aber auch die zeitgenössische Scolastik sowie mittelalterliche

und alte Philosophen, den Neu-Platonismus der Italiener und die
Neue Stoa. Er hat alles gelesen, was ihm zugänglich war. Darüber orientiert
seine eigene Bibliothek. Auch war ihm ja die Bibliothek der Universität
Leiden zugänglich. Sein konsequenter Rationalismus führte schließlich zum
Bruch mit dem orthodoxen Judentum und zum Ausbau eines eigenen
philosophischen Systems. Spinoza hat ungeheuer viel gelesen, ohne dabei ein
Eklektiker zu werden. Über den geistigen Werdegang des jungen Philosophen

hat vor allem Dunin-Borkowski in seiner wertvollen Arbeit «Der junge
Despinoza, Leben und Werdegang im Lichte der Weltphilosophie» (2. Auflage

1933, 608 Seiten, Aschendorffsche Verlagsbuchhandlung, Münster-
Westph.) reiches Material zusammengetragen und manches zum besseren
Verständnis dieser rätselhaften Gestalt getan.

Spinoza in Rijnsburg

Für Spinoza ist typisch, daß er wenig Schriftliches hinterlassen hat. Es ging
ihm viel mehr darum, seine Gedanken konsequent zu Ende zu denken und
alles im Kreise seiner Schüler zu diskutieren. Dazu bot Rijnsburg eine sehr

52



günstige Gelegenheit. Spinoza war nicht nur ein scharfer Denker, er

verspürte auch Mitteilungsgabe und Mitteilungsdrang. Er bemächtigte sich
vieler Ideen und BegrifFe, durchdrang sie mit eigenen Gedanken und kam so

zu einem zusammenhängenden System. Als Grundgedanken beschäftigten
ihn das Verhalten des Unendlichen zum Endlichen und der Übergang vom
Unerschaffenen zum Gewordenen. Ganz allmählich traten seine Grundthesen

hervor: «Der Begriff der Wahrheit und Gewißheit, die Einheit von Gott
und Welt, die Ausdehnung als Eigenschaft Gottes, die Seele als Idee des

Körpers, die Notwendigkeit allen Geschehens kamen bereits damals (d.h. in
den Jahren 51 bis 55) zum Durchbruch» (Dunin-Borkowski St. «Spinoza»
Bd. 1, Seite 253). Sein Ausschluß aus der Synagoge ist nur äußerlich
betrachtet ein Wendepunkt, den er selber hervorhob, indem er sich nun den
Namen gab «Benedictus de Spinoza». Seine freiwillige Verbannung nach
Oudekerk und nach Rijnsburg waren eine Zeit des Nachdenkens, des

Forschens und des Lehrens. Es begann hier eine Zeit der Auseinandersetzung
mit dem Cartesianismus. Spinoza fühlte sich wie Stensen von der Lehre des

Mathematikers, Physikers und Philosophen Descartes angezogen, wenn er
ihm auch stets kritisch gegenüberstand. Das bekannte «more geometrico»,
was man wohl «mit mathematischer Genauigkeit» übersetzen muß, hatte
Stensen wie Spinoza in seinen Bann geschlagen. Wir müssen darnach
trachten, in unseren Schlüssen vorsichtig zu sein und nichts zu übereilen,
indem wir dogmatische Systeme aufstellen und aus Llypothesen Theorien
machen, die wir schließlich als Realität auffassen. Das Prinzip war gut und
ist es noch heute; die Anwendung ist jedoch inkonsequent und läßt bei

Spinoza oft eine erschreckende Vieldeutigkeil zu. So sagt Dubin-Borkowski
auf Seite XIX seiner Einleitung zum Buche «Spinoza» Band 1: «Ich kenne
mindestens 50 verschiedene Deutungen des Spinozismus und ich kenne

gewiß nicht alle; in jeder dieser 50 Gruppen lasse ich noch aus besonderer
Toleranz mehrere Interpretationen als gleich gelten, welche immerhin in
nicht ganz unbedeutenden Fragen abweichen. Es kann also weder von einer
weilgehenden Übereinstimmung der Kommenlatoren, noch von einer
besonderen Klarheit des Autors selbst die Rede sein.» Nachdem Spinoza
1656 aus der jüdischen Gemeinde ausgestoßen worden war, lebte er ganz
seiner Philosophie hingegeben zuerst in Oudekerke, ab 1660 in Rijnsburg.

Ich betone, daß ich kein Philisoph von Fach bin, sondern meiner
Ausbildung nach Medizin studierte, und stehe damit Stensen näher als

Spinoza. Ich bin über Stensen zu Spinoza gekommen, weil mich die
Freundschaft dieser beiden jungen Männer interessiert hat. Einen philoso-

53



phisch ausgebildeten Leser meines Artikels bitte ich deshalb um Nachsicht.
Auch habe ich die «Körte Verhandeling» nicht im holländischen Urtext
gelesen, sondern war auf deutsche und französische Texte derselben
angewiesen. Ich habe dieselben möglichst vorurteilsfrei auf mich wirken lassen,
wie dies wohl auch von Stensen anzunehmen ist.

In der Rijnsburger Gruppe um Spinoza ist Stensen vermutlich durch
seinen Studienfreund Theodor Kerckring (1640—1693), später Arzt in
Amsterdam und Hamburg, eingeführt worden. Im Kreise um Spinoza wurde
vor allem diskutiert. Es zirkulierten allerdings auch handgeschriebene
Notizen. Zwei solcher «Kolleghefte» um 1650 sind bis auf uns gekommen. Sie

sind sicherlich nicht von Spinoza geschrieben worden, sondern stellen eine

Art Echo der Lehre Spinozas dar: «Ainsi le Court Traite nous apportera une
alhmosphere spinoziste, une image rapprochee et des elements authenticpies
du Systeme, meme s'il ne nous livrent pas l'expression definitive et pure de la

philosophie de Spinoza» (Boss p.7). Wir können uns mit Ililfe der «Körte
Verhandeling» wenigstens eine Vorstellung davon machen, was Stensen im
Rijnsburger Kreis gefunden hat, nämlich die Elemente einer geistig sehr
hoch stehenden Philosophie, die sich mit den Fragen nach Gott, der Welt
und dem Nächsten beschäftigte. Für Stensen bedeutete dies, daß er den

nötigen Abstand gewann gegenüber der lutherischen Orthodoxie, in welcher
er erzogen worden war, und er damit seiner Konversion vorarbeitete. Über
Spinoza selbst wissen wir eigentlich sehr wenig. Die erste ausführliche
Biographie erschien 1705 in holländischer Sprache. Ihr Verfasser war
Johann Köhler (Colerus), der seit 1679 Prediger der lutherischen Gemeinde

von Amsterdam war. Im Vergleich mit Lucas (1719), der oft seiner Phantasie
die Zügel schießen läßt, ist er verhältnismäßig zuverlässig. Wir wissen viel
über den Spinozismus und unverhältnismäßig wenig über Spinoza selber.

Eines ist sicher, er war von großer Ehrlichkeit des Denkens, von
außerordentlicher Bescheidenheit und Diskretion.

Körte Verhandeling van GOD, de Mensch en deszelvs Welstand
Kurze Abhandlung von Gott, dem Menschen und dessen Glückseligkeit

Eine kurze Apologie über das Wesen seines Systems, die er kurz nach der

Ausschließung aus der Synagoge geschrieben hatte, ist leider verlorengegangen.

Die erste Schrift, eben die <Kurze Abhandlung von Gott, dem Menschen
und dessen Glückseligkeit), stammt nicht von Spinoza selber, gibt aber

Einblick in die Ideen, welche im Rijnsburger Spinoza-Kreis diskutiert

54



.IVIC '/////rli /i/Uf
,\L„

(f

?< /((.Ll\'JC/(

i iMJ

JJfCS .r /.L'A'J.
if." ..•" J h, ,<f,,, -fi /, r
fit, frl-fifl«' \l'i, f'M V Jc1^! fin j, VJ '>11^

fh'.j«9t. !i -iffO'«* o.'p' i..^£V"2I^ ^',^e itnt.rf.

J, !/• .> f " f ff *c/A
f I

£+1 (tu lll")^ *}f ^ H«-i (j* ** f\ /til

l5n.it Vwtt Vt>,7 p- et t ^)c<(yX*

(jjp ^U^VAA*. VI*M- AT *it)f ti tfi (Vuti

AM I £*cli VvW C\ \\tclf'~t)p(l ?4

I^VH^1^ V m t tVj( VS'.A^I

>tto(j-4c^-WcV^cSi' ilt oj- aikfj it* ^aX i'ß^
viilM- i, ',„ ^ V -,/,/,

'r+1 t-fi f ~f *+'&*'

VW^Vlf-) (uvf, (^cwk- Ytli/tpd*1 ^l XL. C-Ii

\fdhlfTiuit^txAt M •* '<ftiuViX.il/tt.*« i /c^332äU^^*^

fitj <f li^eh g'cf^ltl, j£it% nuiWfi.

Titelseite der «Körte Verhandeling» aus Monnikoffs Manuskript
des kurzen Traktes, sog. Handschrift B Kiinigl. Bibl. Haag

wurden. Der kurze Traktat ist sozusagen ein Echo seiner damaligen Lehre,
Von Dunin-Borkowski (1933) hat das sehr treffend formuliert: «Sucht man
die ersten philosophischen Gedankengänge sich zu vergegenwärtigen und
benützt den kurzen Traktat als Palimpsest, der alte verblichene Züge in sich

birgt, so drängt sich die Uberzeugung auf, daß er zunächst die Substanziali-

55



tat der Seele leugnete. Der Geist erschien ihm damals als Akzidens des

Körpers. Bei der Berührung mit dem Cartesianismus und der zeitgenössischen

Philosophie und im Anschluß an die eigene spätere Erkenntnistheorie
mußte sich aus dieser Auffassung mit logischer Notwendigkeit die Ansicht
von der Seele als Idee des Körpers herausbilden» (Spinoza Bd. 1, Seite

117/18).
Das Schlüsselproblem des kurzen Traktates ist die Existenz Gottes, für

die Spinoza drei Beweise a priori und einen a posteriori zu erbringen sucht.
Alles, was der Idee Gottes zuzuschreiben ist, trägt den Charakter des

Unendlichen. Unsere Erfahrung ist jedoch beschränkt. Das Unendliche
entstammt somit nicht uns. Da Sein und Erkannt-Werden einander
zugeordnet sind, muß etwas klar und deutlich zur Natur einer Sache gehören,
muß es notwendigerweise auch so existieren. Der zweite Gedankengang ist
dem ersten sehr ähnlich. Wenn es zur Definition Gottes gehört, daß er ewiges
Sein ist, dann muß er auch als solches existieren. Was in der Definition
enthalten ist, muß auch tatsächlich vorhanden sein. Der dritte Beweis stützt
sich auf die Unendlichkeit Gottes. Wenn wir in der Uage sind, solches zu
denken, so ist dies gleichbedeutend mit der tatsächlichen Existenz. Spinoza
fühlte irgendwie die Schwächen dieser Argumentation und versucht den
Existenzbeweis auch a posteriori. Wenn unser schwacher Verstand uns eine

Vorstellung von Gottes Existenz bilden kann, so kann das niemals menschliche

Erfindung sein. Die zureichende Begründung kann nur in Gottes
tatsächlicher Existenz liegen (1,1). Dann versucht Spinoza zu zeigen, was
Gott ist, nämlich das absolute Sein (1,2). Es genügt aber nicht zu wissen, daß
Gott existiert. Wir müssen ihn auch als Ursache von allem erkennen.

Begrenztes kann nur im Unendlichen, das heißt in Gott existieren. In diesem

Sinn ist Gott die Ursache von allem (1,3). Einem Wechsel unterworfen zu
sein ist unvollkommen. Weil Gott das volle Sein ist, muß er auch ewig sein.
Sein Handeln ist von Ewigkeil vorbestimmt. Seine Freiheit besteht darin,
das Vollkommene zu verwirklichen. Gott will auch die Vollkommenheit
seiner Geschöpfe. Und nur insofern diese nach Vollkommenheit streben, sind
sie glücklich. Die Freiheit Gottes schließt Notwendigkeit nicht aus (1,4).
Spinoza unterscheidet zwei Arten der Vorsehung, eine allgemeine und eine
besondere. Unter Vorherbestimmung (1,6) versteht Spinoza die Kausalität
aller Dinge. Die hervorragendsten Eigenschaften Gottes sind die unendlichen

Eigenschaften der Ausdehnung und des Gedankens (1, 7). Gott als reine
Ursache hat eine aktive Seite (natura nalurans) wie auch eine passive
(natura naturata) (1,8). Je klarer wir Gottes Wesen erfassen, um so größere

56



Glückseligkeit wird uns zuteil (1,9). Im folgenden Abschnitt (1,10)
unterscheidet Spinoza die Dinge, wie sie wirklich existieren, von denen, die nur in
unsern Gedanken ihre Existenz haben und somit unser Werk sind. Zu
letzteren gehören «gut» und «bös». Wir selber sind die Quellen davon, sie

bestehen nur in unserer Vernunft und hängen allein vom Menschen ab, der
somit die Quelle aller Ethik ist. Handelt der l.Teil von Gott, so handelt der
zweite Teil vom Nächsten. Die Seele des Menschen ist eine Art des Denkens in
einem bestimmten körperlichen Zustand. Sie ändert sich somit ständig.
Spinoza unterscheidet verschiedene Erkenntnisarten, mit denen wir uns
selbst und die Welt erfassen (2,1): Meinungsbildung, Glauben und wahres
Wissen durch Intuition. Die Meinungsbildung unterliegt häufigem Irrtum
(2,2). Der Glaube erschließt die Kenntnis aus bereits Bekanntem. Die klare
Einsicht ist spontane Intuition einer Sache oder eines Sachverhaltes. Aus

Meinungsbildung gehen alle Gefühle hervor, die vernunftwidrig sind. Aus

Vernunftgründen gehen alle guten und echten Gefühle hervor. Intuition
erschließt uns direkt das Wesen der Dinge. Vom Grade der Erkenntnis hängt
die Art zu lieben ab. Da Wahrheit ewig ist, bleibt keinerleit Platz für
Überraschung oder Erstaunen (2, 3). In der Intuition wird uns etwas aus sich
selbst klar. Wir erfassen es so direkt in seinem Wesen. Ein solches Erkennen
muß uns im Leben den Antrieb geben. Der vollendete Mensch einigt sich
durch Intuition mit seinem Gott (2,4). Spinoza beginnt die Analyse der
Gefühle mit der Analyse der Liebe. Er definiert sie als Genuß einer Sache und
Vereinigung mit derselben (2,5). Auf der untersten Stufe steht die Vereinigung

mit vergänglichen Dingen. Darüber steht die Liebe zu den allgemeinen
Dingen. An höchster Stelle steht die Liebe zu Gott oder, was dasselbe ist, die
Liebe zur Wahrheit. Die Grundlage der spinozistischen Moral ist, durch
verbesserte Erkenntnis zu höherer Liebe zu kommen. Das Gegenteil der
Liebe ist Haß und Abneigung (2,6). Sie wirken zerstörend und sind die
Ursache von Traurigkeit und Zorn. Sie sind immer schlecht. Das einzige
Mittel, sie zu bekämpfen, ist bessere Erkenntnis. Wir sind traurig über den
Verlust eines Gutes. Dagegen können wir nur ankämpfen, wenn wir erkennen,

daß unser einzig wahres Gut ewig ist (2,7). Nachdem wir über die

grundlegenden Eigenschaften nachgedacht haben, ist es an der Zeit, zu jenen
zu kommen, die uns besonders betreffen und unsere eigene Persönlichkeit.
Wenn wir uns vergleichend beurteilen, so kann das Ergebnis richtig oder
falsch sein. Ist es richtig, so werden Edelmut und Demut die Folge sein (2,8).
Ist es dagegen falsch, so führt das zu Stolz und zu falscher Bescheidenheit.
Wir ersehen daraus, wie wichtig es ist, uns und unsere Fähigkeiten objektiv

57



richtig einzuschätzen. Handelt es sich um Dinge, die erst auf uns zukommen,
so gruppieren sich die Gefühle um die beiden Pole Hoffnung oder Furcht
(2,9). Nehmen wir unsern Einfluß auf den Verlauf der Dinge als Maßstab, so

können wir zwischen Unentschiedenheit und Kühnheit schwanken. Der
wahre Weise, der die Notwendigkeit des Ablaufs aller Dinge erkannt hat,
kennt solche Gefühle nicht. Gewissensbisse und Reue betreffen beide

Vergangenes. Sie sind zwecklos. Vernunft und Liebe haben an deren Stelle zu
treten. Wenden wir uns unserm Nächsten direkt zu, so nennt Spinoza (2,11)
Spott und sich-lustig-Machen über andere. Es handelt sich um falsche

Urteile, die man besser vermeidet. Alles, was geschieht, geschieht ja mit
Notwendigkeit. Gegenüber dem Urteil anderer können wir uns geehrt oder
beschämt fühlen (2,12). Der Weise ist der Überzeugung, daß diese Dinge
keine Bedeutung haben. Er wird sich nicht betroffen fühlen, sondern sie zum
Wohle der Mitmenschen zu verwenden suchen. Betrachten wir den
zwischenmenschlichen Austausch (2,13). Die Vernunft verlangt, daß wir allen
Menschen nach Kräften helfen. Bedauern (2,14) ist eine Art der Traurigkeit
und daher zu vermeiden. Wahrheit ist aus sich selber klar. Sie kann nicht
abgeleitet werden, weil sie dasselbe ist wie Gott (2,15). Unser Wollen hängt
nur von unserer Erkenntnis ab (2,16). Wir haben keinerlei freien Willen
(2,17), sondern handeln als Teile eines Ganzen, dem wir angehören (2,18).
Das muß uns mit Freude und Genugtuung erfüllen (2,19). Wie Gedanke und
Ausdehnung Attribute desselben Seins sind (2,20), so bilden auch Leib und
Seele ein Ganzes, in dem beide einander entsprechen, ohne daß man von einer

gegenseitigen Abhängigkeit sprechen könnte. Die Vernunft, die nach
unabänderlichen Regeln etwas schließt, erfaßt mehr als die Meinung, die nur
vom Hören-Sagen erschließen kann (2,21). Über dem Vernunftschluß steht
die Intuition, welche die Sache als solche unmittelbar erfaßt (2,22). Mit dem

Körper stirbt auch die Seele (2,23), es sei denn sie vereinigt sich mit dem

Unveränderlichen, d.h. mit Gott. Gott liebt nicht seine Kinder wie ein
Vater. Er ist der Seinsgrund aller Natur (2,24), damit auch derjenige des

Menschen. Weil Gott höchstes Sein ist, erscheint der Gedanke eines
Widersachers Gottes absurd. Spinozas System (2,26) vollendeten Determinismus
und völliger Freiheit führt zum «Ama Deum et fac quode vis» des heiligen
Augustinus.

Ich habe hier versucht, die wichtigsten Erkenntnisse der «Körte Verhan-

deling» wie Perlen auf einen Faden aufzuziehen. Sie bildeten die

Diskussionspunkte des Rijnsburger Spinoza-Kreises und müssen auf den jungen
Stensen überwältigend gewirkt haben.

58



Der Geist des Barocken

Der Denker Spinoza und der Naturforscher Stensen sind nur aus dem
Lehensstil ihrer Zeit, eben dem des Barocks verständlich, der das Statische
in Dynamik auflöst. Der Barock ist ein ausgesprochen dialektischer Stil, der

Gegensätzliches zu vereinen sucht. Wir sehen das in der Architektur, in der
Plastik und Malerei dieser Zeit. Wir spüren es auch in der Musik und in der
Wissenschaft, sei es nun Naturwissenschaft oder Geisteswissenschaft. Alte
ehrwürdige Formen werden zerbrochen, um Platz und Baumaterial für den

neuen Zeitstil zu schaffen. Bei Spinoza wird das traditionelle Judentum in
Trümmer gehen. Bei Stensen ist es die Konversion, in der die traditionelle
Orthodoxie des Lutheranertums zusammenbricht. Bei Spinoza bereitet sich

ganz allmählich die neue Geisteshaltung vor, die schlußendlich zum
feierlichen Ausschluß aus der Synagoge führt, während bei Stensen es viel
plötzlicher zur Krise der Konversion kommt. In beiden Fällen wirkt der
Cartesianische Zweifel als Werkzeug des Umbruches. Wenn wir unvoreingenommen

die <Korte Verhandeling> lesen, wird uns vieles sowohl bei Spinoza
wie auch hei Stensen klarer erscheinen. Es werden dadurch die bisherigen
Zeugnisse, die zunächst wie ein Monolog wirken, erst zum Dialog.

Benütztes Schrifttum

Betschart I., «Stensen — Spinoza — Leibmz im fruchtbaren Gespräch.» Salzburger Jb. fur
Philosophie und Psychologie 1958, 1—17.

Boss G. «L'cnscigiiement de Spinoza. Commentaire du «Court Traite>.» Ed. du Grand Midi,
Zurich 1982, 178 p.

Dunm-Borkowski von St., «Der erste Anhang zu De Spinozas kurzer Abhandlung.» Chronicum
Spmozanum 1 (1921), 63—80.

— Spinozas Körte Verhandehng van God, de Mensch en deszelvs Welstand.» Chronicum
Spinozanum 3 (1923), 108—141.

- «Der junge Spinoza», Spinoza, Bd. 1, 628 S., 2. Auflage Munster 1933, Aschendorflsche

Verlagsbuchhandlung.
Faller A., «Niels Stensen und der Cartesiamsmus», in Scherz G. «Nicolaus Steno and his

Indice.» Acta Scient.Nat. et Med.15 (1958), 140—160.

Kahler W., «Johannis Coleri vormaligen lutherischer Predigers im Haag Wahrheit der
Auferstehung Jesu Christi wider B. de Spinoza und seine Anhänger verteidigt nebst einer

genauen Lebensbeschreibung dieses berüchtigten Philosophen.» Lemgo 1734.

Lucas. N.L. «Die Biographie Despmozas.» Nouvelles litt. 10 (1719).
Sigwart Chr., «B. de Spinoza's kurzer Traktat von Gott, dem Menschen und dessen Glückseligkeit.»

Tubingen 1870.

Spinoza B., «Opera. Ausgabe C.» Gebhardt. Heidelberg 1972H.

Vugs, J.G., «Steno in Leiden » Janus 62 (1975) 157—168

59



Zusammenfassung

Spinoza und Stensen sind typische Vertreter der Zeit des Barocks, der eine als Naturforscher
und Bischof, der andere als Denker und Philosoph. Die Freundschaft beider muß als erwiesen

gelten. Der Dialog beider Freunde kann fur Stensen direkt aus seinem Briefwechsel erschlossen

werden. Fur Spinoza muß man auf dessen «Körte Verhandehng van God, de Mensch en

des7elvs beistand», deren Kapitel die Themen angeben, die im Rijnsburger Spino7a-Kreis
besprochen wurden, zurückgreifen.

Summary

Both Spinoza and Stensen are characteristic representatives of the age of the Baroque, the

former as a philosopher and thinker, the latter as a scientist and a RC convert and bishop. The

friendship between the two men must be considered as proven. Their friendl) dialogue tan, 011

the one hand, be dueetly deduced from Stensen's letters. As to Spinoza's, 011 the other hand,

one will have to go back to his Körte Verhandehng van God, de Mensch en deszelus Welstand,
whose chapters treat of the subjects dealt with 111 the Rijnsburg Spinoza circle.

Prof. Adolf Faller

Medi7ingeschichtliche Bibliothek des anatomischen Instituts
I, rue A.Gockel
CTF-1700 Fribourg

60


	Anatomie und Philosophie : Niels Stensen (1638-1686) und sein Jugendfreund Benedictus de Spinoza (1632-1677)

