Zeitschrift: Gesnerus : Swiss Journal of the history of medicine and sciences
Herausgeber: Swiss Society of the History of Medicine and Sciences

Band: 43 (1986)

Heft: 3-4

Artikel: Vom irren Armen zum armen Irren : eine Untersuchung zu Irrenwesen
und Irrsinn im barocken Rom

Autor: Kl&ui, Christian

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-521457

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-521457
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Vom irren Armen zum armen Irren

Eine Untersuchung zu Irrenwesen und Irrsinn im barocken Rom

von Christian Klaui

Vorwort

In der vorliegenden Untersuchung wird der Prozel} einer ersten Institutionalisierung in der
Irrenfiirsorge Roms, der in der Mitte des 16. Jahrhunderts einsetzt, nachgezeichnet. Beson-
dere Beachtung finden die damit verkniipften Verdnderungen in der gesellschaftlichen
Position der Irren und in der Wahrnehmung des Irrsinns selbst. Sie ergeben sich im Kontext
groflerer Umstrukturierungen soziookonomischer Art (wachsende stiadtische Armut), ideolo-
gischer Art (Gegenreformation und beginnender Barock) und wichtiger Verinderungen im
Firsorgewesen.

Wir haben die Entwicklung des «Hospitale delli Poveri forestieri e Pazzi», das zum ersten
Irrenhaus Italiens werden sollte, anhand aller autfindbaren (nur teilweise veréffentlichten)
Quellen aus dem Zeitraum zwischen 1561 und 1635 untersucht auf dem Hintergrund einer
Analyse der stadtischen Sozialstruktur und der Entwicklung im offentlichen Assistenzwesen.
Dazu bedienten wir uns zahlreicher zeitgenossischer Schilderungen der «frommen und
wohltatigen» Einrichtungen und konsultierten Erlasse zur Armen- und Sozialpolitik, ver-
schiedene Spitalstatuten, Berichte apostolischer Visiten und weitere verstreute Quellen. Die
teilweise lateinischen, teilweise italienischen Manuskripte und Druckerzeugnisse haben wir an
folgenden Orten aufgefunden: Archivio segreto del Vaticano (ASV); Biblioteca apostolica del
Vaticano (BAV); Archivio dell’Ospedale di S. Maria della Pieta (ASMP); Archivio di Stato di
Roma (ASR).

Weiter stiitzten wir uns auf neuere Arbeiten der Geschichtsforschung iiber das damalige
Assistenzwesen Roms und das Pauperismusproblem in Rom und weiten Teilen Europas.
Wichtige Informationen iber das dkonomische und soziale Leben Roms fanden wir im
umfangreichen Werk von J. Delumeau. Von den wenigen Arbeiten iiber die Entstehung des
ersten Irrenhauses in Rom sind besonders die «Studi sulla pazzia nella provincia di Roma» von
A. Gianelli zu erwihnen, der wichtige Quellen publizierte.

Es sei noch eine Bemerkung zum Sprachgebrauch erlaubt. Um dem historischen Mangel
an begrifflicher Entfaltung und klarender Schérfe in den lateinischen und italienischen
Texten optimal Rechnung zu tragen, verwenden wir umgangssprachliche Begriffe wie «Irre»,
«Irrsinn», «Verriickte», ohne eine heutige psychiatrische Terminologie zu implizieren.
Ahnliches gilt fiir den Gebrauch der Begriffe « Armer» und «Armut», in denen soziologische,
okonomische und auch moralische Aspekte schillernd und in einem wechselnden Mischver-
hiltnis enthalten sind. Durch eine Verinderung in diesem Mischverhiltnis machen diese
Begriffe in der besprochenen Zeitperiode eine Bedeutungsverschiebung durch, deren Bertuck-
sichtigung fiir ein addquates Verstandnis wichtig ist.

Gesnerus 43 (1986) 279-298 279



I. Vom Obdachlosenasyl zum Irrenhaus
1. 1563: Das neue « Hospital der armen Fremden und Irren»

«Es gelte, daf} die Erfiillung und Vollendung des gottlichen Gesetzes ganz
darin bestehe, Gott, unsern Herrn, und den Nachsten, unsern Bruder, zu
lieben, und daf} keiner sich rihmen konne, Gott zu lieben, den man nicht
sieht, wenn er nicht zuerst den Nachsten, der ihm direkt vor den Augen ist,
liebt und ihm Gutes tut, denn lieben heif3t nichts anderes als dem Gutes tun,
den man liebt. Von hier kommt es, dal} einige, die das Gesetz zu erfullen und
unserm Herrn zu dienen begehrten und die haufig Armselige in den Strallen
liegen und vor Kalte sterben sahen, sich ihres Elends zu erbarmen begannen
und gedachten, mit einem oder zwei Betten in einem kleinen Haus vorzusor-
gen, um diesen Armen helfen zu konnen.»

So beginnen die «Erlasse, Statuten und Konstitution der Kompagnie der
Madonna della Pieta des Hauses oder Hospitals der armen Fremden und
Irren der erhabenen Stadt Rom» von 1563.1

Diese Urkunde enthalt einen Abril} der Entstehungsgeschichte des Hospi-
tals und dessen erste Statuten. Sie ist die Grindungsurkunde einer Institu-
tion, die einige Jahrzehnte spater zum ersten Irrenhaus Roms werden sollte.

Die Laienbruderschaft, die das barmherzige Werk fiihrt, bietet — neben
den erwahnten «Armen» — «auch den Fremden, die kein Obdach finden und,
ausgehungert (in Rom) angekommen, nicht wissen, wohin sich wenden»,
ihre Gastfreundschaft an.? Erst spater —sagt uns der historische Ruckblick —
wird im unterdessen vergroferten Hospital auch Irren Aufnahme gewahrt:

«Da bis jetzt in Rom kein Haus oder Hospiz fir Menschen, die verriuckt
(matti) und vom Verstand beraubt (privi d’intelletto) sind, existiert, und da
sich viele derartige elendigliche Personen finden, nackt, barfufl und ohne
Fiihrung, die vor Kilte und durch andere Ubel sterben ohne Hilfe fiir ihre
Korper, legt man fest ..., dal} alle verlassenen und von aller Hilfe und
Unterstiitzung im Stich gelassenen Verriickten in besagtem Hospital aufge-
nommen werden als fir sie bestimmter Herberge. In diesem Hospital sollen
sie gefithrt und erndhrt werden mit allem, was sie benétigen, und Heilmittel
erhalten, wenn es notig ist.»?

Das Hospital dient 1563 also denjenigen Armen, die hilflos, verlassen und
in erster Linie obdachlos sind, die niemanden haben, der sie unterstiitzt, und
die der Kilte und dem Hunger in brutaler Weise ausgeliefert sind. Seien es
nun arme Fremde, die ohne Referenzen in die Stadt gekommen sind, Arme,
die durch korperliche Schwiche hilflos geworden sind, oder Verriickte, die

280



«barful} und nackt» in der Stadt umherirren; ihr Elend macht sie alle gleich
und berechtigt sie dadurch in gleicher Weise, im Hospital ein Bett, Warme
und starkende Nahrung zu erhalten.

Bettler, arbeitsscheue Miulligganger und Vagabunden werden nicht
zugelassen, denn ihnen stiinde im Gegensatz zu den Personen, die im
Hospital Platz finden, der Weg offen, sich durch eigene Leistung am Leben
zu erhalten.? Sie sollen das menschliche Schicksal annehmen, das Gott uber
Adam verhangte mit den Worten: «Im Schweille deines Angesichts sollst du
dein Brot essen, bis du wieder zu Erde werdest, davon du gekommen bist.»

Die Behandlung im Hospital

Die Statuten vermitteln uns auch einen Einblick, was mit den untergebrach-
ten Armen im Hospital zu geschehen hat. In erster Linie sind es die aus der
Pilgerbetreuung bekannten Rituale der FuBBwasche und der Korperpflege,
die auch hier gefordert werden mit dem obligaten Hinweis auf die biblische
FuBwaschung (Johannes 13, 1, 20) Dariiber hinaus sollen die Armen, wie es
in vielen frommen, barmherzigen Einrichtungen der Zeit uiblich war, «in der
christlichen Doktrin und Religion ermahnt und unterwiesen werden».?
Die Behandlung im Hospital ist grundsatzlich fir alle gleich. Die
Verriickten sind nicht durch eine spezielle Behandlung ausgezeichnet.® Dal}
die Irren «Heilmittel erhalten, wenn es notig ist», scheint allerdings fiir eine
unterschiedliche Behandlung der Irren zu sprechen. Doch ist diese Interpre-
tation wenig stichhaltig, wenn man bedenkt, daB} eine medikamentose
Versorgung (mit Salben, Olen, Wundmitteln usw.) aller Beherbergten
durchaus zu den im Pilgerdienst uiblichen Verrichtungen gehort und von
einer Anwendung spezifischer anderer Heilmittel nirgends die Rede ist.

Die irren Armen

1561 ist eine papstliche Bulle erschienen — die &lteste zum Ospedale di
S.Maria della Pieta vorhandene Urkunde —, die die Bruderschaft «unter dem
Namen der armen Fremden» (pauperum advenarum) approbiert und ihr das
Recht gibt, die vorliegenden Statuten von 1563 zu verfassen.” Der lateini-
sche Text der Bulle zeigt die gleiche Wahrnehmung des sozialen Elends der
obdachlosen Armen und «vom Verstand Beraubten», die wir in den Statuten
finden. In beiden Texten sind die Verruckten ohne weitere Prazisierungen

281



benannt als «vom Verstand beraubt» («mentis inopes qui rationis orbati
iudicio», heillt es in der Bulle; «privi d’intelletto», steht in den Statuten).
Weitergehende Aussagen uber ihr Verrucktsein finden sich nicht bis auf eine
einmalige Erwahnung von «Raserei». ®

Uber das, was den Irsinn der Irren ausmacht, liegt keine differenzierte
Sensibilitat vor. Weit differenzierter und ausfiihrlicher ist hingegen die
Beschreibung dessen, was die Irren im Hospital aufnahmeberechtigt macht:
Armut, Obdachlosigkeit, Hilflosigkeit, Ausgesetztheit gegeniiber Kalte und
Hunger. Soziale Bedingungen, die die Irren in keiner Weise unterscheiden
von den anderen Armen, die im Hospital Unterkunft finden, sondern die
gerade das allen Gruppen Gemeinsame ausmachen. Dieser gemeinsamen
sozialen Lage wegen konnen alle im gleichen Hospital Obdach finden. In der
Aufnahmepolitik des «Hospitals der armen Fremden und Irren» ist nicht der
Irrsinn die wesentliche Bedingung, sondern Armut und Obdachlosigkeit in
der erwahnten Konfiguration.

Was der «Mangel an Verstand» sei, bleibt so dunkel wie unproblemati-
siert. s genugt, dal} jeder mit den Begriffen «matti» oder «pazzi»? bzw.
«dementi» etwas verbinden kann. Nur in unbestimmter Weise werden die
Irren auch als Kranke gesehen, was man daraus schlieBen kann, dal} eine
«Genesung» als moglich erachtet wird.!® Was aber prazis wahrgenommen
wird, ist die materielle, physische Notlage dieser Menschen. Das, was die
Irren hier zum Gegenstand der Barmherzigkeit und der Versorgung macht,
ist nicht durch ihren Irrsinn bestimmt, sondern durch ihre materielle Le-
benssituation. Subjekt der Unterbringung ist nicht die Figur des Irren, der

arm sein kann, sondern die I'igur des obdachlosen Armen, der irr sein kann.

2.1592: Verinderung und Krise der Struktur des Hospitals

Aus den handschriftlichen Buchern der Hospitalverwaltung, die sich heute
im Archiv des romischen Irrenhauses S.Maria della Pieta befinden?!!,
konnen wir entnehmen, dall etwa um 1580 die Erwahnung der «armen
Fremden» verschwindet und nur noch die «pazzi», «pazzarelli» oder «poveri
pazzi», die «Verriickten» bzw. «armen Verriickten» genannt werden. Eine
Liste vom Juni 1574 fiithrt 27 mannliche Verriickte und 22 irre Frauen
namentlich auf.!? 1592 sind 24 mannliche und 22 weibliche Irre im Hospital
untergebracht!®, das nur noch fir Irre zustandig ist. Diese sind jedoch
weiterhin als obdachlose und hilflose Kranke gefafit (1635 wird dann das
Kriterium der Armut fehlen und — wie wir sehen werden — durch Kriterien,

282



die die Irren in ihrem Irrsinn endgultig und besonders charakterisieren,
ersetzt sein).

1592 ordnet Papst Clemens VIII. anldBlich seines Amtsantritts eine
apostolische Visite aller Kirchen und frommen Institute Roms an. Bei dieser
sozial- und kirchenpolitisch wichtigen Mallnahme wird auch das Hospital
inspiziert, wie wir aus vier kurzlich aufgefundenen Manuskripten wissen. 14

In diesen Texten wird das Hospital als defizitares und schlecht gefiihrtes
Unternehmen geschildert und das Ziel anvisiert, es einer gut funktionieren-
den Verwaltung zu unterstellen.

Was sind die kritisierten Punkte? Die Kompagnie, die seit seiner
Griindung das Hospital fiihrt, sei vollig auseinandergefallen. Niemand trage
mehr Sorge um das Hospital, «sei es aus Barmherzigkeit oder aus Amts-
pflicht». Die 15 Bediensteten, die im Hospital zusammen mit den 46
Verriickten untergebracht seien, konnten das Werk nicht weiterfiithren, da
«Form und Leitung fehlen». Durch die Enge und den Schmutz, den die
Kranken verursachten, entstehe ein derartiger Gestank, daf} nicht nur die
Kranken selbst, sondern auch die Umgebung zu Schaden komme. Zwar seien
die Betten fiir die Kranken und Bediensteten noch geniigend mit Matratzen,
Leintuchern und Decken ausgestattet, ebenso wie die Kiiche mit den notigen
Utensilien, doch fehle es an Vorriten aller Art, an Wein, Brot, Holz, Ol. Eine
ordentliche arztliche Versorgung gebe es ebensowenig wie Medikamente, so
daf} die geforderte Hospitalitat zwangsldaufig nicht moglich sei und die
betroffenen Armen im Elend sterben miuiffiten. '

Soweit die Schilderung der tristen Zustande im Hospital. Das bisherige
Konzept scheint gescheitert, das Hospital in der Praxis verwahrlost und
destrukturiert zu sein. Auch das Interesse der papstlichen Verwaltung am
Hospital scheint gering. Der Kardinal, der die Protektion des Hospitals zu
ubernehmen hatte, bleibt inaktiv. Finanzielle Unterstiutzung aus der
papstlichen Kasse fehlt.

In den Texten von 1592 wird von den Irren nicht mehr in der gleichen
Sprache gesprochen wie 1563. Zwar bleibt ihre Armut fiir die apostolischen
Gesandten 1592 ein wichtiges Kennzeichnen, die alte soziale Charakteristik
reicht aber nicht mehr aus. Die Irren sind nicht nur obdachlose, hilflose
Arme wie 1563, sie sind als Irre gesondert gefaBt. Sie sind auch nicht mehr
ausschlieBlich und notwendig arm.!'® Nicht mehr eindeutig durch ihre
soziale Position definiert, sind sie noch nicht klar durch ihren Irrsinn selbst
definiert. Haufig werden sie nun als Kranke benannt. Ein Text nennt sogar
den Vorschlag, das Hospital als eigenstandige Institution aufzugeben und

283



die Irren in einem der medizinischen Krankenhauser Roms unterzubringen,
was ein implizites Unterordnen des Irrsinns unter einen medizinischen
Krankheitsbegriff bedeuten wiirde. Doch leistet die papstliche Verwaltung
diesem Vorschlag nicht Folge. Ihr geringes Interesse scheint anzuhalten,
und im Hospital scheint sich nichts zu bewegen. — Was sind die Irren nun?
Arme, durch ihren Irrsinn selbst definierte Menschen? In dem MaBe, wie die
Wahrnehmung ihrer Verschiedenheit von den iibrigen Armen zunimmt,
gerat die Konzeption dessen, was sie selbst sind, in Krise.

3.1635: Ein Irrenhaus hat sich konstituiert

Erst mit der Statutenreform von 1635 ist die Krise gelost. Kardinal
Francesco Barberini, der die neuen Statuten!? signiert, hat als Protektor des
Hospitals direkte Kenntnisse der dortigen Verhaltnisse und ist andrerseits
als Vertreter der papstlichen Administration ein Mann von betrachtlichem
sozialpolitischem Weitblick.

Inseinen Statuten haben die Irren erstmals ein Gesicht, das die Zuge ihres
Irrsinns selbst zum Ausdruck bringt, wenn auch noch in grober und
rudimentarer Art. Der Insasse des reformierten Spitals von S.Maria della
Pieta ist in erster Linie und entscheidend irr. Obdachlos und arm kann er
sein, als krank mag man ihn bezeichnen, aber nur die Manifestation seines
Irrsinns in ganz bestimmter Form macht ihn zum potentiellen Subjekt des
Hospitals. Es ist daher nicht erstaunlich, daf3 wir erst in den Statuten von
1635 ausreichend Material finden, um uns eine Vorstellung vom Hospitalall-
tag der verriickten Insassen zu machen. Die neue Rezeption ihrer Verriickt-
heit 1aBt diese selbst als praktisches Problem in Erscheinung treten, fur
dessen Bewaltigung Richtlinien entworfen werden mussen.

Die Statuten haben allerdings nicht die Irren zum Objekt, sondern das
Hospital. Sie regeln dessen Verwaltung, dessen Fithrung sowie die Pflichten-
hefte der einzelnen Funktionstrager. Fur die Irren fehlt jegliches Programm.
Weder Zielsetzungen noch MaBnahmenkataloge werden aufgestellt. An-
hand der Schilderungen iiber die Pflichten der Bediensteten erhalten wir
aber wichtige Einblicke in die Lebenssituation der verriickten Insassen.

Die Statuten von 1635 unterscheiden sich im Ton, in der Bestimmtheit
der Auﬁerung und in der Zielsicherheit, mit der die Figur des Irren gefal3t
wird, ganz wesentlich von denjenigen von 1563. Das religios-theologische
Element ist im Text auf ein Minimum reduziert und tritt klar zuriick hinter

dem herrschenden pragmatisch-verwaltenden Ton.

284



Die armen Irren

Untergegangen ist in den neuen Statuten der Aspekt, daf} die Verriickten
grundsiatzlich arm und obdachlos sind. Zum Problem wird nun die Frage,
wieweit die Verrickten «groflen Schaden fiir den Nachsten» anrichten.
Verriicktsein wird definiert durch das Begehen von «ausdrucklichen», d. h.
sichtbaren, tatigen Verruicktheiten. Namlich «kontinuierlisches grundloses
Geben oder Schreien oder Wegwerfen von Sachen oder Ahnliches». Nicht
jede «geringe Geistesstorung» gilt als Verriicktsein, d. h. als Aufnahmekrite-
rium. Wer nur «ein bifichen blod ist oder ab und zu danebenredet», wird
nicht aufgenommen.!8

Das Irrenhaus von 1635 hat somit zwei grundsatzlich neue Differenzie-
rungskriterien beziiglich seiner Aufnahmepolitik: Erstens ist zur Hospitali-
sation die Storung der Umgebung durch den Irren notwendig. Die Hospitali-
sation wird begriindet zum Schutz der Umgebung vor groflem, allerdings
nicht ndaher definertem Schaden. Zweitens werden von denjenigen Personen,
die ihrer Umgebung Schaden zufiigen, ausschliellich diejenigen im Hospital
aufgenommen, die dies aus Griunden ihrer Verriicktheit tun. Der Aspekt des
Tuns ist Bindeglied der beiden Kriterien und Brennpunkt der Sensibilitat.
Denn das Begehen tatiger Verriicktheit ist essentiell fiir das Verriicktsein,
und diese Taten sind es, die dem Nachsten Schaden zufugen.

Die Irren sind gesondert von den Nicht-Irren, dafur ist die 1563
entscheidende Trennung in Arme und Nicht-Arme verschwunden. Nur noch
knapp die Halfte der Insassen sind nicht in der Lage, fiir ihren Unterhalt
selbst aufzukommen. 1?

Ihnen darf keine Rechnung gestellt werden. Wer seinen Unterhalt selber
bezahlen kann, wird «viel besser» behandelt als wer nicht bezahlen kann. 20

Uber den sozialen Status und die Schichtzugehorigkeit der Irren geht aus
den Biichern des Hospitals und aus den Berichten der apostolischen Visiten
aber so gut wie nichts hervor.

Gegenuber den Statuten von 1563 hat eine zweifache Verlagerung der
Aufmerksamkeit stattgefunden: Sind 1563 die Motive , die die Aufnahme
begriinden, ausfiihrlich dargestellt im Elend der obdachlosen und hilflosen
Armen, denen man ein Dach geben will zu ihrem eigenen Schutz, so ist dieser
Punkt 1635 nicht mehr erwahnt. Demgegentiber wird jetzt die Funktion des
Hospitals hervorgehoben, der Umgebung Schutz zu gewahren vor dem
groffen Schaden, den die Verriickten — in welcher Art auch immer —
anrichten. Wird zweitens 1563 nur eine ganz allgemein gehaltene Definition

285



von Verriicktheit als «Mangel an Vernunft» abgegeben, die Beschreibung
der Verriickten aber auf der sozialen Ebene der Folgen von Obdachlosigkeit
und Armut gehalten, so ist 1635 die Beschreibung dessen, was Verriicktsein
bedeutet, deutlich ausgebaut. Die Frage, wie sich Veriicktsein im Verhalten
ausdruckt, tritt ins Zentrum («l’esser pazzo s’intende che faccia pazzie
formali»). Diese Verhaltensausdriicke des Verriicktseins sind es, die seine
empfundene soziale Problematik ausmachen. Dies zeigt sich auch bei den
primitiven «diagnostischen» Kriterien, die bei der Aufnahme zur Anwen-
dung gelangen.

Das impliziert aber noch kein medizinisches System. Ein Arzt wird zur
Feststellung, ob einer aufgenommen werden soll oder nicht, nicht beno-
tigt.?! Ein Arzt mul} zwar sofort beigezogen werden, wenn jemand aufge-
nommen worden ist, um die notigen Abfiihrkuren zu verordnen, wie man die
Arzte auch braucht, wenn ein Verriickter «krank» (was chirurgisch oder
medizinisch krank bedeutet) wird. Aber eine Aufgabe in der Feststellung der
Verrucktheit selbst hat er ebensowenig wie beim Festlegen der Mallnahmen,
die das Hospital beziiglich der Irren trifft. Das in der damaligen Zeit
bestehende Wissen um die «Kopfkrankheiten» ist nicht repréasentiert. Die
Irrenversorgung bleibt ein soziales und kein medizinisches Problem.

Die Irren im Irrenhaus

Das Hospital ist 1635 ein geschlossenes Haus. Die Irren diirfen nicht
herausgelassen werden, es sei denn zu zweit angebunden und unter Einhal-
tung der «gewohnten» Bewachung. Je nach «Schweregrad» durfen sich die
Irren entweder frei im Haus bewegen, sind sie im Zimmer mit FuBeisen
angebunden, im Bett angekettet oder im «Strohzimmer», was die einschnei-
dendste MaBnahme darstellt, wohl etwa im Sinne einer Tobzelle. 22

Uber die verschiedenen Unterbringungsarten fiihrt der «mastro de
pazzi» Aufsicht, dem die Aufgabe zukommt, «sich furchten zu machen, denn
die Furcht ist es, die alle leiten muf} und die den Ort ruhig halt». Welche
Modulation und Beherrschung dieses Amt der Personlichkeit seines In-
habers abverlangt, wird schon herausgearbeitet: «Man legt groflen Wert
darauf, daf} dieses Amt mit Barmherzigkeit und Diskretion ausgeiibt werde,
denn wenn man nicht grofBte Achtsamkeit walten laBt und besagter
Irrenaufseher nicht iiberaus taktvoll und gelassen ist, unterlaufen sehr rasch
schwerste Irrtiimer, so daBl die Armsten schlecht behandelt werden und
haufig entweder unmallig geschlagen oder zu streng im Stroh oder an

286



anderen Orten gehalten werden. Auf der andern Seite ist es hochst gefahrlich
und fiithrt zu Miflerfolgen, wenn der besagte Mastro kraftlos und schwach ist
und weder Achtsamkeit noch Verstand hat, sich furchten zu machen.»??
Besondere Aufmerksamkeit kommt auch der Trennung von Frauen und
Mannern zu. 2

Die Gefahrlichkeit der Irren wird auch in bezug auf ihren Alltag im
Hospital thematisiert: «Man lasse nie einen Verruckten in die Kiche,
Garderobe oder in den Materialraum eintreten. Man lasse im Haus keine
Holzer, Eisen und andere Sachen, die Schaden anrichten konnen. Man ziinde
nie Lichter an, wo die Verriickten sind, die man auch im Winter bei
Tageslicht zu Abend essen lasse. Die Heizpfannen lasse man, wo sie im
Winter notig sind, bedeckt mit engen, weit vom Feuer abliegenden Eisengit-
tern, so dal} das Feuer nicht bertihrt werden kann. Im Refektorium und im
Haus beniitze man gar kein Glas, nur Zinn- und Tonteller, Zinnbecher und
Tonschiisseln.» 2°

Ob hier in erster Linie an Fremdgefdhrdung oder auch an Selbstgefiahr-
dung gedacht wird, laBt sich nicht ausmachen.

Die Gefahrlichkeit der Irren, dessen Schadlichkeit «fiir den Nachsten»
nun Beachtung findet, ist ein Kriterium, das 1563 noch nicht zur Sprache
gekommen ist und jetzt den Irren in seinem Irrsinn positiv und spezifisch
charakterisiert. Die Entdeckung des Irrsinns als institutionelles Problem ist
seine Entdeckung als soziale Gefahr. Konnte sich 1563 im Gewand hilfloser
Armut auch der Irrsinn finden, so ist jetzt im Gewand des Irrsinns die soziale
Gefahr zu suchen. Der Irrsinn kann sich rasend oder blod zeigen, er kann
stark oder schwach ausgepragt sein, immer ist er eine gesellschaftliche
Entitat besonderer Art. Das Irrenhaus von 1635 hat die Irren aus der groflen
Masse der Armen heraustreten lassen und stellt sie als besondere Gruppe
neben diese. Ihre Armut ist nicht mehr materiell begrundet, wohl bleiben sie
aber in einem moralischen Sinn weiterhin arme, bedauernswerte Menschen.
Der irre Arme ist zum armen Irren geworden. 26

II. Der sozialpolitische Kontext
1. Die Armut in Rom

Nachdem wir die Entstehungsgeschichte des ersten Irrenhauses Italiens und
mit ihr die Herausbildung einer neuen Wahrnehmung der Irren und des

287



Irrsinns dargestellt haben, wollen wir nun die wesentlichen Bedingungen
aufzeigen, die zu dieser entscheidenden Entwicklung einer erstmals institu-
tionalisierten Irrenfiirsorge gefiihrt haben.?’

1527 fallen die kaiserlichen Truppen Karls V. im papstlichen Rom ein.
Das Ereignis, bei dem es zu massenweisen Ermordungen, Brandschatzungen
und Plinderungen kommt — daher auch der Name «Sacco di Roma» —, stellt
eine wichtige Zasur dar. Nach dem Sacco entvoélkert sich die Stadt, in der
noch knapp 30000 Menschen wohnen. Die Einwohnerzahl steigt dann bis
1700 auf 150000. Viele Faktoren haben einen EinfluB} auf die keineswegs
lineare Bevolkerungsentwicklung: Milernten mit Getreideknappheiten, das
ungeloste Problem der Pontinischen Suimpfe, Tiberiiberschwemmungen,
Pestziige, Malariawellen, Flecktyphusepidemien. Insbesondere aber fallt
die dynamische Bevolkerungsentwicklung der Stadt mit einschneidenden
okonomischen Veranderungen zusammen, wie sie fur das damalige Europa
charakteristisch sind und die massenweise verarmte Landbewohner in die
Stadt schwemmen.

Im 16.und 17. Jahrhundert ist die romische Okonomie durch das Vor-
herrschen des Nahrungsmittel- und Textilsektors gekennzeichnet. Das
Handwerkertum ist stark, doch expandieren im Gegensatz zu andern wichti-
gen italienischen Stadten die produktiven Zweige nicht, hingegen der
Verteilersektor. Der Bausektor verschlingt zwar viel Geld, bringt aber kein
exportierbares Produkt hervor. Versuche einzelner Papste, die produktive
Basis der Wirtschaft auszuweiten, scheitern am Widerstand der feudalen
Aristokratie und des traditionsorientierten, um seine okonomische Freiheit
fiirchtenden Handwerkertums.

Demgegentuber verandert sich die Lage der armen Schichten im Jahrhun-
dert nach dem Sacco di Roma einschneidend. Vor allem von der zweiten
Halfte des 16.Jahrhunderts an nehmen die verarmten Bevilkerungsteile
Roms deutlich — absolut und relativ — zu. Es ist allerdings schwierig, sich ein
klares Bild vom Ausmal} der Armut zu verschaffen, da keine ausreichenden
quantitativen Angaben zur Verfigung stehen und da sich die Armut mit
verschiedenen Gesichtern zeigt. Neben der Armut auf den Straflen in den
Kleidern der Bettler, Herumlungerer, Vagabunden, Dieben, Prostituierten
mul} sie in den Spitalern, in den Klostern und in den Gefangnissen, wo
reihenweise in Schulden geratene kleine Handwerker, Handlanger usw.
einsitzen, gesucht werden.?® Die Armut verbirgt sich nur schlecht in den
Kreisen der vielen schlechtbezahlten und schlechtgestellten Dienstkrifte,
Hilfsarbeiter und Gelegenheitsbeschaftigten.

288



Ab 1555 berichten die «Avvisi di Roma» regelmaBig iiber Schwierigkei-
ten mit der Lebensmittelversorgung. Durch die Hungersnéte der folgenden
Jahre stollen laufend in die Stadt getriebene Bauern ohne Unterkunft zu den
unbeschaftigten, hungrigen stadtischen Armen. Die Getreideversorgung
durch das romische Hinterland reicht nicht aus, immer haufiger werden
Korneinfuhren aus andern Teilen Italiens notwendig. Es drohen schwere
soziale Krisen. Allerdings gelingt es der papstlichen Verwaltung — auf
Kosten des Hinterlandes und des tibrigen Kirchenstaates —in Rom groBeren
sozialen Konflikten, wie sie etwa im Neapel Masaniellos auftreten, oder
Hungerrevolten, wie Palermo sie durchmacht, vorzubeugen.

Auller durch das paternalistische Krisenmanagement der papstlichen
Stadtverwaltung gelingt dies vor allem dank dem hochspezialisierten,
weitgehend ungesteuert gewachsenen Fursorgewesen.

2. Die romische Armen- und Krankenfiirsorge

Das nach dem Sacco zur Kleinstadt gewordene Rom kann auf ein ausgebau-
tes Spitalwesen und ein gut eingespieltes Almosensystem zuriickgreifen.
Beide haben ihre Wurzeln im Mittelalter. Ein Bild der quantitativen
Verhaltnisse laBt sich schwer erstellen, doch kann man sicher davon
ausgehen, dal} die Krankenassistenz im Rom von 1527 nach dem Maflstab
der Zeit gut dotiert ist. Die Spitaler gelten als modern und werden von
auslandischen Besuchern — unter ihnen Martin Luther — gelobt.

In 6ffentliche Spitédler kommen, wie iberall, vorwiegend die Armen. Das
Gewerbe hat haufig seine eigenen Spitaler. Die Reichen lassen sich meist zu
[Hause behandeln. Thnen fehlt es nicht an Arzten und Chirurgen, die nur zum
geringsten Teil an den Spitédlern arbeiten.

Schlechte hygienische Verhaltnisse, ible Wohnbedingungen, ungenii-
gende und einseitige Ernahrung, schwere Korperarbeit, Pestziige und
andere Krankheitsepidemien sind einige der Bedingungen, die eine klare
soziale Praferenz der Armen als Krankheitstrager ausmachen. Ein enger
Zusammenhang von Krankenpflege und Armenfiirsorge ergibt sich auch aus
den gemeinsamen historischen Wurzeln in Hospizen, die Armen, Fremden
und Pilgern Unterkunft gaben und meist auch pflegerische Aufgaben
ubernahmen. Die Hospitaler des beginnenden 16. Jahrhunderts haben diese
Hospizfunktion haufig noch nicht verloren.

Daneben steht den Armen auch ein Almosenwesen mit einer langen und
stabilen Tradition privater Barmherzigkeit zur Verfiigung. In seiner Entste-

289



hung ist es an der mittelalterlichen Figur des Armen ausgerichtet, dessen
Unterstiitzung einen integralen Bestandteil im Alltagsleben der Reichen
oder immerhin Bessergestellten ausmacht und der in besonderem MaBle auf
die Wohltatigkeit der Kirchenherren und des Papstes selbst zahlen kann.

Die Trager der Fiirsorge in Rom sind Ordens- und Laienbruderschaften,
Handwerkskorporationen und Vertretungen einzelner Nationen. Zentrale,
steuernde Eingriffe sind selten und beschranken sich in der Regel auf
MaBnahmen in Notsituationen wie Pestziigen. Repressionen wie Stadtaus-
weisungen von Vagabunden und fremden Bettlern, zwangsweise Unterbrin-
gungen in Spitadlern oder Lazaretten in Zeiten des Hungers und der
Epidemiebedrohung angewandt, bilden die Kehrseite eines Assistenzwe-
sens, dessen zeitgenossischer Ruhm nie uber die kargen, elendigen, unsiche-
ren Lebensumstidnde der von Schicksalsschldgen standig bedrohten Armen
hinwegtauschen kann.

Nach dem Einsetzen der 6konomisch-sozialen Krise in der Jahrhundert-
mitte kommt es zu einer raschen ungesteuerten Zunahme der vielfaltigen
Institutionen nach dem bisherigen pluralistischen System. Ohne iibergrei-
fende Planung wird dort etwas unternommen, wo eine Not erkannt ist. Die
Griindungsgeschichte von S.Maria della Pieta ist typisch fiir diese Zeit.
Daneben haufen sich, insbesondere seit dem Pontifikat Pauls IV.
(1555—-1559), repressive Mallnahmen. Dabei handelt es sich in erster Linie
um Ausweisungen von Vagabunden, Banditen, Arbeitslosen und Zigeunern;
Meldepflicht fiir Fremde; Bettelverbote in den Kirchen sowie um eine ganze
Reihe restriktiver Vorkehrungen zur Verbesserung der Sittlichkeit.

Das Anhalten der Krise fuhrt aber zu einem raschen Ungenitigen dieser
Assistenzpolitik, die fiir die Not eines guten Drittels der Bevolkerung in
irgendeiner Weise Losungen finden sollte. Kaum mehr kontrollierbare
soziale Spannungen und Aufstandsgefahr sind Risiken, denen vorgebeugt
werden mulf}.

In ganz Europa, das vom Pauperismusproblem erschiittert ist und
einschneidende gesellschaftliche Wandlungen durchmacht — fiir die katholi-
sche Kirche ist es die Zeit des Konzils von Trient und der beginnenden
Gegenreformation —, ist eine Diskussion zum Thema Pauperismus und
Assistenz in Gang gekommen. Luther, Erasmus und Ludovico Vives
gehoren zu den ersten, die Stellung beziehen. Die zentralen Punkte der
Debatte sind: Laifizierung der Assistenz, Zentralisierung unter stadtischer
(spater staatlicher) Hoheit, Entwicklung von Unterscheidungskriterien in
arbeitsfahige und nicht-arbeitsfahige, einheimische und fremde, echte und

290



falsche, unterstiitzungswiurdige und -unwiirdige Arme im Zusammenhang
mit generalisierten Einsperrungs- und ZwangsarbeitsmaBlnahmen und
gezielten Ausweisungsstrategien.

Versuche, derartige Programme zu realisieren, entstehen zuerst in
England, den Niederlanden und Deutschland mit den working houses und
Zuchthausern als Ausdruck der neuen Politik.

Durch die Zuspitzung des Pauperismusproblems und im Klima einer
zunehmenden Beunruhigung der Herrschenden wird auch in Rom der Ruf
nach neuen Interventionsformen im Assistenzwesen laut. Die papstliche
Administration mul} sich Erfahrungen o6ffnen, die bisherigen — noch in
Trient erneuerten — Traditionen widersprechen und die ihren Ursprung nicht
selten im Umfeld der Reformation haben.

«Evidenterweise», schreibt Simoncelli, «beginnt sich die Notwendigkeit
anzubahnen eines organischen 6ffentlichen Eingriffs zur Eindammung des
Phanomens des zunehmenden Pauperismus, der nebenbei ein neues Gesicht
zu zeigen scheint, aggressiver und wilder als jenes der Renaissance, dessen
gutmiitige, geradezu weise Erscheinung der Bettelei sich z.B. in den
Komodien des Aretino wiederfindet ... Esist der <neue Arme>, der vielleicht
zum ersten Mal die stadtischen Autoritaten erschreckt, die bis anhin
gewohnt waren, die ganze Frage des Pauperismus und der Bettelei mit
verbreiteten philanthropischen Interventionen zu behandelns und zu lésen,
mit Eingriffen, die offensichtlich nicht mehr genugen konnen, das Phiano-
men sozial und auch politisch in akzeptablen Grenzen zu halten.»?°

Zur Umsetzung zentralistischer Vorstellungen in die Praxis kommt es
erstmals unter Gregor XIII. (1572-1585), der 1581 alle Bettler Roms in
einem ehemaligen Dominikanerinnenkloster an der Via Appia unterbringen
will. Das Experiment scheitert nach zwei Jahren, wobei der Hauptgrund
dafir weniger im Widerstand der Armen gegen ihre ZwangseinschlieBung zu
sehen ist als vielmehr in der mangelnden finanziellen Unterstiitzung des
Werks.

Eine erneute EinschlieBung der Armen Roms beginnt 1587 unter Sixtus
V., der im Rahmen einer koordinierten Reihe von MaBBnahmen zur Bekamp-
fung von Armut und Hunger die Griindung des «Hospedale de’ poveri
mendicanti di San Sisto» veranlafB3t. 1591 werden dort mehr als 2000 Arme
eingesperrt und unterhalten, mehr als 2 % der gesamten Stadtbevokerung.

Durch eine Abnahme der finanziellen Zuwendungen an San Sisto nach
dem Tod von Sixtus V. kommt es nach einigen Jahren zu einem sukzessiven
Zerfall dieses Instrumentes einer zentralistischen Politik. Man verbietet

291



zwar weiterhin vorerst das Betteln, doch erhalten schon bald bestimmte
Gruppen, die sich ihren Lebensunterhalt nicht in anderer Weise verdienen
konnen, eine Bettellizenz. Auch werden pluralistische Einzelinitiativen im
Assistenzwesen wieder vermehrt gefordert.

Im Widerstand grofler Teile der Trager der spezialisierten und privat
organisierten Institutionen des Assistenzsystems, die sich durch die zentrali-
stische Politik und die entsprechende Umverlagerung von papstlichen
Geldern in ihrer Existenz bedroht und in ihrem Werk konkurrenziert fuhlen,
diirfte ein Hauptgrund fir das Scheitern der groBangelegten Internierungs-
kampagne liegen. 3

Die sozialen Probleme bleiben in ihrer Dringlichkeit aber bestehen. Nur
ein Kompromilsystem, das die Interessen der in Rom tonangebenden
Schichten der Reichen und der Korporationen, Bruderschaften usw. beruck-
sichtigt und mit der Notwendigkeit einer effizienten Assistenzpolitik in
Form einer mildern zentralen Steuerung verbindet, kann sich durchsetzen.
«Das Assistenzsystem, das sich so mit Beginn des Pontifikats von Clemens
VIII. herausbildet», schreibt Simoncelli, «scheint tatsdachlich die praktische
Zwischenlosung zu sein zwischen dem alten, philanthropischen und in
okonomischer Hinsicht autosufhizienten System der Renaissance und jenem
staatlichen, zentralisierten, wie Sixtus V. es begonnen hatte.» !

Die wesentlichen Entwicklungslinien fur das romische Assistenzwesen
im 17. Jahrhundert sind damit, am Ende des 16. Jahrhunderts, schon vor-
gezeichnet. «Das 17. Jahrhundert ist nicht innovatorisch, allenfalls perfek-
tioniert es ein System, wenigstens entlang beinahe der ganzen Zeitachse des
Jahrhunderts.» 23

Das Assistenzwesen erfahrt im Verlauf des 17. Jahrhunderts insofern eine
Veranderung, als sich einige wenige, aus dem Polyzentrismus hervorgegan-
gene Organisationen durchsetzen, zu Schliisselpositionen im Assistenzsy-
stem und wesentlicher Verantwortung fiir dessen Weiterentwicklung gelan-
gen. Es sind dies Institutionen, die sich durch prizise Regelungen ihrer
Tatigkeit und durch klare, straffe Organisationsformen und durch hohe
Effizienz auszeichnen. Im Gesundheitswesen sind es besonders die Fate-
benefratelli und die Ministri degli infermi, die sich in Rom und in ganz Ita-
lien mallgebend durchsetzen. Ihr Einfluf} auf die Statutenreform von 1635
in S.Maria della Pieta ist nicht zu iibersehen. Die barmherzigen Briider
iibernehmen im 17. Jahrhundert bezeichnenderweise auch Pionieraufgaben
in der Irrenfiirsorge: An der «groBlen Gefangenschaft» (Foucault) im
Frankreich unter Louis X1V. sind sie mit der Fihrung etlicher Spitaler und

292



«maisons de force» beteiligt. Im 18. Jahrhundert greifen sie auch in die
italienische Irrenfirsorge ein, um zunichst auf der Insel San Servolo bei
Venedig eine Irrenanstalt des modernen Typs einzurichten und um im
19. Jahrhundert dann am Boom der Irrenhausneugrindungen in Italien
einen wesentlichen Anteil zu haben.

Folgerungen

Im Ubergang vom 16. zum 17. Jahrhundert erscheint in der romischen
Stadtbevolkerung ein neues Gesicht. Die gesellschaftliche Charaktermaske
des «Irren» konturiert sich in einem langsamen Prozel3 aus einer amorphen
Masse Armer. Die vorliegende Arbeit hat den ProzeB3 dargestellt, in dem
durch einen signifikanten Wandel im Assistenzwesen und im «lIrrenhaus»
selbst die Figur des Irren eine soziale Eigenstandigkeit erhalt, sich ausson-
dert aus einer umfassenderen sozialen Konstellation der Armut und durch
Kriterien des Irrsinns selbst definiert wird. Es ist die Institution fiir die
Irren, die erst den Irren in dieser neuen Identitat entstehen lafBit.

Selbstverstandlich haben wir hier aber nicht die Geburt des Irrsinns oder
auch nur seiner Wahrnehmung vor uns. Die zeitgenossischen italienischen
Arzte haben ein differenziertes diagnostisches Repertoire der «Kopfkrank-
heiten» anzubieten, das von den Vertretern der institutionellen Irrenfur-
sorge in ihrer Charakteristik der Verrucktheit nicht aufgenommen und nicht
erreicht wird. Auch die Irrenfiirsorge selbst ist naturlich nicht erst im
Irrenhaus entstanden. Irre sind schon vorher mehr oder weniger repressiv
behandelt worden.

Neu aber ist die spezifische soziale Bedeutung, die dem Irrsinn zukommt.
Es ist keine zeitunabhingige Selbstverstandlichkeit, daB das Irresein
notwendigerweise eine professionelle, spezialisierte, institutionalisierte
«Antwort» impliziert, wie das heute erscheinen mag. Im Gegenteil, es ist erst
diese Antwort, die eine bestimmte gesellschaftliche Rolle des Irren schafft
und damit eine Entwicklung einleitet, die die Irrenfursorge bis zum heutigen
Tag bestimmt. Um so interessanter ist es, sich zu fragen, warum und unter
welchen Bedingungen diese Institutionalisierung der Irrenfiirsorge ent-
steht.

Wir haben diese Frage am Beispiel Roms zu beantworten versucht und
sind dabei zunichst auf das paradox klingende Fazit gestoflen, dal} die
Entstehung des Irrenwesens mit den Irren hochst wenig zu tun hat. Dall im

293



ersten Romer «Irrenhaus» Irre einsitzen, hangt zunachst von ihrer sozialen
Lage als obdachlose Arme ab. Ihre materielle Armut ist das Leitmotiv. Das
Paradox laft sich erst verstehen, wenn man die Entwicklungstendenzen im
gesamten damaligen romischen Assistenzwesen und die einschneidenden
Veranderungen in der Sozialstruktur Roms — insbesondere durch eine
gravierende Zunahme der Armut im Zusammenhang mit dem Entstehen des
gesamteuropaischen Phinomens des Pauperismus — berucksichtigt. Die
neuen Konzepte in der Armenpolitik bauen ist erster Linie darauf auf, die
Armen in einem ideologisch-politischen ProzeB neu zu gruppieren in unter-
stutzungswurdige, kranke und nichtunterstutzungswurdige, arbeitsfahige
Arme. Gleichzeitig werden die Einrichtungen fir die Armen und die
Einrichtungen fiir die Kranken differenziert und getrennt. Die mittelalterli-
chen Hospize, die alle Bedurftigen ungeachtet ihrer besonderen Notlage
beherbergen, verwandeln sich langsam in Spitéler mit neuen Effizienz- und
Pflegekriterien sowie in besondere Einrichtungen mit besonderem Auftrag
fiir die Armen, und es entsteht eine besondere, die neue Gruppe der
«unwurdigen» Armen betreffende Repressionspolitik. In diesem Prozef
entwickelt sich auch das Hospital von S. Maria della Pieta zu einer Einrich-
tung mit Spitalcharakter fir eine definierte Gruppe von Bediirftigen. Die
neuen Statuten von 1635 tragen den Stempel der damals tonangebenden
Krankenhausstatuten der barmherzigen Briider und der Gefolgsleute von
San Camillo de Lellis, der Ministri degl’infermi. Die Irren sind im Irrenhaus
zu einer durch ihren Irrsinn definierten Gruppe geworden, die ihre soziale
Identitdt in der Armut verloren hat und in die Nahe der tibrigen Kranken
ruckt, ohne aber vom medizinischen Zugriff schon vereinnahmt zu werden.
Die Armut der Irren bleibt sprachlich erhalten, wird aber von einem
soziookonomischen zu einem moralischen Begriff.

Man konnte versucht sein, einen etwas spekulativen Zusammenhang
herzustellen zwischen diesem Prozel}, der aus irren Armen arme Irre macht,
und der neuen Strategie, bei den Armen Echtheit von Falschheit zu
unterscheiden — d.h. Subjektivitat im Sinne von Willen und gezielter
Absicht zu konzipieren: Damit eine Gruppe von Armen als «falsch» und
«unwiirdign und als Objekt neuer Disziplinierungsstrategien definiert
werden kann, mulf} eine logisch-ideologische Operation die «unterstitzungs-
wiirdigen» und «richtigen» Armen abgetrennt haben. Die zeitgenossische
Forderung an die Armen, fromm und devot zu sein und den Willen zur Arbeit
aufzubringen 3, setzt die Abtrennung derjenigen voraus, bei denen diese
Polemik zur Absurditat wird und dadurch ihre Kraft verlieren wurde: der

294



Verrtickten. Die Irren miissen ausgenommen werden, will man den Unfrom-
men und «Arbeitsscheuen» effizient falschen Lebenswandel vorwerfen.

Das pragmatische Korrelat dieser Operation ist im Hospital und der in
ihm gegebenen Figur der Irren gegeben. Auch wenn die Irrenfursorge real
kaum wirkungsvoll ist, sehr viele Irre weiterhin ihrem trostlosen und
ungesteuerten Schicksal uberlaf3t, und wenn sie von den zustandigen
Instanzen lange Zeit vernachlassigt wird — wie wir aus den Texten von 1592
erfahren konnen —, so ist doch die Prasenz des Irrenhauses als Zeichen fiir die
erkannte Besonderheit der Irren von fundamentaler Bedeutung. Gerade die
praktische Vernachlassigung der Irren weist darauf hin, dafl es nicht um
diese ging, sondern um die vom Irrsinn — zumindest ideologisch, theoretisch
— gesauberte Schar der Armen. Die Irren werden erst weit im 18. Jahrhun-
dert ins Zentrum des Interesses rucken, wenn eine neue gesellschaftliche
Dynamik der Integration neue potentielle Formen der Verweigerung
schafft. Erst dann wird eine gewichtige Vergroflerung des Irrenhauses und
eine Zunahme seines direkten sozialpolitischen Ordnungsauftrages erfolgen.

Auch wenn die Irrenfursorge im 16. und auch noch im 17. Jahrhundert
weitgehend in den traditionellen Bahnen der Familie oder der Einkerkerung
verhaftet bleibt, markiert der Ursprung der stationaren, institutionellen
Irrenbehandlung eine bis heute nachwirkende Veranderung im Verhaltnis
der Gesellschaft zu Irrsin und Irren. In der Disziplinierung der gefahrlich
gewordenen Armut erfolgt die Abtrennung des Irrsinns als Mangel an
Vernunft und freiem Willen. Erst in diesemn Mangel gewinnt er spezifische
Identitat. Dieser Trennungsprozel bleibt charakteristisch fiir den Umgang
mit dem Wahnsinn bis in die heutige Zeit. Insofern konnen wir darin
Wurzeln des heutigen Irrenwesens erkennen, doch fehlt noch dessen ent-
scheidende Komponente, die Disziplinierung des Irrsinns selbst.

Anmerkungen

1 Ordini, Statuti, & Constitutioni della Compagnia della Madonna della Pieta della Casa,
over Hospitale delli Poveri forestieri, & Pazzi, dell’Alma Citta di Roma, Rom 1563. ASV,
Arm. IV, 1.9, p.92r-99v, p.92v.

2  op.cit., p.92v. Der Begrift «Hospital» bedeutet im 16.Jahrhundert primar «Hospiz»,
kann aber auch die Bedeutung «Krankenhaus» haben.

3 op.cit, p.94v,9r

4  op.cit., p.94 v und 95.

5 op.cit., p.94v.

295



10

11

12

13

14

15
16

296

Zwar wird die dauernde Prasenz einer Wache explizit nur fiir die Irren gefordert, doch
ergibt sich aus den Aufgaben, die sie zu erfiillen hat, kein Hinweis auf Charakteristika, die
die Irren von den ubrigen untergebrachten Armen unterscheiden wiirden. Auch fehlt
jeder Hinweis auf eine gesonderte Unterbringung der Irren. In diesem Zusammenhang ist
auch interessant, dafl die hygienischen MaBnahmen im Text einzig auf die armen
Fremden bezogen werden, was natiirlich, wollte man daraus schliclen, dafl die andern
Gruppen davon ausgeschlossen sind, keinen Sinn ergabe.

Bulle von Pius IV, «Illius qui pro dominici», 11.9.1561, zit. nach: Gianelli, A.: Studi sulla
pazzia nella provincia di Roma, Rom 1905, p.68-72.

Ordini, Statuti ... op.cit., p.93r, v.

«pazzo», verriickt, stammt vom lateinischen «patiens», leidend.

«... wie es haufig geschieht, daf3 durch die Gnade Gottes, unseres Herrn, mit dem Mittel
der guten Fihrung und der Sorgfalt, die man hier anwendet, viele genesen und zu ihren
Tatigkeiten zuriickkehren.» Ordini, Statuti ... op.cit., p.93v. Auch hier steht die soziale
Perspektive, dall viele Irre «zu ihren Tatigkeiten zuriickkehren» konnen, im Vorder-
grund.

Es handelt sich um 6 Biande, die Dekrete, Mandate, Inventar usw. registrieren, sowie um 9
Biicher iiber die Buchhaltung.

Libro di decreti del hospitale de S.Maria della Pieta et poveri forestieri et pazzi,
1569-1578, Blatt 124/125. Die Zahlen beziehen sich auf die Gesamtzahl der Hospital-
insassen, die unter dem Titel «pazzi» zusammengefalit sind.

Die Zahlen sind im ersten und dritten der von Ruggiero Pastura veroffentlichten Texte
aufgefiihrt (siche Anm. 14).

Diese Manuskripte wurden zufallig anlaBlich der Neuordnung des Barnabiter Archivs
aufgefunden und 1972 von Frau Ruggiero Pastura veroffentlicht. Nach ihren Vermutun-
gen und Recherchen handelt es sich beim zweiten und dritten Text um von einem Notar
aufgesetzte Schriftstiicke. Beide beziehen sich auf eine Visite im Hospital. Der zweite
Text ist datiert vom 12.3.1592, er schildert den Zustand und das Inventar der zu-
gehorigen Kirche. Beim dritten Text handelt es sich um eine Bilanz tiber Ausgaben und
Einnahmen des Hospitals. Der vierte Text ist von anderer Hand geschrieben, weder
signiert noch datiert, bezieht sich aber inhaltlich auf die gleiche apostolische Visite und
auf die erst kurze Amtszeit des neuen Papstes, Clemens VIII. Er diirfte kurz nach den
beiden andern Texten geschrieben worden sein. Auch der erste Text ist unsigniert und
IaB3t sich chronologisch nicht einordnen, steht aber inhaltlich mit den andern Texten in
engem Zusammenhang. Fiir uns von Bedeutung sind vor allem der erste und der vierte
Text, die direkt Bezug nehmen auf die Situation im Hospital. Ruggiero Pastura, M.G.:
Una «visita» del 1592 all’ospedale dei «Pazzarelli» di Roma, Rassegna degli Archivi di
Stato, 1, 1972, p.47-67.

op.cit., p.61

In einem nicht datierten Brief, der etwa aus der Zeit um 1592 stammen mul}, fragen die
Bediensteten von S.Maria della Pieta bei den apostolischen Visitatoren an, ob sie auch
mit Zwangsmallnahmen von den Verwandten eines im Hospital untergebrachten
Giacomo Toscanella die Pension fiir ihn und fiir seinen Diener (!) eintreiben diirften. Brief
adressiert: «All I11.™° et R.™° Sig."® (Name fehlt)», ASR; Congregazione dell’oratorio;
S.Maria in Vallicella, filza 140, c. 85.



17

18
19

20
21

22
23
24

25
26

27

28

Auch wird im Text 4 bei Ruggiero Pastura die Tatsache erwihnt, dal} viele Verriickte
monatliche Unterhaltszahlungen leisten, op. cit., p.67.

Regole et Ordini, Per il buon governo della Chiesa, & Ospitale della Santissima Pieta ,
dove si governano, e mantengono gli Huomini, e Donne Pazze della Cittd di Roma in
Piazza Colonna, stablilite al primo d’Ottobre 1635. D’Ordine dell’Eminentissimo
Sig. Card.Francesco Barberini, Rom 1635. ASY, Arm.1V, t.9, p.102-112v.

Alle Zitate: op.cit., p.110x.

Das geht hervor aus einem Bericht der apostolischen Visite von 1630, wo von 43
namentlich genannten Mannern 15 aufgezahlt werden, die génzlich auf Kosten des
Hospitals leben, genauso wie 14 von den 22 hospitalisierten Frauen. Visitatio Ecclesiae &
Domus Hospitalis Stae Mariae Pietatis Dementium, Die 22 Novembris 1630. ASYV,
Arm.VII, t.113, p.241-244 v.

Regole et Ordini ... op. cit., p. 110 v.

Gleichzeitig wird in den «somatischen» Spitalern Roms grofer Wert darauf gelegt, dall
Arzte tiber Aufnahme und allfallige Triage in das zustandige spezialisierte Krankenhaus
entscheiden.

Regole et Ordini ... op. cit., p.106r.

op.cit., p. 1061, v.

«Frauen sind in einem vollig abgetrennten und geschlossenen Teil des Hospitals
unterzubringen, der nur durch eine Tir zuginglich ist und der keine Fenster zum
Mannerhospital hat. Die Frauen stehen unter der Fursorge und Wache der Priora, die den
Hausschliissel hat ... Wenn die Zahl der Frauen unvertretbar grofl wird, kann ihr (der
Priora) eine Helferin zur Seite gestellt werden, was gewihnlich aber nicht fiir nétig
erachtet wird, weil in der Regel die Zahl der verriickten Frauen klein ist und weil sie auch
mehr auf blode Art verriickt werden denn als Rasende. Deshalb kann man die besagten
verriickten Frauen zu verschiedenen nétigen Leistungen im Haus einsetzen, ohne die
Ausgaben des Hospitals zu vergroflern.» (!) op.cit., p.107v, 108r.

op.cit., 110v, 111r.

Die Abkehr von einer Charakteristik durch materielle Armut zeigt sich sehr schon im
Traktat von Fanucci, der 1601 die Irren durch Armut an Hirn definiert: «tutti quelli que
sono poveri di cervello». Fanucci, C.: Trattato di tutte le opere pie dell’alma citta di
Roma, Rom 1601.

Die folgenden Ausfithrungen stiitzen sich in erster Linie auf folgende Literatur: Comune
di Roma: Regesti di Bandi, Editti, Notificazioni e provvedimenti diversi, Rom 1926.
Delumeau, J.: Vie économique et sociale de Rome dans la seconde moitié du XVI®siécle, 1
und IT1, Paris 1957. Geremek, B.: Il pauperismo nella etd preindustriale. In: Storia d’Italia
V, Torino 1973, p.669-698. Ginzburg, C.: L’alto e il basso, Aut Aut 181, 1981, p.3-17.
Kohler, E.: Arme und Irre, Berlin 1977. Mollat, M.: I Poveri nel Medioevo, Bari 1982.
Petrocchi, M.: Roma nel Seicento, Bologna 1975. Piazza, C.: Eusevologio romano, Rom
1693. Pullan, B.: The old catholiscism, the new catholicism, and the poor. In: Timore e
caritd. Cremona 1982. Ricei, G.: Poverta, vergogna e poverta vergognosa, Societa e storia
5,1979, p.305-337.

Delumeau berechnet, daf3 allein im Zeitraum vom 17.1.1582 bis zum 17.1.1583 5942
Personen wegen Schulden inhaftiert waren. Das sind sechs Prozent der damaligen

Stadtbevolkerung. Delumeau, op. cit., p.498.

297



29

30

31

32

32

Simoncelli, P.: Note sul sistema assistenziale a Roma nel XVI secolo. In: Timore e carita,
Cremona 1982, p.137-156, p. 144.

Simoncelli, P.: Origini e primi anni di vita dell’Ospedale romano dei poveri mendicanti.
In: Annuario dell’Tstituto storico italiano per ’eta moderna e contemporanea, Rom 1976,
p.121-172.

Simoncelli, P.: Note ... op.cit., p. 155.

Rosa, M.: Chiesa, idee sui poveri e assistenza in Italia dal cinque al settecento, Societa e
storia, 10, 1980, p. 775-806, p. 796.

Die Polemik geht nicht nur darum, dafl die Armen keine Leistung erbringen — arbeits-
scheu und faul sind, wie der Vorwurf immer wieder lautet —, sondern auch darum, daf} sie
nicht die richtige Leistung erbringen. Arbeit als Bettler, Diebe, Simulanten fiihrt gerade
zur Attribuierung der falschen Armut. Im Zentrum steht nicht die Besorgnis, dal3 alle —
z.B. auch, indem sie Krankheiten vortauschend das Mitleid anderer erregen — iiberleben
konnen, im Zentrum steht das klare Ziel, die Armen zu frommen und demiitigen, mit ihrer
Armut zufriedenen und arbeitsamen Wesen zu machen. Dazu muB} ihre Freiheit ge-
brochen werden, sich selbstidndig eine Uberlebensstrategie aufzubauen. Die Freiheit der
Armen ist gleichbedeutend mit der Gefahr moralischer und politischer Unordnung. Die
Armen sind gefahrlich geworden, deshalb miissen sie eingesperrt und diszipliniert
werden.

Kardinal Bellarmino von den Jesuiten ist sich durchaus klar iber das Programm, wenn er
1602 festlegt: «Die Armen miissen leben wie Arme, sie miissen sich ihrem Stand
entsprechend kleiden und so spielen, wie es ihrem Stand entspricht. Viele werden daher
Bettler und ruinieren ihre Sachen, weil sie mehr ausgeben wollen, als ihnen zusteht: fiirs
Essen, fiir die Kleidung, fiirs Spielen und fiir die Mitgift ihrer Tochter. Wenn sie sich mit
ihrem Status zufrieden gaben, wiirde Gott ihnen mehr helfen, als er es jetzt tut.»
R.Bellarmino, Opera oratoria V.Zit. nach: Fioriani, L.: Religione e poverta. Ricerche
per la storia religiosa di Roma 3, Rom 1979, p. 59.

Erweiterter Text und ausfiithrliches Literaturverzeichnis beim Verfasser.

Summary

The

author describes the evolution of the Hospitale delli poveri forestieri e Pazzi in Rome from

1561 to 1635. The hospital has been founded by a Lay-Brotherhood in order to house needy
foreigners, mainly poor pilgrims to Rome. It also received the needy mentally ill. In the course
of time it was changed into an asylum exclusively for the mentally deranged. In that respect, it
became the first lunatic asylum in Italy. The various rules of the house show the changing
attitudes in the care of the poor and in handling the mentally ill.

Dr.med. Ch. Klaui
Unterer Rheinweg 132
CH-4057 Basel

298



	Vom irren Armen zum armen Irren : eine Untersuchung zu Irrenwesen und Irrsinn im barocken Rom

