
Zeitschrift: Gesnerus : Swiss Journal of the history of medicine and sciences

Herausgeber: Swiss Society of the History of Medicine and Sciences

Band: 43 (1986)

Heft: 3-4

Artikel: Vom irren Armen zum armen Irren : eine Untersuchung zu Irrenwesen
und Irrsinn im barocken Rom

Autor: Kläui, Christian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-521457

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-521457
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Vom irren Armen zum armen Irren

Eine Untersuchung zu Irrenwesen und Irrsinn im barocken Rom

von Christian Kläui

Vorwort

In der vorliegenden Untersuchung wird der Prozeß einer ersten Institutionalisierung in der

Irrenfürsorge Roms, der in der Mitte des 16. Jahrhunderts einsetzt, nachgezeichnet. Besondere

Beachtung finden die damit verknüpften Veränderungen in der gesellschaftlichen
Position der Irren und m der Wahrnehmung des Irrsinns selbst. Sie ergeben sich im Kontext
größerer Umstrukturierungen soziookonomischer Art (wachsende stadtische Armut),
ideologischer Art (Gegenreformation und beginnender Barock) und wichtiger Veränderungen im
Fürsorgewesen.

Wir haben die Entwicklung des «Hospitale delli Poven forestieri e Pazzi», das zum ersten
Irrenhaus Italiens werden sollte, anhand aller auffindbaren (nur teilweise veröffentlichten)
Quellen aus dem Zeitraum zwischen 1561 und 1635 untersucht auf dem Hintergrund einer
Analyse der stadtischen Sozialstruktur und der Entwicklung im öffentlichen Assistenzwesen.
Dazu bedienten wir uns zahlreicher zeitgenossischer Schilderungen der «frommen und

wohltätigen» Einrichtungen und konsultierten Erlasse zur Armen- und Sozialpolitik,
verschiedene Spitalstatuten, Berichte apostolischer Visiten und weitere verstreute Quellen. Die
teilweise lateinischen, teilweise italienischen Manuskripte und Druckerzeugnisse haben wir an

folgenden Orten aufgefunden: Archivio segreto del Vaticano (ASV); Biblioteca apostolica del

Vaticano (BAV); Archivio dell'Ospedale di S.Maria della Pietä (ASMP); Archivio di Stato di
Roma (ASR).

Weiter stutzten wir uns auf neuere Arbeiten der Geschichtsforschung über das damalige
Assistenzwesen Roms und das Paupensmusproblem in Rom und weiten Teilen Europas.
Wichtige Informationen über das ökonomische und soziale Leben Roms fanden wir im
umfangreichen Werk von J.Delumeau. Von den wenigen Arbeiten über die Entstehung des

ersten Irrenhauses in Rom sind besonders die «Studi sulla pazzia nella provincia di Roma» von
A. Gianelli zu erwähnen, der wichtige Quellen publizierte.

Es sei noch eine Bemerkung zum Sprachgebrauch erlaubt. Um dem historischen Mangel
an begrifflicher Entfaltung und klärender Scharfe m den lateinischen und italienischen
Texten optimal Rechnung zu tragen, verwenden wir umgangssprachliche Begriffe wie «Irre»,
«Irrsinn», «Verrückte», ohne eine heutige psychiatrische Terminologie zu implizieren.
Ähnliches gilL fur den Gebrauch der Begriffe «Armer» und «Armut», in denen soziologische,
ökonomische und auch moralische Aspekte schillernd und in einem wechselnden Mischver-
haltnis enthalten sind. Durch eine Veränderung m diesem Mischverhaltnis machen diese

Begriffe in der besprochenen Zeitperiode eine Bedeutungsverschiebung durch, deren
Berücksichtigung fur ein adaquates Verständnis wichtig ist.

Gesnerus 43 {1986) 279-298 279



I. Vom Obdachlosenasyl zum Irrenhaus

1. 1563: Das neue «Hospital der armen Fremden und Irren»

«Es gelte, daß die Erfüllung und Vollendung des göttlichen Gesetzes ganz
darin bestehe, Gott, unsern Herrn, und den Nächsten, unsern Bruder, zu
lieben, und daß keiner sich rühmen könne, Gott zu lieben, den man nicht
sieht, wenn er nicht zuerst den Nächsten, der ihm direkt vor den Augen ist,
liebt und ihm Gutes tut, denn lieben heißt nichts anderes als dem Gutes tun,
den man liebt. Von hier kommt es, daß einige, die das Gesetz zu erfüllen und
unserm Herrn zu dienen begehrten und die häufig Armselige in den Straßen

liegen und vor Kälte sterben sahen, sich ihres Elends zu erbarmen begannen
und gedachten, mit einem oder zwei Betten in einem kleinen Haus vorzusor-
gen, um diesen Armen helfen zu können.»

So beginnen die «Erlasse, Statuten und Konstitution der Kompagnie der
Madonna della Pietä des Hauses oder Hospitals der armen Fremden und
Irren der erhabenen Stadt Rom» von 1563.1

Diese Urkunde enthält einen Abriß der Entstehungsgeschichte des Hospitals

und dessen erste Statuten. Sie ist die Gründungsurkunde einer Institution,

die einige Jahrzehnte später zum ersten Irrenhaus Roms werden sollte.
Die Laienbruderschaft, die das barmherzige Werk führt, bietet — neben

den erwähnten «Armen» — «auch den Fremden, die kein Obdach finden und,
ausgehungert (in Rom) angekommen, nicht wissen, wohin sich wenden»,
ihre Gastfreundschaft an.2 Erst später — sagt uns der historische Rückblick —

wird im unterdessen vergrößerten Hospital auch Irren Aufnahme gewährt:
«Da bis jetzt in Rom kein Haus oder Hospiz für Menschen, die verrückt

(matti) und vom Verstand beraubt (privi d'intelletto) sind, existiert, und da

sich viele derartige elendigliche Personen finden, nackt, barfuß und ohne

Führung, die vor Kälte und durch andere Übel sterben ohne Hilfe für ihre

Körper, legt man fest daß alle verlassenen und von aller Hilfe und

Unterstützung im Stich gelassenen Verrückten in besagtem Hospital
aufgenommen werden als für sie bestimmter Herberge. In diesem Hospital sollen
sie geführt und ernährt werden mit allem, was sie benötigen, und Heilmittel
erhalten, wenn es nötig ist.»3

Das Hospital dient 1563 also denjenigen Armen, die hilflos, verlassen und
in erster Linie obdachlos sind, die niemanden haben, der sie unterstützt, und
die der Kälte und dem Hunger in brutaler Weise ausgeliefert sind. Seien es

nun arme Fremde, die ohne Referenzen in die Stadt gekommen sind, Arme,
die durch körperliche Schwäche hilflos geworden sind, oder Verrückte, die

280



«barfuß und nackt» in der Stadt umherirren; ihr Elend macht sie alle gleich
und berechtigt sie dadurch in gleicher Weise, im Hospital ein Bett, Wärme
und stärkende Nahrung zu erhalten.

Bettler, arbeitsscheue Müßiggänger und Vagabunden werden nicht
zugelassen, denn ihnen stünde im Gegensatz zu den Personen, die im
Hospital Platz finden, der Weg offen, sich durch eigene Leistung am Leben

zu erhalten.4 Sie sollen das menschliche Schicksal annehmen, das Gott über
Adam verhängte mit den Worten: «Im Schweiße deines Angesichts sollst du
dein Brot essen, bis du wieder zu Erde werdest, davon du gekommen bist.»

Die Behandlung im Hospital

Die Statuten vermitteln uns auch einen Einblick, was mit den untergebrachten

Armen im Hospital zu geschehen hat. In erster Linie sind es die aus der

Pilgerbetreuung bekannten Bituale der Fußwäsche und der Körperpflege,
die auch hier gefordert werden mit dem obligaten Hinweis auf die biblische

Fußwaschung (Johannes 13, 1, 20) Darüber hinaus sollen die Armen, wie es

in vielen frommen, barmherzigen Einrichtungen der Zeit üblich war, «in der
christlichen Doktrin und Religion ermahnt und unterwiesen werden».5

Die Behandlung im Hospital ist grundsätzlich für alle gleich. Die
Verrückten sind nicht durch eine spezielle Behandlung ausgezeichnet.6 Daß
die Irren «Heilmittel erhalten, wenn es nötig ist», scheint allerdings für eine

unterschiedliche Behandlung der Irren zu sprechen. Doch ist diese Interpretation

wenig stichhaltig, wenn man bedenkt, daß eine medikamentöse

Versorgung (mit Salben, Ölen, Wundmitteln usw.) aller Beherbergten
durchaus zu den im Pilgerdienst üblichen Verrichtungen gehört und von
einer Anwendung spezifischer anderer Heilmittel nirgends die Rede ist.

Die irren Armen

1561 ist eine päpstliche Bulle erschienen — die älteste zum Ospedale di
S. Maria della Pietä vorhandene Urkunde—, die die Bruderschaft «unter dem
Namen der armen Fremden» (pauperum advenarum) approbiert und ihr das

Recht gibt, die vorliegenden Statuten von 1563 zu verfassen.7 Der lateinische

Text der Bulle zeigt die gleiche Wahrnehmung des sozialen Elends der
obdachlosen Armen und «vom Verstand Beraubten», die wir in den Statuten
hnden. In beiden Texten sind die Verrückten ohne weitere Präzisierungen

281



benannt als «vom Verstand beraubt» («mentis inopes qui rationis orbati
iudicio», heißt es in der Bulle; «privi d'intelletto», steht in den Statuten).
Weitergehende Aussagen über ihr Verrücktsein finden sich nicht bis auf eine

einmalige Erwähnung von «Raserei».8
Uber das, was den Irsinn der Irren ausmacht, liegt keine differenzierte

Sensibilität vor. Weit differenzierter und ausführlicher ist hingegen die

Beschreibung dessen, was die Irren im Hospital aufnahmeberechtigt macht:
Armut, Obdachlosigkeit, Hilflosigkeit, Ausgesetztheit gegenüber Kälte und
Hunger. Soziale Bedingungen, die die Irren in keiner Weise unterscheiden

von den anderen Armen, die im Hospital Unterkunft finden, sondern die

gerade das allen Gruppen Gemeinsame ausmachen. Dieser gemeinsamen
sozialen Lage wegen können alle im gleichen Hospital Ohdach finden. In der

Aufnahmepolitik des «Hospitals der armen Fremden und Irren» ist nicht der
Irrsinn die wesentliche Bedingung, sondern Armut und Obdachlosigkeit in
der erwähnten Konfiguration.

Was der «Mangel an Verstand» sei, bleibt so dunkel wie unproblemati-
siert. Es genügt, daß jeder mit den Begriffen «matti» oder «pazzi»9 bzw.
«dementi» etwas verbinden kann. Nur in unbestimmter Weise werden die
Irren auch als Kranke gesehen, was man daraus schließen kann, daß eine

«Genesung» als möglich erachtet wird.10 Was aber präzis wahrgenommen
wird, ist die materielle, physische Notlage dieser Menschen. Das, was die

Irren hier zum Gegenstand der Barmherzigkeit und der Versorgung macht,
ist nicht durch ihren Irrsinn bestimmt, sondern durch ihre materielle
Lebenssituation. Subjekt der Unterbringung ist nicht die Figur des Irren, der

arm sein kann, sondern die Figur des obdachlosen Armen, der irr sein kann.

2. 1592: Veränderung und Krise der Struktur des Hospitals

Aus den handschriftlichen Büchern der Hospitalverwaltung, die sich heute
im Archiv des römischen Irrenhauses S.Maria della Pietä befinden11,
können wir entnehmen, daß etwa um 1580 die Erwähnung der «armen
Fremden» verschwindet und nur noch die «pazzi», «pazzarelli» oder «poveri
pazzi», die «Verrückten» bzw. «armen Verrückten» genannt werden. Eine
Liste vom Juni 1574 führt 27 männliche Verrückte und 22 irre Frauen
namentlich auf.12 1592 sind 24 männliche und 22 weibliche Irre im Hospital
untergebracht13, das nur noch für Irre zuständig ist. Diese sind jedoch
weiterhin als obdachlose und hilflose Kranke gefaßt (1635 wird dann das

Kriterium der Armut fehlen und — wie wir sehen werden durch Kriterien,

282



die die Irren in ihrem Irrsinn endgültig und besonders charakterisieren,
ersetzt sein).

1592 ordnet Papst Clemens VIII. anläßlich seines Amtsantritts eine

apostolische Visite aller Kirchen und frommen Institute Roms an. Bei dieser
sozial- und kirchenpolitisch wichtigen Maßnahme wird auch das Hospital
inspiziert, wie wir aus vier kürzlich aufgefundenen Manuskripten wissen.14

In diesen Texten wird das Hospital als defizitäres und schlecht geführtes
Unternehmen geschildert und das Ziel anvisiert, es einer gut funktionierenden

Verwaltung zu unterstellen.
Was sind die kritisierten Punkte? Die Kompagnie, die seit seiner

Gründung das Hospital führt, sei völlig auseinandergefallen. Niemand trage
mehr Sorge um das Hospital, «sei es aus Barmherzigkeit oder aus
Amtspflicht». Die 15 Bediensteten, die im Hospital zusammen mit den 46

Verrückten untergebracht seien, könnten das Werk nicht weiterführen, da

«Form und Leitung fehlen». Durch die Enge und den Schmutz, den die
Kranken verursachten, entstehe ein derartiger Gestank, daß nicht nur die
Kranken selbst, sondern auch die Umgebung zu Schaden komme. Zwar seien

die Betten für die Kranken und Bediensteten noch genügend mit Matratzen,
Leintüchern und Decken ausgestattet, ebenso wie die Küche mit den nötigen
Utensilien, doch fehle es an Vorräten aller Art, an Wein, Brot, Holz, Ol. Eine
ordentliche ärztliche Versorgung gebe es ebensowenig wie Medikamente, so
daß die geforderte Hospitalität zwangsläufig nicht möglich sei und die
betroffenen Armen im Elend sterben müßten.15

Soweit die Schilderung der tristen Zustände im Hospital. Das bisherige
Konzept scheint gescheitert, das Hospital in der Praxis verwahrlost und
destrukturiert zu sein. Auch das Interesse der päpstlichen Verwaltung am
Hospital scheint gering. Der Kardinal, der die Protektion des Hospitals zu
übernehmen hätte, bleibt inaktiv. Finanzielle Unterstützung aus der

päpstlichen Kasse fehlt.
In den Texten von 1592 wird von den Irren nicht mehr in der gleichen

Sprache gesprochen wie 1563. Zwar bleibt ihre Armut für die apostolischen
Gesandten 1592 ein wichtiges Kennzeichnen, die alte soziale Charakteristik
reicht aber nicht mehr aus. Die Irren sind nicht nur obdachlose, hilflose
Arme wie 1563, sie sind als Irre gesondert gefaßt. Sie sind auch nicht mehr
ausschließlich und notwendig arm.16 Nicht mehr eindeutig durch ihre
soziale Position definiert, sind sie noch nicht klar durch ihren Irrsinn selbst
definiert. Häufig werden sie nun als Kranke benannt. Ein Text nennt sogar
den Vorschlag, das Hospital als eigenständige Institution aufzugeben und

283



die Irren in einem der medizinischen Krankenhäuser Roms unterzubringen,
was ein implizites Unterordnen des Irrsinns unter einen medizinischen

Krankheitsbegriff bedeuten würde. Doch leistet die päpstliche Verwaltung
diesem Vorschlag nicht Folge. Ihr geringes Interesse scheint anzuhalten,
und im Hospital scheint sich nichts zu bewegen. — Was sind die Irren nun?
Arme, durch ihren Irrsinn selbst definierte Menschen? In dem Maße, wie die

Wahrnehmung ihrer Verschiedenheit von den übrigen Armen zunimmt,
gerät die Konzeption dessen, was sie selbst sind, in Krise.

3. 1635: Ein Irrenhaus hat sich konstituiert

Erst mit der Statutenreform von 1635 ist die Krise gelöst. Kardinal
Francesco Barberini, der die neuen Statuten17 signiert, hat als Protektor des

Hospitals direkte Kenntnisse der dortigen Verhältnisse und ist andrerseits
als Vertreter der päpstlichen Administration ein Mann von beträchtlichem
sozialpolitischem Weitblick.

In seinen Statuten haben die Irren erstmals ein Gesicht, das die Züge ihres
Irrsinns selbst zum Ausdruck bringt, wenn auch noch in grober und
rudimentärer Art. Der Insasse des reformierten Spitals von S.Maria della
Pietä ist in erster Linie und entscheidend irr. Obdachlos und arm kann er
sein, als krank mag man ihn bezeichnen, aber nur die Manifestation seines

Irrsinns in ganz bestimmter Form macht ihn zum potentiellen Subjekt des

Hospitals. Es ist daher nicht erstaunlich, daß wir erst in den Statuten von
1635 ausreichend Material finden, um uns eine Vorstellung vom Hospitalalltag

der verrückten Insassen zu machen. Die neue Rezeption ihrer Verrücktheit

läßt diese selbst als praktisches Problem in Erscheinung treten, für
dessen Bewältigung Richtlinien entworfen werden müssen.

Die Statuten haben allerdings nicht die Irren zum Objekt, sondern das

Hospital. Sie regeln dessen Verwaltung, dessen Führung sowie die Pflichtenhefte

der einzelnen Funktionsträger. Für die Irren fehlt jegliches Programm.
Weder Zielsetzungen noch Maßnahmenkataloge werden aufgestellt.
Anhand der Schilderungen über die Pflichten der Bediensteten erhalten wir
aber wichtige Einblicke in die Lebenssituation der verrückten Insassen.

Die Statuten von 1635 unterscheiden sich im Ton, in der Bestimmtheit
der Äußerung und in der Zielsicherheit, mit der die Figur des Irren gefaßt
wird, ganz wesentlich von denjenigen von 1563. Das religiös-theologische
Element ist im Text auf ein Minimum reduziert und tritt klar zurück hinter
dem herrschenden pragmatisch-verwaltenden Ton.

284



Die armen Irren

Untergegangen ist in den neuen Statuten der Aspekt, daß die Verrückten
grundsätzlich arm und obdachlos sind. Zum Problem wird nun die Frage,
wieweit die Verrückten «großen Schaden für den Nächsten» anrichten.
Verrücktsein wird definiert durch das Begehen von «ausdrücklichen», d. h.

sichtbaren, tätigen Verrücktheiten. Nämlich «kontinuierlisches grundloses
Geben oder Schreien oder Wegwerfen von Sachen oder Ähnliches». Nicht
jede «geringe Geistesstörung» gilt als Verrücktsein, d. h. als Aufnahmekriterium.

Wer nur «ein bißchen blöd ist oder ab und zu danebenredet», wird
nicht aufgenommen.18

Das Irrenhaus von 1635 hat somit zwei grundsätzlich neue Diflerenzie-
rungskriterien bezüglich seiner Aufnahmepolitik: Erstens ist zur Hospitalisation

die Störung der Umgebung durch den Irren notwendig. Die Hospitalisation

wird begründet zum Schutz der Umgebung vor großem, allerdings
nicht näher definertem Schaden. Zweitens werden von denjenigen Personen,
die ihrer Umgebung Schaden zufügen, ausschließlich diejenigen im Hospital
aufgenommen, die dies aus Gründen ihrer Verrücktheit tun. Der Aspekt des

Tuns ist Bindeglied der beiden Kriterien und Brennpunkt der Sensibilität.
Denn das Begehen tätiger Verrücktheit ist essentiell für das Verrücktsein,
und diese Taten sind es, die dem Nächsten Schaden zufügen.

Die Irren sind gesondert von den Nicht-Irren, dafür ist die 1563

entscheidende Trennung in Arme und Nicht-Arme verschwunden. Nur noch

knapp die Hälfte der Insassen sind nicht in der Lage, für ihren Unterhalt
selbst aufzukommen.19

Ihnen darf keine Bechnung gestellt werden. Wer seinen Unterhalt selber
bezahlen kann, wird «viel besser» behandelt als wer nicht bezahlen kann.20

Über den sozialen Status und die Schichtzugehörigkeit der Irren geht aus
den Büchern des Hospitals und aus den Berichten der apostolischen Visiten
aber so gut wie nichts hervor.

Gegenüber den Statuten von 1563 hat eine zweifache Verlagerung der
Aufmerksamkeit stattgefunden: Sind 1563 die Motive die die Aufnahme
begründen, ausführlich dargestellt im Elend der obdachlosen und hilflosen
Armen, denen man ein Dach geben will zu ihrem eigenen Schutz, so ist dieser

Punkt 1635 nicht mehr erwähnt. Demgegenüber wird jetzt die Funktion des

Plospitals hervorgehoben, der Umgebung Schutz zu gewähren vor dem

großen Schaden, den die Verrückten — in welcher Art auch immer —

anrichten. Wird zweitens 1563 nur eine ganz allgemein gehaltene Definition

285



von Verrücktheit als «Mangel an Vernunft» abgegeben, die Beschreibung
der Verrückten aber auf der sozialen Ebene der Folgen von Obdachlosigkeit
und Armut gehalten, so ist 1635 die Beschreibung dessen, was Verrücktsein
bedeutet, deutlich ausgebaut. Die Frage, wie sich Verücktsein im Verhalten
ausdrückt, tritt ins Zentrum («l'esser pazzo s'intende che faccia pazzie
formali»). Diese Verhaltensausdrücke des Verrücktseins sind es, die seine

empfundene soziale Problematik ausmachen. Dies zeigt sich auch bei den

primitiven «diagnostischen» Kriterien, die bei der Aufnahme zur Anwendung

gelangen.
Das impliziert aber noch kein medizinisches System. Ein Arzt wird zur

Feststellung, ob einer aufgenommen werden soll oder nicht, nicht
benötigt.21 Ein Arzt muß zwar sofort beigezogen werden, wenn jemand
aufgenommen worden ist, um die nötigen Abführkuren zu verordnen, wie man die
Arzte auch braucht, wenn ein Verrückter «krank» (was chirurgisch oder
medizinisch krank bedeutet) wird. Aber eine Aufgabe in der Feststellung der
Verrücktheit selbst hat er ebensowenig wie beim Festlegen der Maßnahmen,
die das Hospital bezüglich der Irren trifft. Das in der damaligen Zeit
bestehende Wissen um die «Kopfkrankheiten» ist nicht repräsentiert. Die

Irrenversorgung bleibt ein soziales und kein medizinisches Problem.

Die Irren im Irrenhaus

Das Hospital ist 1635 ein geschlossenes Haus. Die Irren dürfen nicht
herausgelassen werden, es sei denn zu zweit angebunden und unter Einhaltung

der «gewohnten» Bewachung. Je nach «Schweregrad» dürfen sich die
Irren entweder frei im Haus bewegen, sind sie im Zimmer mit Fußeisen

angebunden, im Bett angekettet oder im «Strohzimmer», was die einschneidendste

Maßnahme darstellt, wohl etwa im Sinne einer Tobzelle.22

Uber die verschiedenen Unterbringungsarten führt der «mastro de

pazzi» Aufsicht, dem die Aufgabe zukommt, «sich fürchten zu machen, denn
die Furcht ist es, die alle leiten muß und die den Ort ruhig hält». Welche
Modrdation und Beherrschung dieses Amt der Persönlichkeit seines
Inhabers abverlangt, wird schön herausgearbeitet: «Man legt großen Wert
darauf, daß dieses Amt mit Barmherzigkeit und Diskretion ausgeübt werde,
denn wenn man nicht größte Achtsamkeit walten läßt und besagter
Irrenaufseher nicht überaus taktvoll und gelassen ist, unterlaufen sehr rasch
schwerste Irrtümer, so daß die Ärmsten schlecht behandelt werden und

häufig entweder unmäßig geschlagen oder zu streng im Stroh oder an

286



anderen Orten gehalten werden. Auf der andern Seite ist es höchst gefährlich
und führt zu Mißerfolgen, wenn der besagte Mastro kraftlos und schwach ist
und weder Achtsamkeit noch Verstand hat, sich fürchten zu machen.»23
Besondere Aufmerksamkeit kommt auch der Trennung von Frauen und
Männern zu.24

Die Gefährlichkeit der Irren wird auch in bezug auf ihren Alltag im
Hospital thematisiert: «Man lasse nie einen Verrückten in die Küche,
Garderobe oder in den Materialraum eintreten. Man lasse im Haus keine
Hölzer, Eisen und andere Sachen, die Schaden anrichten können. Man zünde
nie Lichter an, wo die Verrückten sind, die man auch im Winter bei

Tageslicht zu Abend essen lasse. Die Heizpfannen lasse man, wo sie im
Winter nötig sind, bedeckt mit engen, weit vom Feuer abliegenden Eisengittern,

so daß das Feuer nicht berührt werden kann. Im Refektorium und im
Haus benütze man gar kein Glas, nur Zinn- und Tonteller, Zinnbecher und
Tonschüsseln.» 25

Ob hier in erster Linie an Fremdgefährdung oder auch an Selbstgefährdung

gedacht wird, läßt sich nicht ausmachen.
Die Gefährlichkeit der Irren, dessen Schädlichkeit «für den Nächsten»

nun Beachtung findet, ist ein Kriterium, das 1563 noch nicht zur Sprache
gekommen ist und jetzt den Irren in seinem Irrsinn positiv und spezifisch
charakterisiert. Die Entdeckung des Irrsinns als institutionelles Problem ist
seine Entdeckung als soziale Gefahr. Konnte sich 1563 im Gewand hilfloser
Armut auch der Irrsinn finden, so ist jetzt im Gewand des Irrsinns die soziale
Gefahr zu suchen. Der Irrsinn kann sich rasend oder blöd zeigen, er kann
stark oder schwach ausgeprägt sein, immer ist er eine gesellschaftliche
Entität besonderer Art. Das Irrenhaus von 1635 hat die Irren aus der großen
Masse der Armen heraustreten lassen und stellt sie als besondere Gruppe
neben diese. Ihre Armut ist nicht mehr materiell begründet, wohl bleiben sie

aber in einem moralischen Sinn weiterhin arme, bedauernswerte Menschen.
Der irre Arme ist zum armen Irren geworden.26

II. Der sozialpolitische Kontext

I. Die Armut in Rom

Nachdem wir die Entstehungsgeschichte des ersten Irrenhauses Italiens und
mit ihr die Herausbildung einer neuen Wahrnehmung der Irren und des

287



Irrsinns dargestellt haben, wollen wir nun die wesentlichen Bedingungen
aufzeigen, die zu dieser entscheidenden Entwicklung einer erstmals
institutionalisierten Irrenfürsorge geführt haben.27

1527 fallen die kaiserlichen Truppen Karls Y. im päpstlichen Rom ein.
Das Ereignis, bei dem es zu massenweisen Ermordungen, Brandschatzungen
und Plünderungen kommt - daher auch der Name «Sacco di Roma» -, stellt
eine wichtige Zäsur dar. Nach dem Sacco entvölkert sich die Stadt, in der
noch knapp 30000 Menschen wohnen. Die Einwohnerzahl steigt dann bis
1700 auf 150000. Viele Faktoren haben einen Einfluß auf die keineswegs
lineare Bevölkerungsentwicklung: Mißernten mit Getreideknappheiten, das

ungelöste Problem der Pontinischen Sümpfe, Tiberüberschwemmungen,
Pestzüge, Malariawellen, Flecktyphusepidemien. Insbesondere aber fällt
die dynamische Bevölkerungsentwicklung der Stadt mit einschneidenden
ökonomischen Veränderungen zusammen, wie sie für das damalige Europa
charakteristisch sind und die massenweise verarmte Landbewohner in die

Stadt schwemmen.
Im 16. und 17. Jahrhundert ist die römische Ökonomie durch das

Vorherrschen des Nahrungsmittel- und Textilsektors gekennzeichnet. Das
Handwerkertum ist stark, doch expandieren im Gegensatz zu andern wichtigen

italienischen Städten die produktiven Zweige nicht, hingegen der
Verteilersektor. Der Bausektor verschlingt zwar viel Geld, bringt aber kein
exportierbares Produkt hervor. Versuche einzelner Päpste, die produktive
Basis der Wirtschaft auszuweiten, scheitern am Widerstand der feudalen
Aristokratie und des traditionsorientierten, um seine ökonomische Freiheit
fürchtenden Handwerkertums.

Demgegenüber verändert sich die Lage der armen Schichten im Jahrhun-
dert nach dem Sacco di Roma einschneidend. Vor allem von der zweiten
Hälfte des 16. Jahrhunderts an nehmen die verarmten Bevölkerungsteile
Roms deutlich — absolut und relativ — zu. Es ist allerdings schwierig, sich ein
klares Bild vom Ausmaß der Armut zu verschaffen, da keine ausreichenden

quantitativen Angaben zur Verfügung stehen und da sich die Armut mit
verschiedenen Gesichtern zeigt. Neben der Armut auf den Straßen in den

Kleidern der Bettler, Herumlungerer, Vagabunden, Dieben, Prostituierten
muß sie in den Spitälern, in den Klöstern und in den Gefängnissen, wo
reihenweise in Schulden geratene kleine Handwerker, Handlanger usw.
einsitzen, gesucht werden.28 Die Armut verbirgt sich nur schlecht in den
Kreisen der vielen schlechtbezahlten und schlechtgestellten Dienstkräfte,
Hilfsarbeiter und Gelegenheitsbeschäftigten.

288



Ab 1555 berichten die «Avvisi di Roma» regelmäßig über Schwierigkeiten

mit der Lebensmittelversorgung. Durch die Hungersnöte der folgenden
Jahre stoßen laufend in die Stadt getriebene Bauern ohne Unterkunft zu den

unbeschäftigten, hungrigen städtischen Armen. Die Getreideversorgung
durch das römische Hinterland reicht nicht aus, immer häufiger werden
Korneinfuhren aus andern Teilen Italiens notwendig. Es drohen schwere
soziale Krisen. Allerdings gelingt es der päpstlichen Verwaltung — auf
Kosten des Hinterlandes und des übrigen Kirchenstaates —in Rom größeren
sozialen Konflikten, wie sie etwa im Neapel Masaniellos auftreten, oder
Hungerrevolten, wie Palermo sie durchmacht, vorzubeugen.

Außer durch das paternalistische Krisenmanagement der päpstlichen
Stadtverwaltung gelingt dies vor allem dank dem hochspezialisierten,
weitgehend ungesteuert gewachsenen Fürsorgewesen.

2. Die römische Armen- und Krankenfürsorge

Das nach dem Sacco zur Kleinstadt gewordene Rom kann auf ein ausgebautes

Spitalwesen und ein gut eingespieltes Almosensystem zurückgreifen.
Beide haben ihre Wurzeln im Mittelalter. Ein Bild der quantitativen
Verhältnisse läßt sich schwer erstellen, doch kann man sicher davon
ausgehen, daß die Krankenassistenz im Rom von 1527 nach dem Maßstab
der Zeit gut dotiert ist. Die Spitäler gelten als modern und werden von
ausländischen Besuchern — unter ihnen Martin Luther — gelobt.

In öffentliche Spitäler kommen, wie überall, vorwiegend die Armen. Das
Gewerbe hat häufig seine eigenen Spitäler. Die Reichen lassen sich meist zu
Hause behandeln. Ihnen fehlt es nicht an Ärzten und Chirurgen, die nur zum
geringsten Teil an den Spitälern arbeiten.

Schlechte hygienische Verhältnisse, üble Wohnbedingungen, ungenügende

und einseitige Ernährung, schwere Körperarbeit, Pestzüge und
andere Krankheitsepidemien sind einige der Bedingungen, die eine klare
soziale Präferenz der Armen als Krankheitsträger ausmachen. Ein enger
Zusammenhang von Krankenpflege und Armenfürsorge ergibt sich auch aus
den gemeinsamen historischen Wurzeln in Hospizen, die Armen, Fremden
und Pilgern Unterkunft gaben und meist auch pflegerische Aufgaben
übernahmen. Die Llospitäler des beginnenden 16. Jahrhunderts haben diese

Hospizfunktion häufig noch nicht verloren.
Daneben steht den Armen auch ein Almosenwesen mit einer langen und

stabilen Tradition privater Barmherzigkeit zur Verfügung. In seiner Entste-

289



hung ist es an der mittelalterlichen Figur des Armen ausgerichtet, dessen

Unterstützung einen integralen Bestandteil im Alltagsleben der Reichen
oder immerhin Bessergestellten ausmacht und der in besonderem Maße auf
die Wohltätigkeit der Kirchenherren und des Papstes selbst zählen kann.

Die Träger der Fürsorge in Rom sind Ordens- und Laienbruderschaften,
Handwerkskorporationen und Vertretungen einzelner Nationen. Zentrale,
steuernde Eingriffe sind selten und beschränken sich in der Regel auf
Maßnahmen in Notsituationen wie Pestzügen. Repressionen wie Stadtaus-

weisungen von Vagabunden und fremden Bettlern, zwangsweise Unterbringungen

in Spitälern oder Lazaretten in Zeiten des Hungers und der

Epidemiebedrohung angewandt, bilden die Kehrseite eines Assistenzwesens,

dessen zeitgenössischer Ruhm nie über die kargen, elendigen, unsicheren

Lebensumstände der von Schicksalsschlägen ständig bedrohten Armen
hinwegtäuschen kann.

Nach dem Einsetzen der ökonomisch-sozialen Krise in der Jahrhundertmitte

kommt es zu einer raschen ungesteuerten Zunahme der vielfältigen
Institutionen nach dem bisherigen pluralistischen System. Ohne übergreifende

Planung wird dort etwas unternommen, wo eine Not erkannt ist. Die
Gründungsgeschichte von S.Maria della Pietä ist typisch für diese Zeit.
Daneben häufen sich, insbesondere seit dem Pontifikat Pauls IV.
(1555—1559), repressive Maßnahmen. Dabei handelt es sich in erster Linie
um Ausweisungen von Vagabunden, Banditen, Arbeitslosen und Zigeunern;
Meldepflicht für Fremde; Bettelverbote in den Kirchen sowie um eine ganze
Reihe restriktiver Vorkehrungen zur Verbesserung der Sittlichkeit.

Das Anhalten der Krise führt aber zu einem raschen Ungenügen dieser

Assistenzpolitik, die für die Not eines guten Drittels der Bevölkerung in
irgendeiner Weise Lösungen finden sollte. Kaum mehr kontrollierbare
soziale Spannungen und Aufstandsgefahr sind Risiken, denen vorgebeugt
werden muß.

In ganz Europa, das vom Pauperismusproblem erschüttert ist und
einschneidende gesellschaftliche Wandlungen durchmacht — für die katholische

Kirche ist es die Zeit des Konzils von Trient und der beginnenden
Gegenreformation —, ist eine Diskussion zum Thema Pauperismus und
Assistenz in Gang gekommen. Luther, Erasmus und Ludovico Vives

gehören zu den ersten, die Stellung beziehen. Die zentralen Punkte der
Debatte sind: Laifizierung der Assistenz, Zentralisierung unter städtischer
(später staatlicher) Hoheit, Entwicklung von Unterscheidungskriterien in
arbeitsfähige und nicht-arbeitsfähige, einheimische und fremde, echte und

290



falsche, unterstützungswürdige und -unwürdige Arme im Zusammenhang
mit generalisierten Einsperrungs- und Zwangsarbeitsmaßnahmen und
gezielten Ausweisungsstrategien.

Versuche, derartige Programme zu realisieren, entstehen zuerst in
England, den Niederlanden und Deutschland mit den working houses und
Zuchthäusern als Ausdruck der neuen Politik.

Durch die Zuspitzung des Pauperismusproblems und im Klima einer
zunehmenden Beunruhigung der Herrschenden wird auch in Rom der Ruf
nach neuen Interventionsformen im Assistenzwesen laut. Die päpstliche
Administration muß sich Erfahrungen ölfnen, die bisherigen — noch in
Trient erneuerten Traditionen widersprechen und die ihren Ursprung nicht
selten im Umfeld der Reformation haben.

«Evidenterweise», schreibt Simoncelli, «beginnt sich die Notwendigkeit
anzubahnen eines organischen öffentlichen Eingriffs zur Eindämmung des

Phänomens des zunehmenden Pauperismus, der nebenbei ein neues Gesicht

zu zeigen scheint, aggressiver und wilder als jenes der Renaissance, dessen

gutmütige, geradezu weise Erscheinung der Bettelei sich z.B. in den
Komödien des Aretino wiederfindet... Es ist der <neue Arme), der vielleicht
zum ersten Mal die städtischen Autoritäten erschreckt, die bis anhin
gewohnt waren, die ganze Frage des Pauperismus und der Bettelei mit
verbreiteten philanthropischen Interventionen zu behandelns und zu lösen,
mit Eingriffen, die offensichtlich nicht mehr genügen können, das Phänomen

sozial und auch politisch in akzeptablen Grenzen zu halten.»29
Zur Umsetzung zentralistischer Vorstellungen in die Praxis kommt es

erstmals unter Gregor XIII. (1572—1585), der 1581 alle Bettler Roms in
einem ehemaligen Dominikanerinnenkloster an der Via Appia unterbringen
will. Das Experiment scheitert nach zwei Jahren, wobei der Hauptgrund
dafür weniger im Widerstand der Armen gegen ihre Zwangseinschließung zu
sehen ist als vielmehr in der mangelnden finanziellen Unterstützung des

Werks.
Eine erneute Einschließung der Armen Roms beginnt 1587 unter Sixtus

V., der im Rahmen einer koordinierten Reihe von Maßnahmen zur Bekämpfung

von Armut und Hunger die Gründung des «Hospedale de' poveri
mendicanti di San Sisto» veranlaßt. 1591 werden dort mehr als 2000 Arme
eingesperrt und unterhalten, mehr als 2 % der gesamten Stadtbevökerung.

Durch eine Abnahme der finanziellen Zuwendungen an San Sisto nach
dem Tod von Sixtus V. kommt es nach einigen Jahren zu einem sukzessiven
Zerfall dieses Instrumentes einer zentralistischen Politik. Man verbietet

291



zwar weiterhin vorerst das Betteln, doch erhalten schon bald bestimmte
Gruppen, die sich ihren Lebensunterhalt nicht in anderer Weise verdienen
können, eine Bettellizenz. Auch werden pluralistische Einzelinitiativen im
Assistenzwesen wieder vermehrt gefördert.

Im Widerstand großer Teile der Träger der spezialisierten und privat
organisierten Institutionen des Assistenzsystems, die sich durch die zentrali-
stische Politik und die entsprechende Umverlagerung von päpstlichen
Geldern in ihrer Existenz bedroht und in ihrem Werk konkurrenziert fühlen,
dürfte ein Hauptgrund für das Scheitern der großangelegten Internierungs-
kampagne liegen.30

Die sozialen Probleme bleiben in ihrer Dringlichkeit aber bestehen. Nur
ein Kompromißsystem, das die Interessen der in Rom tonangebenden
Schichten der Reichen und der Korporationen, Bruderschaften usw. berücksichtigt

und mit der Notwendigkeit einer effizienten Assistenzpolitik in
Form einer mildern zentralen Steuerung verbindet, kann sich durchsetzen.
«Das Assistenzsystem, das sich so mit Beginn des Pontifikats von Clemens

VIII. herausbildet», schreibt Simoncelli, «scheint tatsächlich die praktische
Zwischenlösung zu sein zwischen dem alten, philanthropischen und in
ökonomischer Hinsicht autosuffizienten System der Renaissance und jenem
staatlichen, zentralisierten, wie Sixtus V. es begonnen hatte.»31

Die wesentlichen Entwicklungslinien für das römische Assistenzwesen
im 17. Jahrhundert sind damit, am Ende des 16. Jahrhunderts, schon
vorgezeichnet. «Das 17. Jahrhundert ist nicht innovatorisch, allenfalls
perfektioniert es ein System, wenigstens entlang beinahe der ganzen Zeitachse des

Jahrhunderts.» 23

Das Assistenzwesen erfährt im Verlauf des 17. Jahrhunderts insofern eine

Veränderung, als sich einige wenige, aus dem Polyzentrismus hervorgegangene

Organisationen durchsetzen, zu Schlüsselpositionen im Assistenzsystem

und wesentlicher Verantwortung für dessen Weiterentwicklung gelangen.

Es sind dies Institutionen, die sich durch präzise Regelungen ihrer
Tätigkeit und durch klare, straffe Organisationsformen und durch hohe
Effizienz auszeichnen. Im Gesundheitswesen sind es besonders die Fate-
benefratelli und die Ministri degli infermi, die sich in Rom und in ganz
Haben maßgebend durchsetzen. Ihr Einfluß auf die Statutenreform von 1635

in S.Maria della Pietä ist nicht zu übersehen. Die barmherzigen Brüder
übernehmen im 17. Jahrhundert bezeichnenderweise auch Pionieraufgaben
in der Irrenfürsorge: An der «großen Gefangenschaft» (Foucault) im
Frankreich unter Louis XIV. sind sie mit der Führung etlicher Spitäler und

292



«maisons de force» beteiligt. Im 18. Jahrhundert greifen sie auch in die

italienische Irrenfürsorge ein, um zunächst auf der Insel San Servolo bei

Venedig eine Irrenanstalt des modernen Typs einzurichten und um im
19. Jahrhundert dann am Boom der Irrenhausneugründungen in Italien
einen wesentlichen Anteil zu haben.

Folgerungen

Im Übergang vom 16. zum 17. Jahrhundert erscheint in der römischen

Stadtbevölkerung ein neues Gesicht. Die gesellschaftliche Charaktermaske
des «Irren» konturiert sich in einem langsamen Prozeß aus einer amorphen
Masse Armer. Die vorliegende Arbeit hat den Prozeß dargestellt, in dem
durch einen signifikanten Wandel im Assistenzwesen und im «Irrenhaus»
selbst die Figur des Irren eine soziale Eigenständigkeit erhält, sich aussondert

aus einer umfassenderen sozialen Konstellation der Armut und durch
Kriterien des Irrsinns selbst dehniert wird. Es ist die Institution für die

Irren, die erst den Irren in dieser neuen Identität entstehen läßt.
Selbstverständlich haben wir hier aber nicht die Geburt des Irrsinns oder

auch nur seiner Wahrnehmung vor uns. Die zeitgenössischen italienischen
Ärzte haben ein differenziertes diagnostisches Repertoire der «Kopfkrankheiten»

anzubieten, das von den Vertretern der institutionellen Irrenfürsorge

in ihrer Charakteristik der Verrücktheit nicht aufgenommen und nicht
erreicht wird. Auch die Irrenfürsorge selbst ist natürlich nicht erst im
Irrenhaus entstanden. Irre sind schon vorher mehr oder weniger repressiv
behandelt worden.

Neu aber ist die spezifische soziale Bedeutung, die dem Irrsinn zukommt.
Es ist keine zeitunabhängige Selbstverständlichkeit, daß das Irresein
notwendigerweise eine professionelle, spezialisierte, institutionalisierte
«Antwort» impliziert, wie das heute erscheinen mag. Im Gegenteil, es ist erst
diese Antwort, die eine bestimmte gesellschaftliche Rolle des Irren schafft
und damit eine Entwicklung einleitet, die die Irrenfürsorge bis zum heutigen
Tag bestimmt. Um so interessanter ist es, sich zu fragen, warum und unter
welchen Bedingungen diese Institutionalisierung der Irrenfürsorge
entsteht.

Wir haben diese Frage am Beispiel Roms zu beantworten versucht und
sind dabei zunächst auf das paradox klingende Fazit gestoßen, daß die

Entstehung des Irrenwesens mit den Irren höchst wenig zu tun hat. Daß im

293



ersten Römer «Irrenhaus» Irre einsitzen, hängt zunächst von ihrer sozialen

Lage als obdachlose Arme ab. Ihre materielle Armut ist das Leitmotiv. Das
Paradox läßt sich erst verstehen, wenn man die Entwicklungstendenzen im
gesamten damaligen römischen Assistenzwesen und die einschneidenden

Veränderungen in der Sozialstruktur Roms — insbesondere durch eine

gravierende Zunahme der Armut im Zusammenhang mit dem Entstehen des

gesamteuropäischen Phänomens des Pauperismus — berücksichtigt. Die

neuen Konzepte in der Armenpolitik bauen ist erster Linie darauf auf, die
Armen in einem ideologisch-politischen Prozeß neu zu gruppieren in
unterstützungswürdige, kranke und nichtunterstützungswürdige, arbeitsfähige
Arme. Gleichzeitig werden die Einrichtungen für die Armen und die

Einrichtungen für die Kranken differenziert und getrennt. Die mittelalterlichen

Hospize, die alle Bedürftigen ungeachtet ihrer besonderen Notlage
beherbergen, verwandeln sich langsam in Spitäler mit neuen Effizienz- und

Pflegekriterien sowie in besondere Einrichtungen mit besonderem Auftrag
für die Armen, und es entsteht eine besondere, die neue Gruppe der

«unwürdigen» Armen betreffende Repressionspolitik. In diesem Prozeß
entwickelt sich auch das Hospital von S.Maria della Pietä zu einer Einrichtung

mit Spitalcharakter für eine definierte Gruppe von Bedürftigen. Die
neuen Statuten von 1635 tragen den Stempel der damals tonangebenden
Krankenhausstatuten der barmherzigen Brüder und der Gefolgsleute von
San Camillo de Lellis, der Ministri degl'infermi. Die Irren sind im Irrenhaus
zu einer durch ihren Irrsinn definierten Gruppe geworden, die ihre soziale
Identität in der Armut verloren hat und in die Nähe der übrigen Kranken
rückt, ohne aber vom medizinischen Zugriff schon vereinnahmt zu werden.
Die Armut der Irren bleibt sprachlich erhalten, wird aber von einem
sozioökonomischen zu einem moralischen Begriff.

Man könnte versucht sein, einen etwas spekulativen Zusammenhang
herzustellen zwischen diesem Prozeß, der aus irren Armen arme Irre macht,
und der neuen Strategie, hei den Armen Echtheit von Falschheit zu
unterscheiden d.h. Subjektivität im Sinne von Willen und gezielter
Absicht zu konzipieren: Damit eine Gruppe von Armen als «falsch» und

«unwürdig» und als Objekt neuer Disziplinierungsstrategien definiert
werden kann, muß eine logisch-ideologische Operation die «unterstützungswürdigen»

und «richtigen» Armen abgetrennt haben. Die zeitgenössische
Forderung an die Armen, fromm und devot zu sein und den Willen zur Arbeit
aufzubringen33, setzt die Abtrennung derjenigen voraus, bei denen diese

Polemik zur Absurdität wird und dadurch ihre Kraft verlieren würde: der

294



Verrückten. Die Irren müssen ausgenommen werden, will man den Unfrommen

und «Arbeitsscheuen» effizient falschen Lebenswandel vorwerfen.
Das pragmatische Korrelat dieser Operation ist im Hospital und der in

ihm gegebenen Figur der Irren gegeben. Auch wenn die Irrenfürsorge real
kaum wirkungsvoll ist, sehr viele Irre weiterhin ihrem trostlosen und
ungesteuerten Schicksal überläßt, und wenn sie von den zuständigen
Instanzen lange Zeit vernachlässigt wird — wie wir aus den Texten von 1592

erfahren können —, so ist doch die Präsenz des Irrenhauses als Zeichen für die
erkannte Besonderheit der Irren von fundamentaler Bedeutung. Gerade die

praktische Vernachlässigung der Irren weist darauf hin, daß es nicht um
diese ging, sondern um die vom Irrsinn — zumindest ideologisch, theoretisch
— gesäuberte Schar der Armen. Die Irren werden erst weit im 18. Jahrhundert

ins Zentrum des Interesses rücken, wenn eine neue gesellschaftliche
Dynamik der Integration neue potentielle Formen der Verweigerung
schafft. Erst dann wird eine gewichtige Vergrößerung des Irrenhauses und
eine Zunahme seines direkten sozialpolitischen Ordnungsauftrages erfolgen.

Auch wenn die Irrenfürsorge im 16. und auch noch im 17. Jahrhundert
weitgehend in den traditionellen Bahnen der Familie oder der Einkerkerung
verhaftet bleibt, markiert der Ursprung der stationären, institutionellen
Irrenbehandlung eine bis heute nachwirkende Veränderung im Verhältnis
der Gesellschaft zu Irrsin und Irren. In der Disziplinierung der gefährlich
gewordenen Armut erfolgt die Abtrennung des Irrsinns als Mangel an
Vernunft und freiem Willen. Erst in diesem Mangel gewinnt er spezifische
Identität. Dieser Trennungsprozeß bleibt charakteristisch für den Umgang
mit dem Wahnsinn bis in die heutige Zeit. Insofern können wir darin
Wurzeln des heutigen Irrenwesens erkennen, doch fehlt noch dessen
entscheidende Komponente, die Disziplinierung des Irrsinns selbst.

Anmerkungen

1 Ordini, Statuti, & Constitution! della Compagnia della Madonna della Pietä della Casa,

over Hospitale delli Poveri forestieri, & Pazzi, dell'Alma Cittä di Roma, Rom 1563. ASV,
Arm. IV, t. 9, p. 92 r-99 v, p. 92 v.

2 op.cit., p.92v. Der Begriff «Hospital» bedeutet im 16. Jahrhundert primär «Hospiz»,
kann aber auch die Bedeutung «Krankenhaus» haben.

3 op.cit., p.94v, 95r.
4 op.cit., p.94v und 95r.
5 op. cit., p. 94v.

295



6 Zwar wird die dauernde Präsenz einer Wache explizit nur fur die Irren gefordert, doch

ergibt sich aus den Aufgaben, die sie zu erfüllen hat, kein Hinweis auf Charakteristika, die

die Irren von den übrigen untergebrachten Armen unterscheiden wurden Auch fehlt
jeder Hinweis auf eine gesonderte Unterbringung der Irren. In diesem Zusammenhang ist
auch interessant, daß die hygienischen Maßnahmen im Text einzig auf die armen
Fremden bezogen werden, was natürlich, wollte man daraus schließen, daß die andern

Gruppen davon ausgeschlossen sind, keinen Sinn ergäbe.
7 Bulle von Pius IV. «Illius qui pro domimci», 11.9.1561, zit. nach: Gianelli, A.: Studi sulla

pazzia nella provmcia di Roma, Rom 1905, p.68—72.
8 Ordini, Statuti op. cit., p. 93 r, v.
9 «pazzo», verruckt, stammt vom lateinischen «patiens», leidend.

10 « wie es häufig geschieht, daß durch die Gnade Gottes, unseres Herrn, mit dem Mittel
der guten Fuhrung und der Sorgfalt, die man hier anwendet, viele genesen und zu ihren

Tätigkeiten zurückkehren » Ordini, Statuti op. cit p. 93 v. Auch hier steht die soziale

Perspektive, daß viele Irre «zu ihren Tätigkeiten zurückkehren» können, im Vordergrund.

11 Es handelt sich um 6 Bande, die Dekrete, Mandate, Inventar usw. registrieren, sowie um 9

Bucher über die Buchhaltung.
12 Libro di decreti del hospitale de S.Maria della Pietä et poveri forestieri et pazzi,

1569—1578, Blatt 124/125 Die Zahlen beziehen sich auf die Gesamtzahl der Hospital-
msassen, die unter dem Titel «pazzi» zusammengefaßt sind.

13 Die Zahlen sind im ersten und dritten der von Ruggiero Pastura veröffentlichten Texte

aufgeführt (siehe Anm. 14).
14 Diese Manuskripte wurden zufällig anlaßlich der Neuordnung des Barnabiter Archivs

aufgefunden und 1972 von Frau Ruggiero Pastura veröffentlicht. Nach ihren Vermutungen

und Recherchen handelt es sich beim zweiten und dritten Text um von einem Notar
aufgesetzte Schriftstucke. Beide beziehen sich auf eine Visite im Hospital. Der zweite
Text ist datiert vom 12.3 1592, er schildert den Zustand und das Inventar der

zugehörigen Kirche. Beim dritten Text handelt es sich um eine Bilanz über Ausgaben und
Einnahmen des Hospitals. Der vierte Text ist von anderer bland geschrieben, weder

signiert noch datiert, bezieht sich aber inhaltlich auf die gleiche apostolische Visite und
auf die erst kurze Amtszeit des neuen Papstes, Clemens VIII. Er durfte kurz nach den
beiden andern Texten geschrieben worden sein. Auch der erste Text ist unsigniert und
laßt sich t hronologisch nicht einordnen, steht aber inhaltlich mit den andern Texten in
engem Zusammenhang. Fur uns von Bedeutung sind vor allem der erste und der vierte
Text, die direkt Bezug nehmen auf die Situation im Hospital. Ruggiero Pastura, M.G.:
Una «visita» del 1592 alfospedale dei «Pazzarelli» di Roma, Rassegna degli Archivi di
Stato, 1, 1972, p.47-67

15 op. cit., p. 61

16 In einem nicht datierten Brief, der etwa aus der Zeit um 1592 stammen muß, fragen die

Bediensteten von S.Maria della Pietä bei den apostolischen Visitatoren an, ob sie auch

mit Zwangsmaßnahmen von den Verwandten eines im Hospital untergebrachten
Giacomo Toscanella die Pension fur ihn und fur semen Diener eintreiben durften. Brief
adressiert. «All Ill.mo et R.mo Sig.ne (Name fehlt)», ASR; Congregazione dell'oratorio;
S.Maria in Vallicella, filza 140, c.85.

296



Auch wird im Text 4 bei Ruggiero Pastura die Tatsache erwähnt, daß viele Verruckte
monatliche Unterhaltszahlungen leisten, op.cit., p.67.

17 Regole et Ordini, Per ll buon governo della Chiesa, & Ospitale della Santissima Pietä
dove si governano, e mantengono gli Huomini, e Donne Pazze della Cittä di Roma m
Piazza Colonna, stabhlite al primo d'Ottobre 1635. D'Ordine delPEminentissimo

Sig. Card.Francesco Barbermi, Rom 1635. ASV, Arm. IV, t. 9, p. 102—112 v.
18 Alle Zitate: op.cit., p. llOr.
19 Das geht hervor aus einem Bericht der apostolischen Visite von 1630, wo von 43

namentlich genannten Männern 15 aufgezählt werden, die gänzlich auf Kosten des

Hospitals leben, genauso wie 14 von den 22 hospitalisierten Frauen. Visitatio Ecclesiae &
Domus Hospitalis Stae Manae Pietatis Dementium, Die 22 Novembris 1630. ASV,
Arm. VII, 1.113, p. 241-244 v.

20 Regole et Ordim op. cit., p. llOv.
21 Gleichzeitig wird in den «somatischen» Spitälern Roms großer Wert darauf gelegt, daß

Arzte über Aufnahme und allfällige Triage m das zustandige spezialisierte Krankenhaus
entscheiden.

22 Regole et Ordim op. cit., p. 106r.

23 op.cit., p. 106r,v.
24 «Frauen sind m einem völlig abgetrennten und geschlossenen Teil des Flospitals

unterzubringen, der nur durch eine Tür zuganglich ist und der keine Fenster zum
Mannerhospital hat. Die Frauen stehen unter der Fürsorge und Wache der Priora, die den

Hausschlüssel hat Wenn die Zahl der Frauen unvertretbar groß wird, kann ihr (der
Priora) eine Helferin zur Seite gestellt werden, was gewohnlich aber nicht fur notig
erachtet wird, weil m der Regel die Zahl der verruckten Frauen klein ist und weil sie auch

mehr auf blöde Art verruckt werden denn als Rasende. Deshalb kann man die besagten
verrückten Frauen zu verschiedenen notigen Leistungen im Haus einsetzen, ohne die

Ausgaben des Hospitals zu vergrößern.» op.cit., p.l07v, 108r.

25 op.cit., llOv, lllr.
26 Die Abkehr von einer Charakteristik durch materielle Armut zeigt sich sehr schön im

Traktat von Fanucci, der 1601 die Irren durch Armut an Hirn definiert: «tutti quelli que
sono poveri di cervello». Fanucci, C.: Trattato di tutte le opere pie dell'alma cittä di
Roma, Rom 1601.

27 Die folgenden Ausfuhrungen stutzen sich in erster Linie auf folgende Literatur: Comune

di Roma: Regesti di Bandi, Editti, Notificazioni e provvedimenti diversi, Rom 1926.

Delumeau, J.: Vie economique et sociale de Rome dans la seconde moitie du XVIC siecle, I
und II, Paris 1957. Geremek, B.: II paupensmo nella etä preindustnale. In: Storia dTtalia
V, Torino 1973, p. 669—698. Ginzburg, C.: L'alto e ll basso, Aut Aut 181, 1981, p.3—17.

Kohler, E.: Arme und Irre, Berlin 1977. Mollat, M.: I Poveri nel Medioevo, Bari 1982.

Petrocchi, M.: Roma nel Seicento, Bologna 1975. Piazza, C.: Eusevologio romano, Rom
1693. Pullan, B.: The old catholiscism, the new cathohcism, and the poor. In: Timore e

canta. Cremona 1982. Ricci, G.: Povertä, vergogna e povertä vergognosa, Societä e storia
5, 1979, p.305-337.

28 Delumeau berechnet, daß allem im Zeitraum vom 17.1.1582 bis zum 17.1.1583 5942

Personen wegen Schulden inhaftiert waren. Das sind sechs Prozent der damaligen
Stadtbevölkerung. Delumeau, op.cit., p.498.

297



29 Simoncelli, P.: Note sul sistema assistenziale a Roma nel XVI secolo. In: Timore e caritä,
Cremona 1982, p. 137—156, p. 144.

30 Simoncelh, P.: Origini e pnmi anni di vita dell'Ospedale romano dei poveri mendicanti.
In: Annuario dellTstituto storico italiano per Fetä moderna e contemporanea, Rom 1976,

p.121-172.
31 Simoncelli, P.: Note op.cit., p. 155.

32 Rosa, M.: Chiesa, idee sui poveri e assistenza m Italia dal cinque al settecento, Societä e

storia, 10, 1980, p. 775-806, p.796.
32 Die Polemik geht nicht nur darum, daß die Armen keine Leistung erbringen — arbeits¬

scheu und faul sind, wie der Vorwurf immer wieder lautet —, sondern auch darum, daß sie

nicht die richtige Leistung erbringen. Arbeit als Bettler, Diebe, Simulanten führt gerade

zur Attribuierung der falschen Armut. Im Zentrum steht nicht die Besorgnis, daß alle —

z.B. auch, indem sie Krankheiten vortauschend das Mitleid anderer erregen — uberleben

können, im Zentrum steht das klare Ziel, die Armen zu frommen und demutigen, mit ihrer
Armut zufriedenen und arbeitsamen Wesen zu machen. Dazu muß ihre Freiheit
gebrochen werden, sich selbständig eine Überlebensstrategie aufzubauen. Die Freiheit der

Armen ist gleichbedeutend mit der Gefahr moralischer und politischer Unordnung. Die

Armen sind gefahrlich geworden, deshalb müssen sie eingesperrt und diszipliniert
werden.
Kardinal Bellarmino von den Jesuiten ist sich durchaus klar über das Programm, wenn er
1602 festlegt: «Die Armen müssen leben wie Arme, sie müssen sich ihrem Stand

entsprechend kleiden und so spielen, wie es ihrem Stand entspricht. Viele werden daher

Bettler und ruinieren ihre Sachen, weil sie mehr ausgeben wollen, als ihnen zusteht: furs

Essen, für die Kleidung, furs Spielen und fur die Mitgift ihrer Tochter. Wenn sie sich mit
ihrem Status zufrieden gaben, wurde Gott ihnen mehr helfen, als er es jetzt tut.»
R. Bellarmino, Opera oratoria V. Zit. nach: Fioriam, L.: Religione e povertä. Ricerche

per la storia religiosa di Roma 3, Rom 1979, p. 59.

Erweiterter Text und ausführliches Literaturverzeichnis beim Verfasser.

Summary

The author describes the evolution of the Hospitale delli poveri forestieri e Pazzi in Rome from
1561 to 1635. The hospital has been founded by a Lay-Brotherhood in order to house needy
foreigners, mainly poor pilgrims to Rome. It also received the needy mentally ill. In the course
of time it was changed into an asylum exclusively for the mentally deranged. In that respect, it
became the first lunatic asylum in Italy. The various rules of the house show the changing
attitudes in the care of the poor and m handling the mentally ill.

Dr. med. Ch. Klaui
Unterer Rheinweg 132

CH-4057 Basel

298


	Vom irren Armen zum armen Irren : eine Untersuchung zu Irrenwesen und Irrsinn im barocken Rom

