
Zeitschrift: Gesnerus : Swiss Journal of the history of medicine and sciences

Herausgeber: Swiss Society of the History of Medicine and Sciences

Band: 43 (1986)

Heft: 3-4

Artikel: Der Zwerg in Sage und Märchen : Ursache oder Abbild der Missgestalt
des Menschen

Autor: Neumann, Josef

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-521303

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-521303
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Zwerg in Sage und Märchen — Ursache oder Abbild
der Mißgestalt des Menschen?

Von Josef Neumann

Einleitung

Die Unverfügbarkeit der eigenen Gestalt ist eine Grunderfahrung des

Menschen, die bei der Geburt eines mißgebildeten Kindes oder auch später in
besonders bedrängender Weise erlebt wird, wenn ein Kind in seinem

körperlichen und geistig-seelischen Werdeprozeß nicht den Erwartungen
der Eltern entspricht und ein als ungewöhnlich empfundenes Verhalten
zeigt. Die Möglichkeit, von der Mißgestalt oder dem veränderten Aussehen
und Verhalten eines Kindes überrascht zu werden, erzeugte im Menschen zu
allen Zeiten Angst, die man durch besondere Vorsichtsmaßnahmen und
Praktiken der Abwehr sowie durch weltanschaulich begründete Erklärungsversuche

zu beherrschen suchte.
Die Darstellung dieser Ängste und ihrer Bewältigungsversuche ist in

besonders verdichteter Form in den Sagen und Volkserzählungen enthalten,
die, mündlich tradiert, im deutschen Sprachraum erst im 19. Jahrhundert
gesammelt und schriftlich aufgezeichnet wurden und uns als nachgedichtete
Volksmärchen der Brüder Grimm heute erhalten sind. Diese Volksmärchen,
deren Gestalten in der mündlichen Sagentradition ihre Vorbilder haben,
enthalten, wie Lutz Röhrich es zusammengefaßt hat, ein «anthropologisches

Modell».

«Unter einem <anthrophologischen Modell> wird alles verstanden, was zum menschlichen

Leben gehört oder gehören kann: Arbeit und tägliches Brot, Liebe und Tod, Geburt
und Generationenabfolge, Glück und Unglück, Angst und Hoffnung, Schuld und Sühne,
Wahrheit und Lüge, das Erkennen von Gut und Böse, Erfahrung und Weisheit,
Yerlorenheit und Geborgenheit.» (28)

Der Beginn des Lebens, die Zeit von der Zeugung bis zur Geburt und danach
das erste Lebensjahr, ist für das werdende Kind mit besonderen Gefahren
und für die betroffenen Erwachsenen, insbesondere für die Mutter, mit
Fragen, Erwartungen und Ängsten verbunden. Von daher ist es nicht
verwunderlich, daß auch die Erfahrung der Unverfügbarkeit des Lebens im
Wechsel von Werden und Vergehen in vielfältigen Gestalten und Flandlun-

gen der Sagen und Volksmärchen dargestellt wurden.

Gesnerus 43 (1986) 223-240 223



«Die Mehrzahl der Yolkssagen gehört zur Gruppe der Damonen-Sagen. Sie schildern den

Einbruch des Numinosen in die Welt des Alltäglichen. Es sind Erzählungen von
übernatürlichen Wesen: Riesen und Zwergen, Wassermann und Nixen, wiederkehrenden
Toten und Armen Seelen, Aufhockern und Nachtmahren, Wechselbalgen und Werwolfen.
Was sind die anthropologischen Hintergrunde dieser Gestalten? In den Sagen von
übernatürlichen Wesen tritt ein Ich seiner personifizierten Angst entgegen. Sagen geben

uns Einsichten in die Problematik der Konflikte der Menschen. Dadurch, daß Sage

ubernatürliche Gestalten konkretisiert, ist sie auch imstande, die gegenstandslose Angst
zu konkretisieren und bis zu einem gewissen Grade zu bannen. Sage ist nicht einfach nur
Bericht von abergläubischen Geschehnissen, sondern meist schon der Versuch der

Deutung und Bewältigung. Damonen-Sagen und ahnliche Folklore haben die Funktion,
Angst zu beseitigen und unter Kontrolle zu bringen. Sagen sind Bestrebungen des

Menschen, seine Ängste zu bewältigen.» (28)

Die Frage nach dem Umgang mit mißgebildeten Kindern und nach der
Ursache der menschlichen Mißgestalt ist vielfach verbunden mit der Gestalt
des Zwerges und wird in Sage und Märchen dargestellt im Verhältnis von
Zwerg und Wechselbalg.

Zwerge kommen in den von den Brüdern Grimm gesammelten und zu
Märchen umgedichteten Sagen in vielfältiger Form vor. Im Zusammenhang
dieser Arbeit sei besonders hingewiesen auf das Märchen «Die Wichtelmänner»

(Nr. 39), das aus drei Erzählungen besteht und wesentliche Elemente
der Zwergsagen enthält: wie die Zwerge als Flandwerker den Menschen

helfen, diese zur Taufe einladen mit der Aufforderung, Gevatter zu sein, und
wie sie einer Mutter ihr Kind aus der Wiege wegholen und durch einen

sogenannten Wechselbalg mit dickem Kopf und starren Augen ersetzen, der
nicht gedeihen will. Das Wechselbalgmotiv kehrt wieder im Märchen vom
«Rumpelstilzchen» (Nr. 55), einem kleinen Männchen, das alle Schätze
dieser Welt gegenüber der Lebendigkeit eines Kindes für nichts erachtet. Im
Märchen «Die drei Männlein im Walde» (Nr. 13) werden diese als «Haule-
männerchen» bezeichnet, ein Name, mit «dem man in Niederhessen die
Kleinen bezeichnet, die in den Waldhöhlen wohnen und den Leuten die

Kinder wegstehlen, so lang diese noch nicht getauft sind ...» (18)
Diese Flinweise machen deutlich, daß das in Sage und Märchen dargestellte

Verhältnis von Zwerg und Wechselbalg ein Verständnis der Mißgestalt

des Menschen impliziert, das nur im gesamten Kontext der Sage als

mythischer Welterklärung verstanden werden kann. Wenn im Sinne von
Otto Bockel davon ausgegangen werden darf, daß die Volkssagen ihr
Entstehen greifbaren Wahrnehmungen verdanken, eng verknüpft sind mit
ihrem Gegenstand und Erfahrungen erklären wollen, so drängt sich die

224



Frage auf nach dem Wirklichkeitsgehalt von Sage und Volksmärchen.
Dabei kann Realitätsbezug nicht bedeuten, die im Märchen auftretenden
Gestalten und ihre Handlungen zu «rationalisieren», d.h. aus der Sicht des

heutigen Menschen und dessen Wirklichkeitserfahrung zu erklären, wie es

z.B. Marwede in der Interpretation folgender Wechselbalgsage tut:

«In Lanken bei Parchim (Mecklenburg) lag einmal eine Baurin nachts mit ihrem kleinen

Kinde, das noch nicht getauft "war, im Bett. Da der Mond schien, löschte sie das Licht aus.
Da sah sie mit einem mal, wie neben dem Glockengehäuse an der Tür eine ganz kleine Frau
stand. Sie kam ans Bett und faßte den Jungen und wollte ihn ihr wegnehmen. Die Bäurin
hielt so fest sie konnte, aber die kleine Frau zog beinahe starker als sie. Da rief die Baurin
ihren Mann und als er das Licht gemacht hatte, war die kleine Frau verschwunden.» (18)

Marwede interpretiert diese Sage auf folgende Weise:

«Es ist eine typische Traumsituation. Man halte sich dabei vor Augen, wie eine Frau durch
die Geburt wohl körperlich wie seelisch geschwächt ist und daß sie dadurch allen
nachtlichen Visionen und Traumzustanden besonders leicht zum Opfer fallt. Ein Schatten

im Mondlicht neben dem Glockengehause wird fur eine Unterirdische gehalten. In der

Angst halt die Frau ihr Kind fest und m dem Zustand zwischen Traum und Wachen

entsteht der Eindruck, als reiße jemand an ihr, um das Kind an sich zu bringen. In dem

Augenblick, wo der herbeigerufene Mann Licht macht, ist der ganze Spuk verschwunden.»

(18)

Es ist bemerkenswert, daß die in der Erzählung dargestellte Handlung als

«Spuk» bezeichnet wird, was bedeutet, daß die Frage nach dem
Wirklichkeitsgehalt der Sage letztlich verneint wird.

Es gehört aber zum Wesen der Sage, daß sie vom Hörer für wahr gehalten
und ihr Inhalt in einem Bezug zur Wirklichkeit des Menschen und seiner

Umwelt gesehen wird. (27) Dabei folgt die Sage in ihrer Erzählweise so wenig
den Naturgesetzen wie die in ihren Gestalten und Handlungen gemeinte
Wirklichkeit allein von der Empirie her erklärbar ist.

«Zum Sagenerlebnis gehört in der Regel ein äußerer Anlaß und eine innere Disposition:
Eindrucke von außen wie Nebelbildungen, Sturm und Wind müssen mit einem inneren
Anlaß zusammentreffen, d.h. mit allen möglichen Nuancen des nummosen Gefühls, der

Angst als innerer Disposition, die als dämonische Gestalten nach außen projiziert und als

Drohung der magischen Welt empfunden wird. Die atembeklemmende Angst wird als

Aufhocker- oder Alpdamon erlebt. Berggeister sind gestaltgewordenes Gebirgserlebms.
Seegeister verkörpern das Untergrundliche der stehenden Gewässer oder die Gefahren des

Meeres. Kopflose Geister oder auch Damonenwesen, deren Gestalt und Antlitz von einem
Mantel oder Hut fast ganz verdeckt wird sind Ausdrucksformen des bei aller Realität
nicht voll Erkennbaren oder Verhüllten, das die dämonische Welt für den Menschen

bedeutet.» (27)

225



In der Sage werden anthropologische Grundsituationen mit immer
wiederkehrenden Gestalten, zu denen auch die Zwerge gehören, erzählend gestaltet.

Die Sage will Ängste begreifbar machen, die sich in konkreten
Lebenssituationen einstellen, sich eigentlich aber auf die Erfahrung des Bedrohtseins

und der Unverfügbarkeit richten. Sie läßt Wünsche und Hoffnungen
Gestalt werden, die im Bannen von Kräften, im Nennen des Namens auf
eine Bewältigung der Angst ausgerichtet sind.

Das Verhältnis von Zwerg und Mißgestalt des Menschen
in Sage und Volksmärchen

«Zwerg», abgeleitet vom althochdeutschen «twerc», für das anlautende zw-
nimmt das Grimmsche Wörterbuch frühestens das 15. Jahrhundert an,
kennzeichnet ein menschenähnliches Wesen, dessen Größe in den Volkssagen

unterschiedlich zwischen Daumenlänge und der Größe eines drei-
bis vierjährigen Kindes angegeben wird. Ursprünglich sind mit «Zwerg» die
kleinen elbischen Wesen in den germanischen Mythen, Heldensagen und
Volkssagen gemeint, die in der altnordischen Mythologie auch «Dunkelelben»

oder «Schwarzelben» genannt werden. (5) In Norddeutschland
wurde ihnen der Name die «Unterirdischen» beigelegt (18); denn sie wohnen
unter der Erde, in den Höhlen und Felsspalten der Berge, was auch in
der Bezeichnung «Erdmännlein» zum Ausdruck kommt (9). Andere
Überlieferungen nennen sie auch das «stille Volk». (6)

Es ist bemerkenswert, daß der Zwerg, als Sagengestalt in der Dichtung
erstmals im 11. Jahrhundert nachweisbar (16), in der deutschen Sage

überwiegend als gutmütig dargestellt wird.

«In der Literatur ist der Zwerg überwiegend gutmütig, im volkstümlichen Glauben böse.

Der Elf ist ursprünglich ein wohlwollendes Wesen, aber sobald er literarisiert wurde,
wurde er dämonisiert, weil er noch kein Dämon und ein Relikt des Paganismus war. Aus

der Literatur verschwand er fast völlig, hinterließ dennoch Spuren, denen wir im
Charakter des Zwerges begegnen. Die Bezeichnung <Zwerg> ist also ein Sammelbegriff,
bedeutet einfach <elbische Wesen>, und deckt Schrat, Bilwiz, Elf und Wicht. Der
literarische Zwerg verdankt dem Bilwiz den Bart, dem Schrat den neckischen Charakter
und dem Elfen die Gutmütigkeit.» (15)

Außerdem weist Lecouteux, der von einer Analyse der mittelhochdeutschen
Heldendichtung ausgeht, darauf hin, daß der Zwerg in der Regel nicht als

mißgestaltet und nur selten als häßlich dargestellt wird. Vielmehr unter-

226



scheidet ihn nur seine kleine Gestalt und die Fähigkeit, sich durch die

Tarnkappe unsichtbar zu machen, von den Menschen auf der Erde (15).
Auch Liitjens betont, daß die Zwerggestalten in der mittelhochdeutschen

Dichtung durchwegs als nicht haßlich gesehen werden (16). Dies
unterscheide sie vom Zwerg in der altfranzosischen Dichtung (bis zur Mitte des

13. Jahrhunderts), in der die meisten namenlosen Zwerge nicht nur als klein,
sondern auch als häßlich dargestellt und wegen ihres Buckels verspottet
werden (33).

«Der romanische Zwerg unterscheidet sich vom deutschen durch Buckel, Mißgestaltungen,

Häßlichkeit, manchmal durch Augen- und Hautfarbe und durch die Gabe, sich

verwandeln zu können »(15)

Wohlgemuth vertritt die Ansicht, daß die in der altfranzösischen Dichtung
dargestellten Zwerge meist historische Persönlichkeiten waren, die an
französischen Höfen lebten und wegen ihrer Mißgestalt, ihrer Hinterlist und

wegen einer gleichzeitig bestehenden Ablehnung ihres Handelns in der
Literatur als Zwerge dargestellt wurden(33).

«Die meisten nains des frz Romans gehören zum Gesinde vornehmer Herren; von diesen

werden sie zu kleinen Dienstleistungen und besonders gern zur Begleitung auf Abenteuerfahrten

verwendet. Sie tragen gute Kleidung, sind gewöhnlich selbst beritten und
bedienen sich zum Antreiben der Pferde ebenso wie ihre Herrinnen der Geißel, d.i. eines

Stabes, woran einige Schnure, mit schweren Knoten am Ende, befestigt sind. Von dieser

machen sie oftmals in roher und tückischer Weise fremden Helden oder deren Rossen

gegenüber Gebrauch Ihre Gemütsart ist im allgemeinen tückisch und hinterlistig; von
Aussehen sind sie häßlich und meistens bucklig.» (16)

Diese unterschiedliche Gestaltung des Zwergmotivs in der deutschen und
franzosischen mittelalterlichen Dichtung ist im Zusammenhang dieser
Arbeit insofern bedeutsam, als sie zeigt, daß der romanische Zwerg anscheinend

identisch ist mit einem mißgestalteten Menschen. In der deutschen
mittelalterlichen Dichtung hingegen wird auf die Kleinheit seiner Gestalt
hingewiesen, es ist aber nicht die Rede von Häßlichkeit oder einem Verhalten

der Menschen dem Zwerg gegenüber, das den Schluß zuließe, dieser sei als

mißgestaltet empfunden worden. D. h., es muß gefragt werden, warum in der
deutschen mittelalterlichen Literatur und in den deutschen Sagen der Zwerg
nicht als mißgestalteter Mensch auftritt und welche Bedeutung ihm im
Hinblick auf den mißgestalteten Menschen tatsächlich zukommt, wenn er
selbst in seiner Gestalt die Mißgestalt des Menschen nicht repräsentiert.

Jacob Grimm weist in der «Deutsche(n) Mythologie» daraufhin, daß die

227



Zwerge den Eindruck eines unterdrückten und bedrängten Yolksstammes
machen würden und vergleicht ihr Verhältnis zu den Menschen mit dem
einer ehemals ansässigen, unterworfenen Bevölkerung zu ihren mächtigeren
Eroberern.

«Indem sich die zwerge so, und noch auf andere weise, zuweilen dem menschlichen
geschlecht nahern, scheinen sie doch überhaupt vor ihm zurückzuweichen und machen
den emdruck eines unterdruckten, bedrängten Volkstamms, der im begrif steht, die alte
heimat den neuen machtigeren ankommhngen zu uberlassen, ihrem character ist etwas
scheues, und zugleich heidnisches eingeprägt, das sie dem Umgang mit Christen entfremdet.

sie grollen der menschlichen treulosigkeit, das soll wol ursprunglich heißen, dem abfall
vom heidenthum. Laurin wird in den gedichten des mittelalters ausdrucklich als ein heide

dargestellt, es ist den Zwergen innerlich zuwider, wenn kirchen gebaut werden; glocken-
gelaute stört sie in ihrer alten heimlichkeit; auch das reuten der walder, den ackerbau und
neue pochwerke im gebirg hassen sie.» (9)

Dieser Hinweis erhält besonderes Gewicht, wenn er in Beziehung gesehen
wird mit weitern Eigenschaften, Fähigkeiten und Tätigkeiten der Zwerge,
wie sie in den Sagen und Volksmärchen dargestellt werden. Es wurde bereits

gesagt, daß man sich den Wohnort der Zwerge im unterirdischen Bereich von
Bergen, Höhlen und Schluchten vorstellte. D.h., der Zwerg wurde in einer
besonderen Nähe zur Erde und deren geheimen Kräften gesehen. Gleichzeitig

schrieb man den Zwergen verschiedene handwerkliche Berufe und

Fertigkeiten zu, in denen sie die Menschen unterwiesen und immer wieder
unterstützt haben sollen (20). Der Beruf, der in einer besonderen Beziehung
zur Gestalt des Zwerges gesehen wurde, ist der des Schmieds. Man glaubte,
Zwerge bauen in den Bergen Erz ab und verarbeiten als Schmiede Eisen zu
Geräten und Werkzeugen für Ackerbau und Handwerk (20). Auch in der
Edda sind die meisten Zwerge kunstfertige Schmiede, deren Schmiedewerkstätten

in Bergen und Höhlen gelegen sind (9). Lütjens weist daraufhin, daß
in der mittelhochdeutschen Dichtung Zwerge als Schmiede auftreten, die,
wie es der Art der Quellen entspricht, Rüstungen und Waffen herstellen (16).

Durch die Nähe zur Erde glaubt man, die Zwerge seien in besonderer
Weise vertraut mit den Kräften der Natur und würden länger leben als die

Menschen, weil sie einfachere Speisen essen und zudem redlicher als diese

seien (9). Außerdem haben sie Macht über die Fruchtbarkeit des Menschen,
wie es beispielsweise in der 31. Sage der Grimmschen Sagensammlung zum
Ausdruck kommt. Zahlreich sind die Erzählungen, in denen die Zwerge eine

irdische Hebamme zu einer Zwergenwöchnerin rufen, eine gegenseitige
Hilfeleistung, zu der nach Kuhn auch weise Zwergfrauen sterblichen Frauen
gegenüber bereit sind (14).

228



Die Zwerge wissen in Sage und Märchen um die Heilkräfte von Steinen
und Pflanzen und werden in einer gewissen Beziehung zur Heilkunde
gesehen (9). Ihr Verhältnis zu Gesundheit und Krankheit ist aber ambivalent;

sie können heilen, aber auch das Gegenteil bewirken, Krankheiten
verursachen und töten(14).

Durch Schläge, Wurfgeschosse und Messer verwunden sie die Menschen
und verursachen Kopfschmerzen, Lähmungen, Krämpfe (besonders bei

Kindern). Kluge vertritt im «Etymologischen Wörterbuch» die Ansicht,
«der Name (<Zwerg>; Anm. d. Verf.) bezeichnet zugleich Krankheiten, die

man von Zwergen bewirkt dachte», und weist aufgrund etymologischer
Vergleiche auf Bedeutungen wie «Krämpfe», «Tierseuche» und «körperliches

Gebrechen» hin. Außerdem kann «Zwerg» auf «täuschend schädigen»
oder auf «trügen, listig schädigen» zurückgeführt und der Zwerg als

«Trugwesen» gedeutet werden (13).
Ein anderes wichtiges Merkmal der Zwerge ist ihre Verbindung mit den

Verstorbenen und den Seelen der Toten. In einem auf die Niederlande, Nord-
und Ostdeutschland begrenzten Gebiet wird tradiert, die Wohnungen der

Zwerge befänden sich in den Grabhügeln(18; 20).
Als «Unterirdische» stehen sie in unmittelbarer Nähe zu den Toten. In

den Niederlanden werden Hügel, die Graburnen enthalten, «alfenbergen»

genannt (9). Kuhn vertritt die Ansicht, daß der Glaube an die Zwerge seinen

Ursprung im Glauben an die Fortdauer der Seele nach dem Tode habe.

«Wenn ich m den vorangegangenen abhandlungen die gleichheit der unterirdischen und
der verstorbenen toten dargethan und nachgewiesen habe, daß die Vorstellungen von
jenen aus dem glauben an das fortleben der seelen in lichtgestalt oder als sterne

hervorgegangen sind, so kann ich mich jetzt zu einem kreise von sagen wenden, welcher bei

uns eine große ausdehnung hat und zunächst wieder sich klar m zwei gruppen scheidet,
denen sich dann noch einige andere nahe verwandte wieder anschließen. Es sind dies die

sagen von einem zuge oder einer fahrt der toten oder der seelen, wie sie sich in den sagen von
einer uberfahrt der toten über einen fluß und denen von einem abzug, einer uberfahrt der

zwerge über fluß oder see nebeneinander finden und Jacob Grimm schon früh zu einer
mehr oder minder angedeuteten oder klar ausgesprochenen gleichstellung der seelen der
verstorbenen und der zwerge veranlaßtcn.» (14)

Auch die Gleichsetzung der Zwerge mit Lichtwesen und Sternen, wie sie von
Kuhn aufgezeigt wurde, weist auf eine Identifizierung der Zwerge mit den
Seelen der Verstorbenen hin, die den menschlichen Körper, mythischen
Vorstellungen entsprechend, in der Gestalt einer Maus, eines Schmetterlings,

einer Biene oder in der eines Kindes verlassen(14).

229



«Den Vorstellungen von der seele in der gestalt eines kindes reihen sich nun aber diejenigen
von der gestalt der engel und zwerge an, die gleichfalls im mittelalter als kinder gedacht
werden. Daruber hat Grimm schon einiges zusammengestellt Zwerge erreichen bald
das Wachstum eines vierjährigen kindes, bald erscheinen sie weit kleiner, In der

anmerkung fugt Grimm noch einige weitere belege fur die große der engel und zwerge
hinzu, wonach beiden die große eines kindes von vier, auch von fünf jähren gegeben wird.

Die engel sind klein und schon wie elbe und zwerge.... Die zwerge werden das schone

volk genannt. Es ist also die kleine oder kmdergestalt als zum wesen der zwerge gehörig
anzusehen, ebenso wie mit demselben etwas lichtes und strahlendes verbunden ist, das auf
ihren Zusammenhang mit den Sternen zurückweist.» (14)

Die Gestalt des Zwerges wird oft mit einem Schatten verglichen, die

Vorstellungen von seinem Aussehen sind häufig unbestimmt und schemenhaft.

In manchen Sagen wird auf die blasse Totenfarbe seines Gesichts

hingewiesen (20).
Zusammenfassend kann gesagt werden, der Zwerg stellt in Sage und

Volksglauben ein kleines, nicht mißgestaltetes, menschenähnliches Wesen

innerhalb eines mythologischen Bedeutungsgefüges dar und kann nur aus
seiner Beziehung zur Erde im Kontext eines mythischen Kraft- und

Fruchtbarkeitsglaubens verstanden werden, der wiederum eng mit den in
der Erde ruhenden Toten und deren Seelen verbunden ist. In dieser

Beziehung zu den Seelen der Verstorbenen und den Kräften der Erde übt der

Zwerg das Handwerk des Schmieds aus, ist fähig, Krankheit zu heilen oder

zu verursachen, Fruchtbarkeit zu ermöglichen oder zu verhindern; in diesem

Zusammenhang ist auch die Bedeutung der Zwergenfrau als Hebamme zu
verstehen.

Angesichts dieses Bedeutungsgefüges von Erdnähe und Fruchtbarkeit,
Schmied und Hebamme, Heilung, Krankheit und Tod, das auch außerhalb
des indogermanischen Kulturbereichs bekannt ist (21), spricht de Boor von
«animistischen Zügen in germanischen Zwergvorstellungen» (5).

Im Kontext der in Sage und Volksmärchen tradierten germanischen
mythischen Vorstellungen ist es nun möglich, zu verstehen, daß die Gestalt
des Zwerges ursprünglich nicht als Abbild der Mißgestalt des Menschen

gedacht wird. Als einem mythischen Wesen, das über Leben und Lebendigkeit

verfügt, wird dem Zwerg die Fähigkeit zugeschrieben, das neugeborene
Kind wieder in sein Reich zurückzunehmen und an dessen Stelle einen

«Wechselbalg» zu legen, d.h. der Zwerg wird verstanden als derjenige, der
die Mißgestalt des Menschen verursacht. Das führt zu der Frage, wie die
menschliche Mißgestalt im Verhältnis zum Zwerg gedeutet und verstanden
wird.

230



Der Wechselbalg

In der dritten Erzählung von den «Wichtelmännern» (Nr. 39) der Brüder
Grimm werden wesentliche Aspekte des Wechselbalgmotivs deutlich:

«Einer Mutter war ihr Kind von den Wichtelmannern aus der Wiege geholt und ein
Wechselbalg mit dickem Kopf und starren Augen hineingelegt, der nichts als essen und
trinken wollte. In ihrer Not ging sie zu ihrer Nachbarin und fragte sie um Rat. Die
Nachbarin sagte, sie sollte den Wechselbalg in die Küche tragen, auf den Herd setzen,
Feuer anmachen und in zwei Eierschalen Wasser kochen: das bringe den Wechselbalg zum
Lachen, und wenn er lache, dann sei es aus mit ihm. Die Frau tat alles, wie die Nachbarin

gesagt hatte. Wie sie die Eierschalen mit Wasser über das Feuer setzte, sprach der

Klotzkopf: <Nun bin ich so alt wie der Westerwald und hab' nicht gesehen, daß jemand in
Schalen kocht), und fing an darüber zu lachen. Indem er lachte, kam auf einmal eine
Menge von Wichtelmannerchen; die brachten das rechte Kind, setzten es auf den Herd und
nahmen den Wechselbalg wieder mit fort.»

Der Begriff «Wechselbalg» leitet sich her vom althochdeutschen «wihse-

linga» und vom mittelhochdeutschen «wehselbalc» (4). Andere Begriffe für
Wechselbalg sind «Kielköpfe» oder «Dickköpfe» (9). Nach Piaschewski soll
der Begriff «Wechselbalg» auch aus dem Vergleich mit der Haut Balg)
eines Kalbes abgeleitet sein, in der Wasser transportiert wurde. Dieses
«Wechselkalb» oder «Wasserkalb» (25) erinnere mit seinen stummeiförmig
abstehenden Extremitäten an das unförmige und unproportionierte Kind.

Die Zwerge kommen meist in der Nacht, in manchen Uberlieferungen
sind es auch die Totendämonen, nehmen das neugeborene Kind aus der
Wiege und vertauschen es, indem sie ein häßliches an seine Stelle legen. Ihr
Tun beabsichtigt dabei nicht eine Schädigung des menschlichen Kindes,
sondern ist darauf gerichtet, das Kind und seine Lebendigkeit in ihr
Geschlecht aufzunehmen.

Der Glaube an den Kindertausch ist begrenzt auf den Raum der
germanischen, keltischen und slawischen Völker; in romanischen Ländern
ist er nicht nachweisbar (25).

Der Wechselbalg als untergeschobenes Kind ist meist sehr alt und gehört
den Mächten an, die es getauscht haben. Der Tausch geschieht durch List,
während die Mutter beschäftigt, abwesend oder unaufmerksam ist. Er kann
sich kurz nach der Geburt ereignen; man hält das Kind meist mehrere
Wochen lang, grundsätzlich aber in der Zeit vor der Taufe für gefährdet.
Nicht immer wird der Tausch sofort bemerkt; das untergeschobene Kind
könne, so wird immer wieder betont, dem eigenen sehr ähnlich sein (18).

Der Wechselbalg wird in den Sagen ,als verwachsen und verkrüppelt

231



beschrieben, häufig wird auf seinen auffallend dicken Kopf hingewiesen.
Sind äußerlich keine Mißbildungen sichtbar, wird der Wechselbalg daran
erkannt, daß er nicht wächst und gedeiht, schwach und kränklich ist, nicht
oder nur verzögert gehen und sprechen lernt.

Im Verhalten des Wechselbalgs fällt besonders seine Trägheit auf. Meist
bleibt er im Bett, kriecht zuweilen herum, hockt vor der Tür, auf der Bank,
hinter dem Ofen oder liegt in der Sonne. Seiner körperlichen Apathie und

Trägheit entspricht häufig ein schwachsinniges Verhalten; er spricht nicht,
er kann nur schreien; dabei wird immer wieder seine kreischende Stimme

hervorgehoben.
Nur wenn er sich unbeobachtet fühlt, dann kann der Wechselbalg sich

bewegen, läuft durch Haus und Hof, spricht, lacht und singt. D.h., man
deutet das Verhalten des Wechselbalgs als Verstellung eines Wesens, das im
Grunde ebenso wenig mißgestaltet oder schwachsinnig ist wie die unterirdischen

Mächte, von denen er abstammt.
In entsprechender Weise wurden auch die Mittel ersonnen, die dazu

dienen sollten, den Wechselbalg wieder zu vertreiben. Durch ungewöhnliche
Handlungen, Kochen oder Bierbrauen in Eierschalen, sollte der Wechselbalg

in Erstaunen versetzt und so zum Sprechen oder Lachen gebracht
werden. Auf diese Weise, so glaubte man, gebe er seine Verstellung auf, zeige
sein wahres Gesicht und könne gezwungen werden, zu den Seinen zurückzukehren.

In vielen Überlieferungen wird der Wechselbalg geschlagen mit der

Absicht, das Mitleid der Zwerge zu erregen und diese zu einem Rücktausch
zu bewegen. Einen Schutz des Kindes vor dem Vertauschtwerden versprach
man sich durch die Wirkung des Lichts; man ließ ein Licht, meist bis zur
Taufe, in der Stube beim Kind brennen. Eine besondere Kraft, um die
tauschenden Mächte abzuhalten, wurde dem Feuer zugeschrieben. Vielfältige

Bräuche, Zeremonien und kultische Handlungen wurden daraus abgeleitet

(25). Auch Gegenstände aus Eisen sah man als wirksame Schutzmittel
an. Messer, Äxte u. a. scharfe oder spitze Gegenstände wurden in der Nähe
des Kindes angebracht oder dem Kind und der Wöchnerin ins Bett gelegt. In
anderen Erzählungen sollen Pflanzen oder Amulette das Kind schützen,
oder man zeichnete einen Drudenfuß oder ein Kreuz an die Wiege. Das noch

ungetaufte Kind sollte nicht das Haus verlassen, auch Kleider oder Windeln
des Kindes sollten nicht im Freien getrocknet werden. Man war bestrebt, das

Kind und die Wöchnerin nicht allein im Haus zu lassen, nachts sollte bei
ihnen gewacht werden. Den wirksamsten Schutz sah man darin, das Kind
bald, möglichst noch am Geburtstag, taufen zu lassen. Bei der Taufe galt das

232



Schreien des Kindes als ein gutes Zeichen; schrie es nicht, erweckte es den

Argwohn, ein Wechselbalg zu sein.

Zusammenfassend kann gesagt werden, daß das kleinwüchsige und
mißgestaltete Kind in den mündlich tradierten mythisch-animistischen
Vorstellungen keltischer, germanischer und slawischer Volker, die sich in
den Sagen und Volksmärchen erhalten haben, gedeutet wurden als ein

untergeschobenes Kind, dessen verändertes Aussehen und ungewöhnliches
Verhalten als Verstellung eines unter- oder überirdischen Wesens erklärt
wurde. Dabei wurde der Zwerg als Repräsentant des Totenreiches verstanden

als Verursacher mit einer gewissen Verfügungsgewalt über Leben,
Krankheit und Tod.

Der Zwerg als Abbild der menschlichen Mißgestalt

Die aufgezeigte ursprüngliche Deutung des Zwerges in Sage und Volksmärchen

unterscheidet sich grundsätzlich von den Vorstellungen der heutigen
Zeit, in denen der Zwerg nicht als Ursache, sondern als Bild des kleinwüchsigen

und zudem mißgestalteten Menschen gesehen wird. Dieser Sachverhalt
wird unmittelbar einsichtig, wenn das bisher Gesagte verglichen wird mit
dem Bild des Zwerges, wie es uns im Kunstmärchen entgegentritt.

Im Märchen «Der Zwerg Nase», 1826 von Wilhelm Hauff (1802—1827) im
zweiten Teil des Märchenalmanachs veröffentlicht, sind Zwerg und
mißgestalteter Mensch identisch, und keine von Hauffs Märchengestalten steht
mehr in einem Verhältnis zu den mythologischen Erklärungsversuchen, wie
sie in Sage und Volksmärchen noch nachweisbar sind. Vielmehr ist der

Realitätsbezug des Hauffschen Märchens begründet in der Beobachtung
und märchenhaft verfremdeten Beschreibung realer Gegebenheiten im
menschlichen Verhalten dem mißgestalteten Menschen gegenüber.

Zur mythischen Sagentradition haben Hauffs Märchengestalten ein
gebrochenes Verhältnis, und sie selbst verweisen den Anspruch, menschliche

Angst durch mythische Gestalten zu erklären, in den Bereich des Aberglaubens.

Die Ursache für die Mißgestalt des kleinen Jakob ist kein Zwerg, keine
Fee oder Hexe, sondern eine «alte Frau». Der betroffene Jakob spricht im
Märchen immer nur von einer «alten Frau»; der Begriff «Fee» taucht erst
auf, als die Marktfrauen nach einer Ursache für das unerklärliche Verschwinden

des schönen Knaben suchen. Als der verzauberte und verunstaltete
Jakob aber seiner Mutter von einer Fee erzählt, die ihn verwandelt habe,

233



wird ihm geantwortet: «Es ist unmöglich, und es gibt keine Feen», und im
Blick auf die reale Beziehung einer Mutter zu ihrem mißgebildeten Kind
setzt Hauff sofort hinzu: «... und wenn sie ihn ansah, so verabscheute sie den
häßlichen Zwerg und glaubte nicht, daß dies ihr Sohn sein könne.» (11)

Hauff stellte mit den stilistischen Mitteln des Kunstmärchens beobachtete

und erfahrene Realität dar, und es ist dem Interpretationsansatz von
Egon Schwarz zuzustimmen, der davon ausgeht, daß Hauff als Beobachter
des wirklichen Lebens die Situation des mißgestalteten Menschen in seiner
Umwelt darstellte und daß in seinen Märchen «psychologischer Spürsinn,
Gesellschaftskritik, Märchenwesen und Milieudarstellung einheitlich
verschmolzen und in eine glaubhafte Erzählstruktur integriert sind.» (32)

Dies zeigt sich im Märchen «Der Zwerg Nase» bereits in der Gliederung,
die durch das Verhältnis des Jakob zu seinen Eltern strukturiert wird; als

«schöner Knabe» hilft Jakob seiner Mutter in der Marktszene beim Gemüseverkauf;

nach seiner Verwandlung durch die alte Frau kehrt er das erste Mal
als mißgestalteter Zwerg zu seinen Eltern zurück; nachdem diese ihn
verstoßen haben, wird er Koch bei einem Herzog, der Karikatur eines

absolutistischen Regenten, und kehrt ein zweites Mal zu seinen Eltern
zurück, nachdem er das Zauberkraut gefunden und seine ursprüngliche
Gestalt wiedererlangt hat.

Der Zwerg ist in diesem Märchen ein Bild der Mißgestalt des Menschen,
die Hauffmit Hilfe des Verwandlungsmotivs in ein und derselben Person mit
der Gestalt eines «schönen Knaben», der «angenehm von Gesicht» ist und

gern gesehen ist bei den Kunden der Mutter, in Beziehung setzt.
In der Marktszene stellt Hauff dem von den Kunden bewunderten Jakob

zunächst eine alte Frau gegenüber, die an Gesicht, Händen und in ihren
Bewegungen die Veränderungen des Alters zeigt. Als die alte Frau sich
sonderbar verhält, versteht es die Marktfrau nicht, das zu sagen, was ihren
legitimen Interessen als Geschäftsfrau entsprechen würde, sondern läßt es

vielmehr zu, daß ihr Sohn die alte Frau im Blick auf ihr Aussehen attackiert
und dort angreift, wo sie sich nicht wehren kann.

<«Wackle nur nicht so garstig mit dem Kopf hin und her!> rief der Kleine ängstlich. <Dein

Hals ist ja so dünne wie ein Kohlstengel, der könnte leicht abbrechen, und dann fiele dein

Kopf hinein in den Korb; wer wollte dann noch kaufen!)» (11)

Als gnadenlos stellt Hauff den Umgang mit dem altersveränderten
Menschen dar, vergleichbar dem mit dem Zwergwüchsigen oder Mißgestalteten,

den Jakob, der beide Elemente körperlicher Andersartigkeit nach

234



seiner Verwandlung in sich vereinigt, nun am eigenen Körper erfährt:

«Der Kieme aber war indes vor den Spiegel getreten und hatte sich beschaut. Tranen

traten ihm m die Augen. <Ja, so konntest du freilich deinen Jakob nicht wiedererkennen,
liebe Mutten, sprach er zu sich, <so war er nicht anzuschauen in den Tagen der Freude, wo
du gerne mit ihm prangtest vor den Leuten!) Seme Augen waren klein geworden, wie die
der Schweine, seine Nase war ungeheuer und hing über Mund und Kinn herunter, der Hals
schien gänzlich weggenommen worden zu sein, denn sein Kopf stak tief m den Schultern,
und nur mit den größten Schmerzen konnte er ihn rechts und links bewegen; sein Korper
war noch so groß als vor sieben Jahren, da er zwölf Jahre alt war; aber wenn andere vom
zwölften bis ins zwanzigste m die Hohe wachsen, so wuchs er in die Breite, der Rucken und
die Brust waren weit ausgebogen und waren anzusehen wie ein kleiner, aber sehr dick
gefüllter Sack; dieser dicke Oberleib saß auf kleinen, schwachen Bemchen, die dieser Last
nicht gewachsen schienen; aber um so großer waren die Arme, die ihm am Leib
herabhingen, sie hatten die Große wie die eines wohlgewachsenen Mannes; seme Hände
waren grob und braungelb, seine Finger lang und spmnenartig, und wenn er sie recht
ausstreckte, konnte er damit auf den Boden reichen, ohne daß er sich bückte. So sah er aus,
der kleine Jakob, zum mißgestalteten Zwerg war er geworden.» (11)

Die Reaktion der Umwelt auf die Kleinwüchsigkeit und Mißgestalt des

Menschen beschreibt Hauff in mehreren Stufen. Bereits auf dem Weg von
der alten Frau zurück zur Mutter wird Jakob von Kindern verlacht und

verspottet. Einen ersten Höhepunkt stellt auf dem Marktplatz das Verhalten

der Mutter dar, die mit ihrem «Schrei des Entsetzens» an die Reaktion
einer Frau erinnert, die zum ersten Mal ihr mißgebildetes Kind sieht. Die
Szene endet damit, daß der häßliche Zwerg von den Marktfrauen verjagt
wird das Verhalten der Mutter hat seinen Rückhalt in der Gesellschaft —

und Jakob wendet sich an seinen Vater. — Auch dessen erste Reaktion ist
Entsetzen, er kommt aber auf Jakobs Frage hin schnell zur Sache und
bedauert den Verlust des Sohnes aus dem Blickwinkel des geschäftsorientierten

Handwerkers:

«<Ich hatte einen, er hieß Jakob und mußte jetzt ein schlanker, gewandter Bursche von

zwanzig Jahren sein, der mir tüchtig unter die Arme greifen konnte. Ha, das mußte ein
Leben sein! Schon als er zwölf Jahre alt war, zeigte er sich so anstellig und geschickt und
verstand schon manches vom Handwerk, und hübsch und angenehm war er auch; der
hatte mir eine Kundsi haft hergelockt, daß ich bald nicht mehr geflickt, sondern nichts als

Neues geliefert hatte! Aber so geht's m der Welt!»>(ll)

Im weiteren Verlauf des Gesprächs kennzeichnet Hauff in feinen Nuancen
das ambivalente, von Nützlichkeitsdenken bestimmte Verhältnis der Eltern
zu ihrem Sohn. Gleichzeitig weist der Schuster unterschwellig seiner Frau die
Schuld am Verlust des Sohnes zu, kann sie aber nicht direkt kritisieren, da

235



die Geschäftsinteressen der Marktfrau auch die seinen sind. In dieser

ungeklärten Konfliktsituation zwischen den Eltern wird die alte Frau zur
Ursache für den Verlust des Sohnes, und Hauff versteht es, in diesem

Zusammenhang jede Ursache für Jakobs Mißgestalt außerhalb der Beziehung

zwischen Eltern und Kind, sei sie in einem anderen Menschen oder in
einer außerirdischen Fee oder Hexe zu vermuten, ad absurdum zu führen.
Das Gespräch mit dem Vater endet mit spöttischen Bemerkungen, die an
Jakobs eigene Worte der alten Frau gegenüber erinnern:

«Er stand eine gute Weile so da und dachte über sein Schicksal nach; da fragte ihn endhch

sein Vater: <Ist Euch vielleicht etwas von meiner Arbeit gefällig, junger Herr? Etwa ein
Paar neue Pantoffeln oder>, setzte er lächelnd hinzu, <vielleicht ein Futteral fur Eure
Nase?> <Was wollt Ihr nur mit meiner Nase?) fragte Jakob, <warum sollte ich denn ein
Futteral dazu brauchen?) <Nun>, entgegnete der Schuster, <jeder nach seinem Geschmack!
Aber das muß ich Euch sagen: hatte ich diese schreckliche Nase, ein Futteral ließ ich mir
darüber machen von rosenfarbigem Glanzleder. Schaut, da habe ich ein schönes Stuckchen

zur Hand; freilich wurde man eine Elle wenigstens dazu brauchen. Aber wie gut wäret
Ihr verwahrt, kleiner Herr! So, weiß ich gewiß, stoßt Ihr Euch an jedem Türpfosten, an
jedem Wagen, dem Ihr ausweichen wollet.») (11)

In der folgenden Begegnung des Jakob mit dem Barbier und dessen Kunden
wird der enge Rahmen der Familie überschritten und die Reaktion der
Gesellschaft dem kleinwüchsigen und mißgestalteten Menschen gegenüber
dargestellt, die ihren Höhepunkt in dem Angebot finden, Jakob solle sich

jeden Morgen vor die Tür der Baderstube stellen und durch seine ungewöhnliche

Gestalt Kunden anlocken. Indem der Barbier mit dem Zwerg ins
Geschäft kommen will, macht Hauff deutlich, in dieser, auf materielle Werte
und das Äußere des Mensehen fixierten Gesellschaft ist die Beziehung zum
mißgestalteten Menschen auf ein funktionales Verhältnis reduziert. Gleichzeitig

bildet dieses Angebot eine bemerkenswerte Parallele zu der wiederholten

Klage der Eltern, ihr wirtschaftlicher Aufstieg sei ihnen durch den
Verlust ihres schönen Sohnes unmöglich gemacht worden.

Hauff schließt die Begegnungen des mißgestalteten Menschen mit
Elternhaus und Gesellschaft ab, indem Jakob nach dem dritten Versuch,
sich seinen Eltern zu nähern, vom Vater verprügelt und endgültig von zu
Hause verjagt wird. Die symbolische Höhe des Ausgestoßenseins für den

mißgebildeten Menschen allgemein wird erreicht, als Jakob auf der Treppe
einer Kirche übernachten muß.

«Dieser Zwerg ist nicht mehr bloß der kleine verwunschene Jakob, sondern der Vertreter
aller, die aus irgendeinem Grund von der Norm abweichen und fur die eine brutahsierte

236



Gesellschaft keine oder nur eine erniedrigende Verwendung hat. Und seine seelische Lage
gleicht der aller derer, die ihr Elend doppelt schmerzlich empfinden, weil sie einmal
(bessere Tage> gesehen haben. Der Mensch ist eine Funktion seines gefälligen Aussehens,
seines Reichtums, seiner Macht, seiner Nützlichkeit. An sich ist er für die Gesellschaft
wertlos.» (32)

Vergleicht man die Zwerggestalt des Volksmärchens mit der im Kunstmärchen,

so kann zusammenfassend auf einen Bedeutungswandel des Zwergmotivs

hingewiesen werden, dem anthropologisch ein verändertes Verständnis
der Ursache der menschlichen Mißgestalt entspricht. Im Kunstmärchen
repräsentiert der Zwerg die Mißgestalt des Menschen, deren Entstehungsursache

im Menschen selbst gesehen wird. Die Frage nach einer außer- oder
überirdischen Verursachung wird durch das Verhalten der im Kunstmärchen

handelnden Personen selbst ad absurdum geführt. Gleichzeitig wird der

funktionale, am äußeren Erscheinungsbild des Menschen orientierte
Umgang der Gesellschaft sowohl mit dem wohlgestalteten, als schön empfundenen,

als auch mit dem mißgestalteten Menschen besonders eindringlich
dargestellt, indem der mißgestaltete Mensch mit dem vom Alter gezeichneten

in Beziehung gesetzt und körperliche Schönheit und Häßlichkeit mit
Hilfe des Verwandlungsmotivs in ein und derselben Person verkörpert
werden. Ausgehend von realen Beobachtungen und Erfahrungen beschreibt
Hauff menschliche Verhaltensweisen dem körperlich veränderten und als

ungewöhnlich erscheinenden Menschen gegenüber, die den Leser unmittelbar

zum Vergleich mit den eigenen, in konkreten Begegnungen mit
mißgestalteten Menschen erlebten Empfindungen und Reaktionsweisen
herausfordern. In dieser Hinsicht ist Hauffs Auseinandersetzung mit dem Verhältnis

des Menschen zu seiner eigenen körperlichen Gestalt und Mißgestalt
nicht nur von literaturwissenschaftlichem Interesse, sondern weist vielmehr
auf allgemeingültige Erfahrungen im Umgang mit dem mißgebildeten
Menschen hin. In entsprechender Weise führt auch die Analyse der Zwerggestalt

in Sage und Volksmärchen zu Einsichten in anthropologische Phänomene,

die über ein rein literaturwissenschaftliches Interesse hinausweisen
und dem Historiker in der Frage nach dem Umgang mit der Mißgestalt des

Menschen den Zugang zu einer prähistorischen, von animistisch-mythi-
schem Denken bestimmten Frühzeit unserer Kultur ermöglichen. Dieses auf
einem mythischen Bedeutungs- und Erklärungsgefüge beruhende Bild des

Zwerges in Sage und Volksmärchen darf als ein ursprünglicher Versuch des

Menschen, die Angst vor der Unverfügbarkeit der eigenen körperlichen
Gestalt zu bewältigen, verstanden werden.

237



Literaturverzeichnis

(1) Appel, H.: Die Wechselbalgsage. Phil. Diss. Heidelberg 1937.

(2) Beckmann, Sabine: Wilhelm Hauff. Sein Marchenalmanach als zyklische Kompositio¬
nen. Bonn 1976.

(3) Bockel, Otto: Die deutsche Volkssage. Leipzig 1909.

(4) Bolte, Johannes und Georg Pohvka: Anmerkungen zu den Kinder- und Hausmärchen
der Bruder Grimm. 5 Bde. Leipzig 1913—1930.

(5) Boor, H. de: Der Zwerg in Skandinavien. Festschrift E.Mogk. Halle 1924.

(6) Grimm: Deutsche Sagen, herausgegeben von den Brüdern Grimm. Vollständige Aus¬

gabe, nach dem Text der dritten Auflage von 1891, mit der Vorrede der Bruder Grimm
zur ersten Auflage 1816 und 1818 und mit einer Vorbemerkung von Hermann Grimm.
Darmstadt 1956.

(7) Grimm: Kinder- und Hausmarchen gesammelt durch die Brüder Grimm. 2 Bde.
1. Auflage 1812—14. Insel-TB 829. Frankfurt am Main 1984.

(8) Grimm: Kinder- und Hausmärchen gesammelt durch die Bruder Grimm. Bd. 3 Original¬
anmerkungen. Gottingen 18563. Hrsg. von Heinz Rolleke. Stuttgart 1980.

(9) Grimm, Jacob: Deutsche Mythologie. 3 Bde. Berlin 18754.

(10) Haffter, Carl: Der Wechselbalg. In: «Istorgia dalla Madaschegna». Festschrift für
Nikolaus Mani. Plattensen/Han. 1985.

(11) Hauff, Wilhelm: Märchen. Hrsg. von Bernhard Zeller. 2 Bde. Frankfurt am Main 19823.

(12) Hofmann, Hans: Wilhelm Hauff. Eine nach neuen Quellen bearbeitete Darstellung
seines Werdeganges. Frankfurt am Main 1902.

(13) Kluge, Friedrich: Etymologisches Worterbuch der deutschen Sprache. Bearbeitet von
Walther Mitzka. Berlin 196720.

(14) Kuhn, Adalbert: Mythologische Studien. Hrsg. von Ernst Kuhn. 2 Bd. Hmterlassene

mythologische Abhandlungen. Gütersloh 1912.

(15) Lecouteux, Claude: Zwerge und Verwandte. In: Euphorion 75 (1981) 366-378.

(16) Lutjens, August: Der Zwerg m der deutschen Heldendichtung des Mittelalters. Breslau
1911.

(17) Martini, Fritz: Wilhelm Hauff. In: Benno von Wiese (Hrsg.): Deutsche Dichter der
Romantik. Ihr Leben und Werk. S. 532—562. Berlin 19832.

(18) Marwede, Wendelin: Die Zwergsagen in Deutschland nordlich des Mains. Phil. Diss.,
Köln 1933.

(19) Mogk, Eugen: Germanische Mythologie. Leipzig 1910.

(20) Muller-Bergström: Zwerge und Riesen. In: Hanns Bachtold-Staubli (Hrsg.): Handwor¬
terbuch des Deutschen Aberglaubens. Bd. IX. Berlin 1938/1941.

(21) Neumann, Josef: Eingeborenenheilkunde und europäische Medizin in Kamerun. Arzt
und Kranker in der Konfrontation zweier Kulturen. Freiburger Forschungen zur
Medizingeschichte N.F. Bd. 7. Freiburg 1978.

(22) Otte, Irmgard: Das Bild der Dichterpersönlichkeit Wilhelm Hauff und das Bild des

Menschen in seinen Werken. Phil. Diss., München 1967.

(23) Petzoldt, Leander: Deutsche Volkssagen. München 1970.

(24) Peuckert, Will-Erich: Deutsches Volkstum in Märchen und Sage, Schwank und Rätsel.
Berlin 1938.

238



(25) Piaschewski, Gisela: Der Wechselbalg. Ein Beitrag zum Aberglauben der nordeuropa-
ischen Volker. Phil. Diss., Breslau 1935.

(26) Piaschewski, Gisela: Wechselbalg. In: Hanns Bachtold-Stäubli (Hrsg.): Handwörter¬
buch des Deutschen Aberglaubens. Bd. IX. Berlin 1938/1941.

(27) Röhrich, Lutz: Sage. Stuttgart 1966.

(28) Röhrich, Lutz: Volksdichtung als anthropologisches Modell. Freiburg 1972.

(29) Röhrich, Lutz: Märchen und Wirklichkeit. Wiesbaden 19743.

(30) Rotzer, Hans Gerd: Sage. Themen Texte Interpretationen. Bamberg 1982.

(31) Schulhof, Hilde: Wilhelm Hauffs Märchen. In: Euphorion 29 (1928) 108—132.

(32) Schwarz, Eugen: Wilhelm Hauff, Der Zwerg Nase, Das kalte Herz und andere Erzählun¬

gen (1826/27). In: Paul Michael Lutzeler (Hrsg.): Romane und Erzählungen zwischen
Romantik und Realismus. S. 117—135. Stuttgart 1983.

(33) Wohlgemuth, F.: Riesen und Zwerge in der altfranzosischen erzahlenden Dichtung. Phil.
Diss. Tubingen 1906.

239



Zusammenfassung

Ausgehend von Sage und Volksmärchen, wird die Frage nach dem Verhältnis der Gestalt des

Zwerges und der Mißgestalt des Menschen gestellt. Dabei fuhrt uns die Analyse der Zwerggestalt,

mitten in unserer modernen und rationalisierten Welt, zurück in die prähistorische Zeit

unserer Kultur, m der mythische Vorstellungen und Welterklarungen den Hintergrund fur
das Verstehen des mißgebildeten Kindes bilden. Iii diesem Kontext wird der Zwerg als

Ursache kindlicher Mißbildungen interpretiert und die Mißgestalt des Menschen verstanden
als Wechselbalg.

Diese Befunde aus Sage und Volksmärchen werden der Gestalt des Zwerges im Kunstmärchen

gegenübergestellt. Der Vergleich mit Wilhelm Hauffs «Der Zwerg Nase» zeigt, daß der

Zwerg im Kunstmärchen nicht als Ursache, sondern als Abbild der menschlichen Mißgestalt
gesehen wird

Summary

Beginning with sagas and folk tales the question concerning the relationship between the

figure of the dwarf and the deformed individual will be investigated. The analysis of the figure
of the dwarf therein leads us, in our modern and rationalistic worldview, back to an archaic and

magical primary stage of our own culture in which mythical cosmology and its concepts
provide us the background for the understanding of the misshapen child. In this context the

dwarf is interpreted as the cause of the misshapen child and the human deformity is

understood as a changeling.
This evidence from sagas and folk tales is contrasted and compared to the figure of the

dwarf in the literary tale. The literary tale Wilhelm Hauffs «Der Zwerg Nase», will be

discussed as indicativ of this complex, whereby the dwarf is to be evaluated not as the cause

but as the image of the human deformity.

Dr. med. Josef N. Neumann
Institut fur Geschichte der Medizin
Stefan-Meier-Straße 26

D-7800 Freiburg im Breisgau

240


	Der Zwerg in Sage und Märchen : Ursache oder Abbild der Missgestalt des Menschen

