Zeitschrift: Gesnerus : Swiss Journal of the history of medicine and sciences
Herausgeber: Swiss Society of the History of Medicine and Sciences

Band: 42 (1985)

Heft: 3-4: Festschrift fir Jean Starobinski

Artikel: Diagnostic et pronostic a I'époque d'Hippocrate et a la notre
Autor: Thivel, Antoine

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-521560

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-521560
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Diagnostic et pronostic a I’époque d’Hippocrate
et a la notre

Par Antoine Thivel

Pour nous modernes, méme si nous ne sommes pas médecins, la distinction
entre diagnostic et pronostic parait parfaitement établie. Pour tout homme
moyennement cultivé, il est évident que le diagnostic consiste a reconnaitre
une maladie chez un malade, a I'identifier, a la «déterminer», comme dit le
dictionnaire Robert, tandis que le pronostic est le «jugement que porte un
médecin, apres le diagnostic, sur la durée, le déroulement et I’issue d’une
maladie» (d’aprés le méme dictionnaire). Et pour peu que nous ayons appris
quelques mots de grec et de latin, nous savons que dans «diagnostic» il y a le
préfixe «dia-» qui indique une séparation, et que par conséquent diagnosti-
quer une maladie, c’est essentiellement la distinguer, la séparer des autres,
tandis que dans «pronostic» on trouve le préfixe «pro-» qui veut dire
«avant», si bien que le pronostic est naturellement une prévision sur le cours
ultérieur de la maladie, si possible sur son issue, heureuse ou malheureuse.
Enfin, comme nous avons l'esprit scientifique, nous savons que dans
I’exercice de la médecine le diagnostic est de loin I’acte le plus important, car
il s’appuie sur toute la science médicale, anatomique, physiologique et
pathologique, et il détermine le traitement; le pronostic, en revanche, est
quelque chose de beaucoup plus aléatoire, soumis & un grand nombre de
données inconnues ou impondérables, et il est rare que les médecins
modernes se riquent a le prononcer avec assurance, surtout dans les cas
graves.

Ces définitions, ces conceptions sont trés répandues a notre époque, mais
il est facile de constater qu’il n’en a pas toujours été ainsi.

Une premiére série de renseignements peut étre tirée de ’histoire des mots
eux-mémes. Consultons le Dictionnaire étymologique de la langue francaise de

O.Bloch et W.von Wartburg (P. U. F. 1968), nous trouvons a Pronostic:

«XITI° (siécle), écrit alors pronostique, parfois féminin au XV°s; pronestic depuis le XVI°,
Emprunté de ladjectif latin de basse époque prognosticus «de pronosticr, issu de
prognostica, pluriel neutre employé surtout comme titre d’ouvrage (du grec prognéstica, de
méme emploi, du verbe prognéstikein <connaitre d’avance>); de la aussi 1’ancienne
orthographe prognostic, conservée dans ’adjectif médical prognostique. Dérivés: pronosti-

quer, 1314; pronostiqueur, XIV°.»

Gesnerus 42 (1985) 479—497 479



Si le mot «pronostic» n’est pas attesté en francais avant le XII° siécle, c’est
probablement parce qu’auparavant tous les ouvrages de médecine étaient
écrits en latin, mais cela ne veut pas dire que la notion de pronostic était
étrangére a la médecine de ce temps, au contraire! Les histoires de la
médecine! nous enseignent qu’au XIII” et au XIV? siécles la France, et
I’Europe entiére, vivaient sous le régne du galénisme; le pronostic était donc
une partie essentielle de ’art médical, comme il I’a été dans toute I’antiquité,
méme sile diagnostic avait déja commencé a faire, comme nous le verrons, de
timides apparitions. Il est donc bon de savoir que le mot était couramment
employé dés le XIII® siécle, et que dés cette époque il commencait a avoir
plusieurs dérivés.

Voici maintenant ce que le méme dictionnaire étymologique nous dit a
propos du diagnostic:

«Diagnostique, adj. 1584; écrit aussi -ic. Empr. du grec diagnostikos capte a reconnaitre>,
Dérivés: diagnostic, 1759, d’aprés la forme -ic de I’adj.; -tiquer 1836.»

Certes, I’histoire des mots ne refléte pas fidélement ’histoire des idées, et I’'on
sait qu'un des dangers des études qui se fondent uniquement sur le
vocabulaire est d’aboutir a des conclusions trop dogmatiques, quand leurs
auteurs oublient qu'un méme mot peut représenter plusieurs concepts et
qu’inversement un méme concept peut étre exprimé par plusieurs mots; il
faut aussi tenir compte de 'évolution du langage, qui fait que la relation
entre les mots et les idées se modifie sans cesse. Mais ici, dans le cas du
pronostic et du diagnostic, une chose est claire, c¢’est que la notion de
diagnostic s’est formée beaucoup plus tardivement que celle de pronostic,
puisqu’elle n’apparait nettement qu’au milieu du XVIII? siécle, et le verbe
qui en est tiré au début du XIX" siécle seulement, et lorsqu’on cherche des
traces de D'adjectif correspondant, employé dans des expressions comme
«signes diagnostiques» par opposition a «signes pronostiques», on ne les
trouve qu’a la fin du XVIsiécle.

Ce fait ne doit pas nous étonner si nous le replacons dans ’ensemble de
I’histoire de la médecine. Pour I'observateur objectif, il ne fait pas de doute
qu’ala fin du Moyen-Age la médecine n’avait guére progressé depuis la fin de
I’antiquité, plus particuliérement depuis I’époque de Galien: ’anatomie et la
physiologie en étaient toujours au méme point, elles s’appuyaient toujours
sur la théorie des humeurs et des tempéraments, et la pathologie reposait sur
des bases purement symptomatiques. On peut donc dire que les médecins de
la fin du Moyen-Age n’identifiaient pas plus la maladie que ceux de

480



I’antiquité, qu’ils n’étaient pas plus capables qu'eux de formuler de vrais
diagnostics. Sans doute, 'observation clinique existait depuis longtemps,
mais elle se limitait aux symptomes, elle ne se pronongait pas sur la nature de
la maladie, qu’il n’était possible de cerner ni par une nosologie correcte, ni
par une véritable notion de la spécificité étiologique. Pour pouvoir revenir
aux bases de la clinique, et leur donner tout le soubassement expérimental
nécessaire, il a fallu le travail de quatre siécles, du XV? au XVIII® siecle,
pour qu’enfin au début du XIX?siécle s’épanouisse la méthode anatomopa-
thologique des Bichat, Laénnec et Magendie, qui a fait de la médecine une
science, en attendant que la découverte de la bactériologie permette
d’identifier et de combattre la cause d’un grand nombre de maladies.

Eecrire T'histoire du diagnostic, ce serait écrire ’histoire de toute la
médecine. Un fait frappant, c’est que la médecine elle-méme n’a pas pu étre
modifiée par les découvertes des anatomistes des XV°et XVI”siécles, ni par
celles des physiologistes des XVII® et XVIII® siécles: jusqu’a Laénnec,
Hippocrate et Galien sont restés les grandes autorités, Laénnec lui-méme les
a étudiés et critiqués, s’est appuyé sur eux pour faire ses propres découvertes,
et lorsque Littré, en 1839, a commencé sa grande édition d’"Hippocrate, il se
disait que son travail serait avant tout utile aux médecins; chemin faisant, en
éditant les textes, il discute de la justesse d'une prescription de saignée ou de
lavement, ou de tel ou tel diagnostic, qui nous parait aujourd’hui compléte-
ment dépassé; visiblement, pour lui, malgré tout I’apport de 'anatomie et de
la physiologie des siécles classiques, la médecine était toujours la méme
qu’au V°siécle avant J. C. en Gréce; il ne se rendait absolument pas compte
que, pendant qu’il faisait son travail d’édition, des découvertes capitales, qui
allaient bouleverser complétement la médecine, étaient en train de se
produire.

Ce retard de la pathologie et de la clinique, c¢’est-a-dire de la médecine a
proprement parler, sur les sciences qui nous ont fait connaitre I’organisme
humain, ainsi que sur la chimie et la biologie, ne doit pas étre uniquement
imputé a la paresse de I’esprit humain et au poids des institutions. Certes, la
résistance de la médecine traditionnelle a été trés forte (on se rappelle avec
quelle mauvaise foi Guy Patin, au temps de Moliére, prétendait réfuter
Harvey, affirmant fiérement et en latin qu’il préferait se tromper avec
Galien plut6ot que de croire a la circulation avec le médecin anglais), mais les
connaissances anatomiques et physiologiques n’avaient que peu d’inci-
dences sur le diagnostic et le traitement des maladies. Pour que les deux
soient réunies, la méthode clinique selon Hippocrate et la connaissance du

481



corps humain et de ses affections, il a fallu I’étude patiente sur les cadavres
des lésions provoquées par les maladies, étude dont déja Galien, au II°siécle
de notre ére, avait une idée, puis qui a progressé au XVII° siécle avec
Sydenham et Baglivi, et au XVIII® siécle avec G.B.Morgagni. Ainsi la
liaison s’est faite peu a peu entre 'ancienne méthode d’observation des
malades, qui était mise au point depuis I’antiquité, mais qui ne reposait pas
sur des bases positives, et les connaissances nouvelles accumulées par les
chercheurs depuis quatre siécles, et qui enfin trouvaient leur justification. Ce
qui s’est formé au cours de cette période, et qui a permis a la médecine de faire
ce sautl qualitatif vers avant, c¢’est la notion de spécificité: désormais la
maladie n’est plus un ensemble de symptémes plus ou moins contingents, liés
ala saison, a la situation du malade, a son tempérament, et a diverses causes
occasionnelles, ¢’est un état créé par un agent pathogéne bien déterminé, qui
se définit comme une entité unique, et se combat par des moyens spécifiques.
A partir de 1a peuvent étre jetés les fondements d’une véritable nosologie, ce
qui n’est pas un défaut de la médecine ancienne, mais toujours un des buts de
la médecine expérimentale.

Sans doute, lorsque Laénnec reconnait qu’il n’y a pas trente-deux
phtisies, comme le disaient certains médecins de son temps, mais une seule, il
fait faire un grand progrés a la pathologie en identifiant la maladie qu’il
n’appelle pas encore la tuberculose, mais il ne connait pas ’agent pathogéne
spécifique, qui sera découvert peu de temps aprés par Koch, etil n’a pas non
plus le moyen de le combattre par la découverte ultérieure de Fleming, la
pénicilline. Mais il n’en reste pas moins que toutes ces découvertes se
tiennent, se suivent dans le temps et logiquement, chaque nouvelle voie
ouverte rendant nécessaire d’en ouvrir une autre. On entend dire quelquefois
— d’une maniére certainement abusive — que de nos jours la médecine change
tous les dix ans (ou plus rapidement encore), que les médecins, péres
d’étudiants en médecine, ne reconnaissent pas la médecine qu’on enseigne a
leurs enfants. Sans doute, dans ce domaine comme dans les autres, le progrés
s’accélére, les moyens d’investigation et la thérapeutique se renouvellent a
une vitesse vertigineuse, mais 'impulsion de la médecine moderne, qui
contenait en germe toutes ses mutations ultérieures, a été donnée au début
du XIX° siécle par 'école des anatomo-pathologistes, qui a profité des
travaux antérieurs, mais en a fait une synthése décisive. Ce n’est pas parce
que le diagnostic de Laénnec est incomplet (il ne connait pas les bactéries)
qu’il faut le taxer d’archaisme: désormais il a surmonté les difficultés qui
faisaient obstacle au diagnostic dans les époques précédentes, et il instaure

482



une méthode qui ne tardera pas a porter ses fruits. Quant aux maladies
endogénes, celles qui ne sont pas provoquées par un agent extérieur mais par
un déséquilibre des fonctions, il ne faut pas dire qu’elles mettent en cause la
speécificité, mais que leur spécificité est d’un ordre différent de celle qui a fait
la gloire de la médecine du XIX° siécle: c’est le domaine encore largement
inconnu des sécrétions des glandes endocrines, et des rapports de I'individu
avec son milieu, les deux étant d’ailleurs — selon toute probabilité —
étroitement liés. Dans ces maladies, le diagnostic est plus difficile, mais cela
ne veut pas dire qu’on doive renoncer a I’établir.

Telle est, trés rapidement rappelée, la situation du diagnostic dans la
médecine moderne, a la suite de toutes les découvertes qui ont fait de la
médecine une science depuis environ deux siécles. L’histoire des mots
«diagnostic» et «pronostic» le montre: le diagnostic, ¢’est-a-dire la descrip-
tion de la maladie en tant que telle et la recherche de sa cause, ne s’est dégagé
que trés lentement et trés difficilement de sa nébuleuse primitive, 'acte
médical complexe et passablement confus, fait d’intuition aussi bien que de
rapprochements rationnels, qu’on appelait en médecine ancienne le «pronos-
tic». On sait que cette évolution n’a été rendue possible que par les progres de
I’anatomie et de la physiologie, de la physique, de la chimie et de la biologie,
parla constitution de la science expérimentale reposant sur le déterminisme,
quand on se fat avisé que les phénomeénes de la vie obéissaient a des lois aussi
strictes que ceux de la matiére inerte. C’est la la conviction de savants comme
Claude Bernard, qui redoutait avant tout le retour de la moindre trace de
vitalisme, ce qui lui fit dans un premier temps refuser la découverte de
Pasteur, parce qu’il croyait que ces petits étres vivants, les microbes,
devaient quelque chose a 'imagination de leur inventeur. Sans doute, le
déterminisme appliqué aux phénomeénes de la vie n’est pas le dernier mot de
la science, et a notre époque il ne manque pas de chercheurs et de théoriciens
pour essayer de remettre en cause cette doctrine, surtout depuis que les
théories de la relativité ont prouvé, en physique, leur vérité et leur efficacité.
Mais est-ce une raison pour revenir a la médecine d’avant Laénnec, pour
proner 1’art du pronostic, la connaissance intime de chaque cas particulier en
dehors de la connaissance des causes, comme au temps d’Hippocrate? C’est
un fait que méme ceux qui, dans le public, critiquent la médecine dite
«officielle» et, sous I'influence de charlatans ou de faux savants, veulent
revenir a la médecine ancienne, voire a la médecine primitive et a la magie,
sous prétexte que c’est plus «naturel», font appel a la médecine scientifique
lorsqu’ils sont atteints d’une maladie grave et craignent pour leur vie. Ainsi,

483



le probléme historique des rapports entre le pronostic et le diagnostic se
double d'un probléme de fond: si nous avons deux médecines, I'une qui
cherche les causes des maladies et tend & les détruire par une intervention au
besoin violente, 'autre qui se préoccupe avant tout de ’état général du
malade et se propose seulement d’aider la nature dans son travail de
rétablissement de la santé, laquelle est dans le vrai, a laquelle pouvons-nous
faire confiance? Nous croyons que ’histoire du concept de pronostic peut
nous aider a nous faire une opinion dans ce débat, aussi ancien que la
médecine elle-méme.

A notre époque, le pronostic est un acte médical conforme a I’étymologie
du mot: c’est la prévision de ’évolution de la maladie et de son issue. Mais
nous allons voir que curieusement, dans la médecine ancienne, la ou le
pronostic avait le plus d’importance, il différait grandement du nom qu’on
lui avait attribué et de son sens étymologique. Pour comprendre cela, il faut
étudier I’histoire du mot en latin et en grec, et ’on s’apergoit que, bien que le
vocabulaire ne soit pas fixé, la notion de pronostic dans la médecine ancienne
remonte, comme on pouvait s’y attendre, a la définition qu’en ont donnée
Hippocrate et ses disciples dans le traité du Pronoestic et dans les Epidémies.

La formule classique se trouve dans Epid. 1, 5, seconde constitution de
Thasos (I1, 634, 6 Littré): Aéyew 1d mpoyevoueva, yLyvoaxew Ta mageovia,
nmoodéyew Ta éodueva, «Dire I'état précédent, reconnaitre I'état actuel,
prédire I’état futur», La suite du texte contient nombre de formules célébres:
«Prendre garde a deux choses dans les maladies, étre utile ou du moins ne pas
nuire. L’art consiste en trois termes, la maladie, le malade, le médecin; le
médecin est le serviteur de I’art: il faut que le malade s’oppose a la maladie
avec 'aide du médecin.»

Cette définition du pronostic s’accorde en tous points avec celle que
donne le traité du Pronostic en son premier paragraphe (11, 110, 2-4 Littré):
(le médecin obtiendra la confiance du malade) wpoyryvdroxwy yap xal
TEOAEY WY AP TOLoL vooEovol TQ TAPEOYTA xal T TPOYEYovOTA ®al T
uérlovra éoeobar, «en reconnaissant d’un seul coup d’ceil et en prédisant aux
malades leur état présent, leur état passé et leur état futur». Le pronostic ne
consiste donc pas seulement a prévoir, a prédire I’état futur du malade, il
englobe le passé, le présent et I’avenir, si bien qu’on a scrupule a traduire
TEOYLYYWoXRW et TTPoléyw par «prévoir» et «prédire», comme si le préfixe
7po- n’avait pas la méme valeur dans ces mots employés par Hippocrate que
dans la signification moderne du mot «pronostic». Dans le dernier cas, nous
avons traduil tpoyyvwoxw par «reconnaitre d’un seul coup d’eeil», et ¢’est

484



bien de cela qu’il s’agit, plutét que de prévisions sur la guérison oula mort. Le
médecin doit étre capable de reconnaitre d’avance, dés I’abord, au préalable
toute la nature de la maladie, se prononcer du premier coup, dés le premier
examen, embrasser dans son ensemble I’état du malade, grace aux régles qui
sont consignées pour lui dans le traité. Et I'on sait que le pronostic
hippocratique est trés vaste: le médecin doit reconstituer toute la maladie
dans’ensemble de son histoire, et pour cela examiner le visage, la position du
corps, les gestes des mains, les sueurs et I’état de la peau, la nature des selles et
des urines, les vomissements et les crachats, les conditions spéciales de temps
et de lieu, la nature de la saison parrapport a ce qu’elle devrait étre, la qualité
des aliments, des eaux... etc. Comme dit Littré dans son introduction au
Pronostic (11, 108): le pronostic hippocratique se rapproche moins de notre
moderne diagnostic, basé sur une exacte sémiologie, que de ce qu’on appelle
«le flair», «le sens médical». Ailleurs, il dit aussi que cette considération de
I’état général du malade et de la marche que doit suivre logiquement la
maladie, étant donné I’état trés rudimentaire ou se trouvaient I’anatomie et
la physiologie, était «le seul moyen d’éviter de se perdre dans le dédale des
faits particuliers et des conjectures, d’éviter la routine et I’empirisme; la
prognose est la premiére construction scientifique que nous connaissions de
la médecine» (I, 455 L.).

Des affirmations péremptoires de ce genre sont toujours dangereuses, et
le moins qu’on puisse dire, c’est que cette appréciation de Littré est ambigue,
car d’une part il excuse Hippocrate de s’étre servi de la méthode imparfaite
du pronostic eu égard a I’état peu avancé de la science de son temps, et
d’autre part il fait I’éloge du pronostic hippocratique comme étant la
premiére forme scientifique de la médecine. En dehors du fait qu’on pourrait
lui objecter que les médecines qui ont précédé la médecine grecque, celles de
Mésopotamie et d’Egypte, avaient déja de nombreux caractéres positifs et
méme scientifiques, ce dernier adjectif pose un probléme: que faut-il
entendre par «scientifique»? On peut comprendre le mot au sens large ou au
sens étroit; aus sens large, sont scientifiques tous les efforts que I’homme
a faits depuis les origines pour essayer de comprendre le monde et d’agir
sur lui, et a ce titre on pourrait citer la médecine primitive, avec son
mélange de magie et de connaissances réelles, comme une premiére ten-
tative de médecine scientifique, comme la science de cette époque; au
sens étroit, le mot «scientifique» ne peut désigner que la science expéri-
mentale, et en médecine il ne peut s’appliquer qu’a la médecine européenne
a partir du XIX" siecle.

485



Littré, sans doute, n’allait pas jusqu’a attribuer au pronostic hippocra-
tique la valeur de la médecine expérimentale, mais plus récemment nous
avons vu cette opinion affirmée dans un ouvrage célébre, qui reste une des
meilleures introductions a Hippocrate, Observation et expérience chez les
médecins de la Collection hippocratique, de Louis Bourgey (Paris, Vrin, 1953).
Distinguant parmi les traités de cette Collection ceux qui se lancent dans des
spéculations aventureuses (les traités des Vents, des Chairs, des Semaines, du
Régime) et d'un autre co6té ceux qui péchent par empirisme et ne présentent
que des accumulations de faits sans aucune réflexion ou sans réflexion
valable (Maladies 11, Maladies 111, Affections internes, les traités qu’on
appelle «cnidiens» et ceux quileur sont apparentés),’auteur en vient ensuite
a I’analyse des traités qui lui paraissent animés par une véritable pensée
médicale, c’est-a-dire par 'union de la pensée et de ’expérience, et qui,
pense-t-il, ont da étre rédigés par le groupe des médecins de Cos sous la
direction d’Hippocrate, le plus génial d’entre eux. L’analyse du pronostic
hippocratique est au centre de cette étude, et L.Bourgey, tout en lui
reconnaissant certraines imperfections (la négligence des causes, par
exemple), n’a pas d’expressions assez élogieuses pour cette attitude d’esprit.
Le vaste programme que représente le pronostic ainsi con¢u lui parait une
preuve de largeur de vues en méme temps que de rigueur, d’humilité devant
les faits; tout est pris en compte, les moindres détails comme ’ensemble, et le
médecin hippocratique arrive a une compréhension intime de 1’étre vivant,
considéré a la fois comme un tout et dans sa complexité. Nous lisons, p.222:

«En lisant le Pronostic, et davantage encore les Epidémies I et 111 (car dans ce dernier
ouvrage on saisit directement le praticien dans I’exercice de son art), on se rend compte que
presque a chaque fois, en face de la maladie ondoyante et diverse, un effort nouveau
d’intelligence est demandé. Cet effort, qui tend & reconstituer d’une maniére non pas
abstraite et générale, mais concréte et vivante I’histoire compléte de la maladie, revét une
trés grande portée; par lui le médecin devient capable d’une vision d’ensemble, d’une idée
particuliére fondée sur les faits.»

Cette idée «concréte et particuliére» qui n’est pas «abstraite et générale»
caractérise peut-étre assez bien le pronostic hippocratique, mais il faut
reconnaitre qu’elle est plus prés du «flair» et du «sens médical» dont parlait
Littré (nous dirions aujourd’hui de la «métis» apreés la belle étude de J. P.
Vernant) que de la véritable connaissance positive et scientifique. Quelles
que soient la bonne volonté d’un médecin et son attention en observant le
malade, il ne peut inventer tout seul une pathologie qui demandera des
siécles pour étre mise au point, et il ne peut pas non plusla trouver par hasard.

486



Mais la véritable pensée de L. Bourgey apparait a la fin de son ouvrage,
quand il s’efforce de définir la «médecine rationnelle» par opposition a la
médecine théorique et a la médecine empirique. Voici ce qu’il écrit, p.261:

«Une distinction devenue familiére a certains penseurs contemporains, celle d’expliquer et
de comprendre, peut, transportée dans le domaine de la vie, aider a4 mieux saisir attitude
des médecins de Cos... (suit une critique du souci d’explication et de la recherche des
causes)

L’attitude de compréhension, laissant de c¢6té tout recours a des conceptions théo-
riques générales, essayerait de pénétrer 'intimité de I’étre vivant en s’aidant de celui-ci
seulement, en saisissant par exemple a la suite d'une réflexion prolongée que chaque partie
du corps est liée aux autres et les soutient; une telle connaissance peut sans doute n’étre
qu’une affirmation banale suggérée par la premiére observation venue, mais elle peut
exprimer aussi un savoir pensé et vécu qui détermine toute un maniére d’agir et qui est plus

riche et plus profond que sa traduction par les mots courants.»

Une telle conception n’a plus grand’chose a voir avec la médecine, et méme
avec la science. Nous ne pensons pas que les diagnostics des maladies
infectieuses et les procédés d’anesthésie, d’asepsie, de lutte contre I'infection
aient pu étre trouvés par un simple regard intuitif, si prolongé fat-il. Qu’onle
veuille ou non, la médecine est bien obligée d’avoir recours a la raison
discursive, et cela était vrai a 'époque d’Hippocrate comme a la notre. Si
I'intuition joue en effet un réle dans’acte médical, elle ne peut s’exercer avec
quelques chances de streté que sur la base de toutes les connaissances
précises acquises par les générations antérieures et par le praticien lui-méme,
elle ne saurait en aucun cas les remplacer, pas plus que la «compréhension» ne
peut jouer le réle d’une véritable explication.

Dans toute cette démonstration, il semble que L. Bourgey, comme il veut
a tout prix réhabiliter le pronostic hippocratique et le présenter comme une
préfiguration de la médecine scientifique moderne, compte pour mérites a
Hippocrate des éléments qui sont en réalité les traits les plus négatifs de cette
ancienne forme de médecine. Ainsi, il loue les médecins de Cos d’avoir une
vue synthétique ou tout entre en ligne de compte: la saison, le lieu, les
habitudes du malade, la position de son corps, la couleur des urines, des
selles... etc. Mais c’est justement cet immense inventaire qui nous parait
manquer de rigueur et rendre toute synthése impossible, et qui plus est, dans
cette pratique du pronostic, tout est mis sur le méme plan: le fait que le
malade arrache les brins de sa couverture est sans doute le signe d’une grande
agitation, donc d’une maladie grave, mais il ne contient pas autant de
précision que I’examen des urines. Hippocrate, en somme, met sur le méme

487



plan les observations générales et les symptomes particuliers. Il n’a pas le
sens de la spécificité de la maladie. Nous ne disons pas cela pour diminuer ses
mérites, mais pour essayer de voir quelle place il occupe exactement dans
I’histoire de la médecine.

Enfin, L. Bourgey ne peut s’empécher d’examiner (op.cit. pp.238-251)
la coction, les crises, les jours critiques, les dépots, les récidives, les
paroxysmes, et la théorie des humeurs, tous concepts qui faisaient la base de
la physiologie et de la pathologie a cette époque, et qu’Hippocrate, comme
tous les médecins de son temps, a admis?. Mais chaque fois notre auteur
s’efforce de démonter que lorsque ces concepts sont employés par Hippo-
crate et son école, ce ne sont pas vraiment des théories, mais une maniére de
saisir les faits, si bien que la médecine moderne pourrait encore avoirintérét a
utiliser ces notions. C’est ainsi qu’il déclare (p.249) que la théorie des
humeurs a peut-étre des imperfections, mais qu’elle montre que ces médecins
avaient compris «l'importance pour la santé des masses liquides de I"orga-
nisme». On se demande ce que la médecine moderne pourrait tirer d’une idée
aussi vague, et 1l faut d’ailleurs ajouter que dans la médecine ancienne les
humeurs jouaient un grand role, et les discussions a ce sujet &taient
nombreuses et passionnées. (’était ce que nous appelons un systéme
empirique: quand on ne connait pas la cause d’un phénoméne, on en imagine
une; les Grees ont inventé la bile et le phlegme comme les Egyptiens ont
imaginé des soufiles, et les Chinois des zones dans le corps humain. Toutes ces
notions n’ont aucune réalité anatomique ni physiologique, ce sont simple-
ment des instruments intellectuels que les savants de ce temps se sont forgés
pour pouvoir faire de la médecine en suppléant a leur manque d’information.
Imaginer des humeurs a la place des anciens démons, c’est déja un progres,
mais ce n’est pas encore la cause réelle. Il en est de méme des notions de crise,
de coction et de jours critiques: la médecine grecque est en progres sur ce
point par rapport aux médecines quil’ont précédée, celles de Mésopotamie et
d’Egypte, parce qu’elle considére la maladie comme un processus, et il est
probable qu’elle a tiré cette idée de la physique ionienne, qui avait fait
notablement progresser les connaissances en analysant toutes sortes de
phénomeénes astronomiques et météorologiques comme des processus, des
séries de causes et d’effets gouvernées par le principe des semblables ou le
principe des contraires. Mais il est évident qu’on essayait de fixer la crise en
comptant les jours (procédé qui sera plus tard refusé par la médecine
romaine, mais reviendra en honneur au Moyen-Age) pour la bonne raison

qu’on ne connaissait pas la maladie, et encore moins sa cause. Littré a eu

488



raison de souligner que cette idée d’une périodicité des fievres (qui est
présente aussi en Inde) a da étre suggérée par ce qu’il appelle «les fiévres
rémittentes et semi-continues des pays chauds», c¢’est-a-dire les diverses
formes de paludisme. Mais toutes les maladies aigués ne sont pas périodiques,
et pourtant on cherchait partout la périodicité, car cela correspondait a
certaines idées cosmologiques, et il est assez comique de penser qu’a I’époque
de Moliére, des médecins exercant en France et se réclamant d’Hippocrate
continuaient a calculer les crises et les jours critiques alors que bien peu de
leurs malades, sans doute, devaient étre atteints de fiévres palustres.

Quant a I'idée de la coction, elle est également d’origine cosmologique:
c’est le résultat d’une vaste analogie entre 'univers et 'homme, ou les
humeurs a 'intérieur du corps sont assimilées aux nuages et aux pluies,
obéissent aux mémes lois de condensation et de raréfaction. L’équilibre des
humeurs, c’est la santé; celui de masses d’air, c’est le beau temps. Inverse-
ment, le dérangement du systéme donne la maladie dans un cas, I’orage dans
I’autre. Ces idées sont sous-jacentes a toutes les conceptions des médecins du
temps d’Hippocrate, et le maitre de Cos lui-méme n’y a pas échappé. 1l est
vain de chercher a distinguer les écrits en montrant ceux ou la théorie tient
moins de place el ceux ou elle en tient plus, voire des traités qui ne
contiendraient que des faits accumulés sans ordre, sans aucune théorie. Le
propre de l’empirisme, nous le savons, c’est toujours de superposer a la
collecte des faits des échafaudages de systémes complétement arbitraires, et
en 'occurrence, dans la médecine ancienne, des analogies illusoires entre
I’homme et I'univers: comme on ne comprend pas ce qui se passe a I'intérieur
du corps, on cherche a I'expliquer par la comparaison avec le monde
extérieur. Il faut donc nous rendre a I’évidence: le pronostic hippocratique
n’est pas une préfiguration de la médecine moderne, c’est une syntheése de
toutes les observations cliniques qu’a faites Hippocrate, aidé de ses fils et de
ses éléves (peut-étre faut-il voir dans cette mise au point de 'observation
clinique le principal apport qui a fait la célébrité du maitre de Cos, et cet
apport est inestimable), mais dans la mesure ou il repose sur un systéme
empirique, le pronostic prend place, avec la coction, les crises et les jours
critiques, parmi les théories qui ont remplacé longtemps la science véritable
et qui ’ont empéchée de se former.

D’ailleurs, pour étre juste, il faut renoncer aux idées trop schématiques,
et admettre que le pronostic hippocratique n’est pas étranger a la notion de
maladie et a la recherche des causes. Nous avons déja vu, dans un passage
célebre d’Epidémies I, que la médecine se composait de trois termes, le

489



malade, la maladie, le médecin® Donc, méme dans un traité réputé
«coaque», un traité qui est peut-étre d’Hippocrate, la maladie n’est pas
ignorée, elle est traitée sur un pied d’égalité avec le malade. On retrouverait
cetteidée dans de nombreux autres passages, si bien qu’il apparait tout a fait
artificiel d’opposer la «médecine de Cos», qui reposerait uniquement sur le
pronostic et se désintéresserait de la nature de la maladie, et la «médecine de
Cnide» qui chercherait seulement a identifier des maladies sans se soucier du
malade. Nous retrouvons ici la difficile question des écoles de médecine dans
la Collection hippocratique, et en particulier la tentative qui a été faite depuis
longtemps, a partir du premier paragraphe du Régime dans les maladies
aigués, de reconstituer une «école de Cnide» dont les doctrines auraient été
opposées en tous points a celles d’Hippocrate. Il est facile de voir que Littré,
qui a fortement contribué a accréditer cette théorie, a cédé a une illusion
historique: il a vu dans la polémique du premier paragraphe de R. M. A. le
méme débat qui opposait en son temps les créateurs de 'anatomo-pathologie
comme Laénnec, et ceux qui refusaient les nouvelles découvertes en invo-
quant Ilippocrate et en stigmatisant les chercheurs par cette formule:
«Vous ne soignez que des maladies, nous soignons des malades.» Evidem-
ment, c’est bien plus beau! Mais il est heureux que cette formule hypocrite
n’ait pas triomphé, car si elle I’avait fait on ne compterait pas les millions de
malades qui auraient continué a mourir d’appendicite, de rage ou de
tuberculose. Il est évident qu’un débat entre «Coaques» et «Cnidiens» n’a
pas pu avoir lieu au V”siécle avant J. C., puisqu’a cette époque, comme nous
sommes en train de le démontrer, la distinction entre diagnostic et pronostic
n’existait pas. Dira-t-on alors que les «Coaques» croyaient plus ala médecine
d’expectation et que les «Cnidiens» étaient plus interventionnistes? C’était
aussi une idée de Littré, mais 'examen attentif des textes prouve qu’il n’en
est rien, que dans les traités supposés «coaques» les incisions et cautérisa-
tions sont aussi nombreuses et douloureuses que dans les traités considérés
comme «cnidiens», et inversement on trouve les mémes principes d’expecta-
tion dans les uns que dans les autres (crises, jours critiques). Tout cela est
normal, aucun médecin, aucune école de médecine ne pouvait a cette époque
anticiper sur la médecine de I’avenir. Il se révéle d’ailleurs que Littré n’a pas
été le premier a faire cette hypotheése sur 'opposition entre les écoles de Cnide
et de Cos, et qu’a chaque époque les historiens de la médecine ont imaginé ce
débat a I'image des débats qui agitaient les médecins de leur temps: un
chercheur anglais, I. M. Lonie, qui avait commencé par concacrer des études
trés précises au probléme de Cnide et Cos dans la Collection hippocratique, a

490



montré ensuite que cette idée était due en réalité aux historiens de la
médecine, d’aprés la conception qu’ils se faisaient de la science *; pour Daniel
Le Clerc (Genéve, 1696), Hippocrate a créé la médecine parce qu’il a su allier
«la raison des philosophes» a I'expérience des Asclépiades, tandis que les
Cnidiens étaient des empiristes (et cette idée remonte beaucoup plus haut,
puisqu’on la trouve déja au XIV®siécle chez le médecin italien Bertuccio, le
maitre de Guy de Chauliac); pour J. H. Schulze (Leipzig, 1728), les Cnidiens
ont une conception théorique et générale de la thérapeutique, tandis
qu'Hlippocrate sait mieux adapter le traitement aux cas individuels; au
XVIII®siécle Haller et Griiner estiment que les Cnidiens n’ont pas su diviser
les maladies et n’ont pas vu la maladie comme un processus; ce sera aussi
I’opinion de K. Sprengel (Leipzig 1789-92), qui voit les Cnidiens comme des
empiristes et de mauvais nosologistes, qui ont ignoré le pronostic, la doctrine
des crises et de la coction, «la partie la plus admirable de la médecine
hippocratique», dit-il. 1. M. Lonie conclut en disant qu’a chaque époque les
Cnidiens ont servi de faire-valoir a Hippocrate, le médecin idéal qui n’est pas
tombé dans les défauts de 'empirisme, mais a su allier I’expérience a la
théorie. Tout cela, évidemment, vient de la conception aristotélicienne de la
science, mais ne contient aucun noyau historique®. Il faut ramener a ses
justes proportions la polémique du premier paragraphe du Régime dans les
maladies aigués: ’auteur (qu’il soit Hippocrate ou un autre) ne reproche pas
aux auteurs des Sentences cnidiennes d’avoir une nosologie (il en a une lui-
méme), mais d’avoir une nosologie trop compliquée, de trop subdiviser les
maladies, et en méme temps d’avoir une thérapeutique trop simple. Il est
donc partisan d’une nosologie plus simple et d’une thérapeutique plus
différenciée®. Cette discussion prend place dans le cadre du pronostic
hippocratique, que pratiquent aussi bien I'auteur de R.M.A. que ses
adversaires”’.

Une fois éliminés les faux problémes qui ont longtemps occupé la critique
hippocratique autour de la question de «Cnide et Cos?», il faut reconnaitre
que dans toutes les parties de la Collection hippocratiques, aussi bien dans les
traités qui doivent étre les plus proches d’Hippocrate et de ses disciples que
dans ceux qui doivent étre les plus éloignés, la recherche des causes tient une
grande place, ainsi que les tentatives pour identifier les maladies. On
pourrait citer de nombreux passages tirés de 1’Ancienne médecine, d’Airs
FEaux Lieux, d’Epidémies 11, de I’ Art, d’ Affections, des Lieux dans ’homme,
de Nature de 'homme, des Maladies des femmes, qui sont de véritables
définitions du diagnostic®, et il ne faut pas nier que, méme dans les

491



descriptions de maladies qui prétendent s’en tenir a ’observation des
symptomes, des diagnostics sont souvent tentés. Ainsi, dans les I'pidémies, le
paragraphe qui décrit le cas clinique est souvent terminé par le nom de la
maladie, ou par des caractéres conventionnels qui indiquent une hypothése:
le malade a da guérir parce que les selles, les urines, les sueurs ont été
abondantes, ou au contraire il est mort par suppression des selles ou des
urines. Sil’on met ensemble, dans les ipidémies I et 111, les descriptions de
cas particuliers et les «constitutions» (xataotdoieg, état clinique de toute
une région a une époque donnée), on trouve qu’Hippocrate areconnu de trés
nombreuses maladies: le causus, la phrénitis, la phtisie, I’angine, I’érysipéle,
les aphtes, les tumeurs, les ophthalmies, I’anthrax, I’anorexie, I’hydropisie,
la péripneumonie, la pleurésie... mais il faut constater que ces maladies ne
sont pour lui que des faisceaux de symptomes, et qu’il ne les identifie pas
vraiment dans leur spécificité. Ainsi, quelle est la différence entre un causus
et une phrénitis? Dans Epid. I11, douziéme malade (I1I, 62-66 Littré), les
signes suivants du causus sont indiqués: fievre intense, soif, nausée, langue
séche, diarrhée, insomnie, hallucinations, vomissements bilicux; une des-
cription semblable se trouve au chapitre 6 (p.82). La phrénitis a I’air d’étre
une forme plus grave du causus, d’ordinaire accompagnée de transports et de
délire (les phrénes sont considérés, c’est-a-dire le diaphragme, et c’est une
localisation archaique de la pensée). Que recouvrent ces deux noms de
maladies? Des typhus, des rickettsioses, des paludismes, des attaques
d’apoplexie, des maladies mentales? La confusion est totale. On comprend
pourquoi quand on lit ce que dit Hippocrate dans Epid. I11, 17, quatriéme
malade (ITI, 118, 5L.): malade atteint de phrénitis, les sueurs et les
convulsions causérent la mort. Le médecin ne voit pas que les sueurs et les
convulsions sont des effets de la maladie, il les confond avec la cause, il met
tout sur le méme plan. De méme, a c6té de maladies nettement reconnues, il
cite les maux de gorge, ’altération de la voix, les insomnies, les indigestions,
la soif... Les symptomes et les diagnostics sont mélangés. Il y a donc une
tentative pour trouver les causes des maladies et pour fonder une vétable
nosologie, mais cette tentative n’aboutit pas, faute d’une anatomie et d’une
physiologie suffisamment avancées. Le «point de vue synthétique» du
pronostic hippocratique n’est pas un avantage, un idéal que les médecins
devraient rechercher méme a notre époque, c¢’est un défaut, un pis-aller, tout
ce que pouvait élaborer une médecine qui était encore entiérement qualita-
tive, qui ignorait la mesure (de la fiévre, par exemple), et n’avait pas de
moyens d’investigation suffisants pour identifier les maladies, méme si elle

492



sentait que c’était nécessaire. Hippocrate a jeté les bases de la clinique, mais
il n’en était encore qu’au tout début de cette évolution.

Naturellement, c’est dans les traités chirurgicaux et gynécologiques que
le médecin hippocratique se rapproche le plus du diagnostic au sens moderne
du mot, parce que la, la cause est apparente, au moins dans les meilleurs des
cas. On a trés souvent souligné (malgré le désordre dans lequel nous sont
parvenus les traités, et quelques ignorances anatomiques peu explicables)
I’admirable description de la chirurgie des membres qui se trouve dans
Fractures et Articulations, ainsi que dans le traité des Blessures de téte. 11
s’agit par exemple, dans ce dernier ouvrage, de distinguer si I'on a affaire a
une contusion, une fracture ou un enfoncement cranien, et ¢’est dans ce texte
(chapitre 10, IIT 214, 2L.) qu’on trouve le seul cas, dans la Collection
hippocratique, ou 'expression owayvwaor moweiochar est employée exacte-
ment dans le sens moderne de «faire un diagnostic»: «Trouve-t-on 1’os
dénudé de la chair et 1ésé par le coup, on diagnostiquera d’abord I’état
de T'os en examinant quelle est la grandeur du mal et quelle opération
il exige.»?

En gynécologie, le médecin ancien est géné par le fait qu’a cette époque on
n’osait pas examiner les femmes, on ne faisait que les interroger, et on
employait des sages-femmes dans les accouchements. Des trois moyens
d’investigation dont dispose le médecin ancien, I'interrogation du malade,
I’examen, la palpation (et il y a des tentatives d’auscultation dans le
troisiéme livre des Maladies), le gynécologue ne pouvait donc fonder son
diagnostic que sur I'interrogation. Néanmoins on voit ( Maladies des femmes,
I,62; 11,133, 138) que le médecin commence toujours par des purgations et
des saignées, c’est-a-dire qu’il suppose d’abord que la maladie a une cause
humorale qui intéresse le corps tout entier, puis, si ce premier traitement n’a
pas d’effet, il suppose qu'une partie a été lésée, et il intervient par des moyens
mécaniques (batonnets, suppositoires, fumigations). Il n’y a donc pas lieu,
une fois de plus, d’opposer a ce sujet le point de vue général au point de vue
particulier.

Dans les maladies internes, le traité de ’Art, c¢. 11 (VI, 20 L.) reconnait
que le diagnostic est plus difficile que dans les maladies externes, mais «ce qui
échappe a la vue du corps est saisi par la vue de 'esprit». On le voit dans les
autres traités, le raisonnement doit logiquement suivre I’examen du malade.
Etaubesoin, ajoute notre auteur, silanature se refuse a lui fournir des signes,
le médecin peut les provoquer, en faisant prendre au patient des vomitifs ou
des purgatifs, en lui faisant faire des exercices pour juger de sa respiration et

493



de sa sueur. Nous avons donc ici un remarquable exemple de diagnostic
provoqué.

En somme, on pourrait dire sans exagération que le diagnostic existe
depuis le début dela médecine, mais qu’il n’a été vraiment mis au point qu’au
XIX?sigcle. La médecine laique est née a Babylone dés 1700, et peut-étre
bien avant a Sumer, dés la fin du II1° millénaire. De méme en Egypte, les
grands papyrus médicaux datent de 1550 (Papyrus Edwin Smith) et de 1250
(Papyrus Ebers) avant J.C., mais ils transmettent des connaissances qui
sont certainement plus anciennes, qui remontent méme peut-étre jusqu’a
I’époque des grandes pyramides. Or, il se trouve que la schéma d’une tablette
akkadienne ou celui d’un papyrus égyptien est toujours le méme: symp-
tomes, diagnostic, thérapeutique, pronostic. C’est déja le schéma de descrip-
tion des maladies qu’on trouve dans la Collection hippocratique, et que
certains ont appelé «cnidien», mais il ne saurait étre attribué a la seule «école
de Cnide» ni a la seule médecine grecque. A vrai dire, c’est le schéma logique,
il ne saurait y en avoir d’autre, puisqu’il reproduit tout simplement ’ordre
chronologique de’acte médical. Ce schéma a-t-il été inventé en Egypte ouen
Mésopotamie? C’est difficile a dire, mais ce qui est certain, ¢’est que les Grecs
I'ont emprunté des civilisations du Proche-Orient, comme une bonne partie
de leur médecine, comme une bonne partie de leur civilisation. Or, ce schéma
nomme la maladie, il comporte un diagnostic. Sans doute, a cette époque, ce
diagnostic ne pouvait-il pas étre plus précis que celui d’Hippocrate, il
nommait les maladies seulement par une convergence de symptomes et
certaines localisations, et les historiens de la médecine ont beaucoup de mal
aujourd’hui a se mettre d’accord sur les maladies dont parlent les médecins
babyloniens ou égyptiens, méme avec I'aide de I’étude des momies. Le
pronostic hippocratique englobe le diagnostic, il ne lui est pas systéma-
tiquement hostile. Dans les trois moments qu’il prétend réunir, rappeler le
passé de la maladie, dire son présent, prédire son avenir, c’est le deuxiéme
moment qui correspond a notre moderne diagnostic1?. (’était la le moment
essentiel de la médecine, mais il a fallu le travail de vingt-trois siécles pour en
prendre conscience, et ce n’est pas la théorie du pronostic comme «vision
synthétique» qui a pu faire avancer les choses, au contraire. Cette théorie
n’était qu’une théorie empirique, comme les nosologies arbitraires qu'imagi-
naient a cette époque d’autres meédecins, a Cnide ou ailleurs. L histoire de la
médecine nous enseigne, entre autres, que la science ne progresse jamais par
des théories, des systémes, mais toujours par le retour aux faits, et par
I’¢laboration de théories qui émanent des faits eux-mémes. C’est sans doute

494



ce qui s’est produit pour Hippocrate: il n’a inventé ni la théorie des humeurs,
ni celle des crises et des jours critiques, mais il a d remporter certains succés
grace a sa méthode d’observation clinique. Ensuite, il s’est passé ce qui se
passe toujours: 'observation vivante est devenue dogmatisme, elle s’est
heurtée a d’autres dogmes et a di étre remplacée par d’autres observations.
Quant a’hippocratisme moderne, qui prétend revenir a I’art du pronostic en
négligeant les causes des maladies, refuser les antibiotiques et soigner par les
plantes, ce n’est rien d’autre qu’une réaction contre la médecine expérimen-
tale, qui n’arien a voir avec I’Hippocrate historique. C’est de cette médecine
prétendiiment «naturelle» qu’il a fallu sortir pour inventer enfin une

méthode permettant de soigner les gens et de sauver des vies.

Notes

! Nous nous sommes surtout servi des Histoires de la médecine de A.Castiglioni, trad.J. Ber-
trand et F.Gidon, Paris 1931; C.Lichtenthaeler, trad. de I'allemand par Denise Meunier,
Arthéme Fayard 1978; M.Bariéty et C.Coury, Les grandes études historiques, A.Fayard
1963.

Que tous les médecins de la Collection hippocratique aient admis 'importance des saisons, de
la coction, de la crise et des jours critiques, ¢’est ce que nous nous sommes efforcé de montrer
dans notre ouvrage Cnide et Cos? Essai sur les doctrines médicales dans la Collection
hippocratique (Les Belles Lettres, 1981). Il nous a semblé qu’il fallait renoncer a "opposition
traditionnelle entre les écoles de Cnide et de Cos, et expliquer I'évolution de la médecine au
VO siécle en Gréce par la substitution d’une physique d’origine éléatique (unité et
invariabilité des éléments) a une physique d’origine ionienne (mutations et opposition des
contraires).

D’ou I'expression «le triangle hippocratique», dont Madame Danielle Gourevitch s’est
servie pour le titre de son ouvrage: Le triangle hippocratique dans le monde gréco-romain,
Ecole francaise de Rome, 1984, qui montre autant d’esprit critique que de pénétration, et
permet de rétablir sur bien des points la vérité sur la médecine anciennne.

4 I. M. Lonie: Cos versus Cnidos and the Historians, Part I, in History of Science X VI (1978),
Bucks-England, pp.42-75.

L’amorce de la «question cnidienne» se trouve dans la nosologie que Galien attribue aux
médecins cnidiens, et qui se trouve dans Affections internes, mais nous ignorons la source de
Galien, et il est fort possible que cette nosologie soit tirée du traité lui-méme; d’autre part,
Galien cite, en I’attribuant & Euryphon, un passage des Sentences cnidiennes qui a de grandes
ressemblances avec Maladies 11, 68. Cette indication est intéressante, mais ne prouve pas
I’existence d’une «école de Cnide». Comme le dit W.D.Smith (Galen on Coans versus
Cnidians, Bulletin of History of Medicine, XLVII, Baltimore, 1973, pp.569-585), la théorie
cnidienne est «auto-justificative»: elle tire ses preuves d’elle-méme, c’est-a-dire qu’elle n’est
pas prouveée.

495



6 Il est probable que, dés I'antiquité, les empiristes et les dogmatistes ont invoqué Hippocrate
dans leurs discussions, et on imaginé des «Cnidiens» en face de lui. Galien a eu connaissance

de ces débats, et les modernes ont ajouté leurs propres confusions a celles des anciens.

-1

Ceux qui soutiennent encore I'existence de deux écoles opposées tirent argument de la
derniére phrase du Pronostic, qui dit: «Il ne faut pas demander les noms des maladies, car
toutes celles qui se jugent dans les intervalles de temps indiqués sont décrites dans ce livre,
car elles ont toutes les mémes signes.» Cela veut-il dire que "auteur du Pronostic est hostile &
toute identification des maladies? Certainement pas, puisqu’il nomme et déerit plusieurs
maladies dans son livre (tumeur a 'hypochondre, hydropisie, empyéme, péripneumonie,
céphalalgie, otite, angine...) et, comme le dit le commentateur tardif Stéphane le Sophiste

(in F. R, Dietz, Scholia in Hippocratem, 1, 231-32, Regimonti Prussorum 1834), Hippocrate

n’a pas cherché a nommer toutes les maladies mais a indiquer tous les signes, et il en a fait son

livre. Autrement dit, il a écrit un traité de sémiologie, tandis que les livres Maladies 11, 111,

Affections internes, sont des traités de pathologie. Il ne faut pas faire d’un procédé de

composition une oppositon doctrinale.

8 Ancienne médecine, 19; Airs laux Lieux, 4,6, 8,9, 12, 15, 16, 20; Epid. 11,4, 5 («Il faut aller a
la cause, et a 'origine de la cause»); Nature de 'homme, 13 («Quand les causes sont bien
connues, il est facile de pronostiquer»); Affections, 25; Lieux dans 'homme, 31 («Il faut
soigner les maladies a leur origine, mettre fin a 'origine de la maladie, et traiter»); Maladies
des femmes I, 17, 62, 11 133; Nature des 0s. 12, 13.

? Au contraire, dans Articulations, 58 (IV, 252, 15, L.) diayryvwoxew est employé exactement
au sens moderne de «pronostic», tandis que les pronostics, les prévisions, sont appelés
npoppnuata. La confusion du vocabulaire montre que ces notions ne sont pas fixées. Il existe
un seul texte dans la Collection hippocratique ot diagnostic et pronostic ont Iair de s’opposer
comme a I'époque actuelle, ¢’est dans le traité du Régime, I11, 69 (VI, 606 L.), ot il est dit
que le médecin doit savoir prévoir (ngodiayrworc) 'imminence de la maladie, et diagnosti-
quer (0tayrmaig) siles aliments surmontent les exercices, ou le contraire. Mais il ne s’agit pas
vraiment de diagnostiquer une maladie: 'auteur est persuadé qu’il a trouvé le moyen
d’empécher les hommes de tomber malades, en désignant exactement le point ot I'équilibre
entre les aliments et les exercices est rompu, dans un sens ou dans I'autre.

10 Galien dit qu’Erasistrate (VIII, 14 Kuhn) distinguait dans le pronostic hippocratique

Iéwéaurnouc, rappel du passé, la didyvwoig, examen de I'état présent, et la mpdyrwoig, prévision

de I'avenir. 5’1l en est ainsi, le grand médecin d’Alexandrie pourrait bien avoir fixé notre

vocabulaire dés le I1I°siécle avant J. C. Cela est normal, si'on songe que les Alexandrins ont
fait faire de grands progrés a la médecine, grice au développement de 'anatomie et de la

physiologie, rendu possible par I’autorisation des dissections, donnée par les rois Ptolémée.

496



Summary
Diagnosis and Prognosis in the time of Hippocrates and in ours

Nowadays, prognosis and diagnosis are clearly distinguished, but in the past it was not the
same. In fact, diagnosis recently broke away from prognosis, with which it was confounded
since antiquity. That happened thanks to the development of pathology, wich was made
possible by anatomy and physiology during the classic age. In the time of Hippocrates,
diagnosis was included in prognosis, and the physicians had no precise idea of specification of
diseases. There is no doubt they were searching for a real diagnosis, like their predecessors in
Babylonia or in Egypt, but they had no way to reach it. So the hippocratic prognosis is a
makeshift, an empirical theory, as well as the various classifications of diseases, which took
place in this time. Modern hippocratism is a mere reaction against experimental medicine, and
has no historical foundation.

Antoine Thivel

Les Mimosas

Les Jardins de Cirniez
26, Avenue de Flirey
FF-06000 Nice

497



	Diagnostic et pronostic à l'époque d'Hippocrate et à la nôtre

