Zeitschrift: Gesnerus : Swiss Journal of the history of medicine and sciences
Herausgeber: Swiss Society of the History of Medicine and Sciences

Band: 42 (1985)

Heft: 3-4: Festschrift fur Jean Starobinski
Artikel: Lamarck et Jean-Jacques Rousseau
Autor: Roger, Jacques

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-521535

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-521535
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Lamarck et Jean-Jacques Rousseau

Par Jacques Roger

Jean-Baptiste de Monet de Lamarck (1744—-1829) est universellement connu
comme "auteur de la premiére théorie de I’évolution des étres vivants. Rien,
dans la tradition familiale, ne conduisait ce petit noble picard a une carriére
de naturaliste. Destiné a la prétrise, il y échappa grace ala mort de son pére et
réalisa sa vocation premiére, qui était d’étre soldat. Son héroisme obstiné lui
valut d’étre promu officier sur le champ de bataille, mais la fin de la Guerre de
Sept Ans le contraignit bient6t al'oisiveté de la vie de garnison. Il commenca
alors a herboriser, et les historiens attribuent souvent le choix de ce passe-
temps a I'influence de Rousseau, qui avait mis la botanique a la mode. Quoi
qu’il en soit, Lamarck, forcé de quitter ’armée pour raisons de santé, se
consacra a la botanique. 1l semble que, installé a Paris, il s’en alla herboriser
avec le Promeneur solitaire. Mais ses connaissances en botanique doivent
beaucoup a Bernard de Jussieu qui enseignait au Jardin du Roi. La premiére
cuvre scientifique de Lamarck, ¢’est en tout cas une Flore francoise (1778)
qui lui valut la protection de Buffon et 'entrée a I’Académie des Sciences.
En 1793, il prit une part active a la création du Muséum national d’His-
toire naturelle, ou il devint Professeur et ou il enseigna avec succes
aussi longtemps que ses forces le lui permirent. Membre de I’Académie
Royale des Sciences, puis de la Premiére Classe de I'Institut national
créé par la Révolution, Lamarck a fait partie toute sa vie de ce que 'on
peut appeler la «science officielle», celle que consacrent les institutions
d’Etat.

Derriére cette facade, cependant, se cache une personnalité moins
conventionnelle et une vie difficile, qui, par certains aspects, et peut-étre
surtout par la maniére dont elle a été vécue, n’est pas sans évoquer la vie de
Jean-Jacques Rousseau. Avant d’avoir un petit poste au Jardin du Roi aprés
la mort de Buffon, Lamarck avait été chargé de servir de mentor au fils du
grand naturaliste, qui n’avait pas le génie de son peére. Il I’avait escorté a
travers I’Europe et avait da supporter son arrogance et ses mauvaises
plaisanteries. Situation typique du «précepteur», i la fois protégé et humilié,
et d’autant plus ressentie peut-étre que le Chevalier de Lamarck devait se
sentir déclassé, et pouvait penser que sa noblesse était plus ancienne et plus
militaire que celle du Comte de Buffon, ce bourgeois parvenu. Par la suite,

Gesnerus 42 (1985) 369-381 369



jusqu’au professorat de 1793, et méme au-dela, sa situation financiére ne fut
jamais brillante et il s’en plaignit souvent. Est-ce pour cela qu’il attendit,
pour épouser Marianne Rosalie de la Porte, qui lui avait donné six enfants,
qu’elle fat sur son lit de mort? Ce comportement était en tout cas peu
conventionnel, méme si Marianne Rosalie n’avait, semble-t-il, rien de
commun avec Thérése.

Sila vie privée de Lamarck ne fut jamais facile, sa vie professionnelle ne le
fut pas non plus. En 1778, il avait révé d’exposer, dans le Discours
Préliminaire de la Flore francoise, ses idées sur la nature, la vie, I’origine des
minéraux et les véritables principes sur lesquels devraient reposer la
physique et la chimie (Lamarck 1794, II, 366). Il semble que Buffon
intervint pour censurer ces beaux projets et, par I'intermédiaire de Dauben-
ton, fit confier a 'abbée Hatiy le soin de corriger le texte et de limiter les
ambitions encyclopédiques de I’auteur. Et ce d’autant plus que Lamarck
s’en prenait vivement a la chimie de Lavoisier. «Protégé» de Buffon,
Lamarck ne pouvait que s’incliner. Ce qu’il fit. Il remercia méme Haiiy «des
services qu’il (avait) bien voulu (lui) rendre dans cet ouvrage» (1778, I1, iv).
Moyennant quoi, la Flore francoise fut imprimé aux frais du Roi et Lamarck
toucha les bénéfices de la vente...

Il ne se résigna pas cependant. Tout en continuant a faire de la botanique,
il rédigea un gros manuscrit (ou peut-étre se contenta de le retoucher) et, le 22
avril 1780, le soumit a ’Académie des Sciences pour obtenir le droit de
I'imprimer. Selon I'usage, ’Académie nomma des commissaires pour exami-
ner I’ouvrage, mais ceux-ci, nous dit Lamarck, «mirent des lenteurs énormes
dans’examen de cet ouvrage» et ne rendirent jamais leur rapport (1794, vij).
Du moins ne I’avaient-ils pas rendu quand la Convention, en 1793, supprima
I’Académie. Libéré du despotisme de cette institution d’Ancien Régime,
Lamarck publia son texte en I’An II de la République, sous le titre de
Recherches sur les causes des principaux faits physiques. 11le dédia «Au Peuple
frangais» et, devenu le «(Citoyen Lamarck», il en fit hommage a la Conven-
tion nationale le 30 Fructidor de la méme année (1796, I).

L’Académie des Sciences n’existait plus, mais la Convention créa I'Insti-
tut National, ¢c’est-a-dire un nouveau corps de savants officiels, aussi jaloux
de leurs droits et de leurs prérogatives que les anciens. Lamarck s’en aperqut
bientot. Poursuivant sa croisade contre la nouvelle chimie, et ses «médita-
tions» sur les mécanismes vitaux, il entreprit la lecture, devant la Classe des
Sciences de I'Institut national, d’une série de mémoires ou il exposait ses
idées, afin, nous dit-il, «que mes principes sur la physique et les nouvelles

370



considérations que je présentais y fussent sévérement examinées et discutées
trés en détail. Mais je fus bien trompé dans mon attente, et 'effet de mes
lectures a la premiére Classe de I'Institut fut toute autre que je ne devais le
penser.

Ilimporte sans doute trés-peu au lecteur d’avoir connaissance de ce que
j’al essuyé a cette occasion; des mépris et des repoussemens odieux dont je fus
accueilli de la part des membres prépondérans et intéressés de cette classe;
enfin, du refus constant que firent les chimistes de discuter aucune des
questions présentées dans mes Mémoires, quoique la plupart fussent tres-
neuves.

Ce que je dirai a cet égard, c’est que m’appercevant que mes lectures, dont
on interrompait sans cesse le fil dans les séances, sous différens prétextes,
paraissaient fatiguer plusieurs de mes collégues et leur étre désagréables (...)
je cessai tout-a-fait de solliciter la continuation de mes lectures; je n’achevai
pas méme celle du quatriéme mémoire, qui a été commencée» (1797,
409-410).

Il ne restait a Lamarck qu’a publier ses mémoires, ce qu’il fit, en
s’adresssant «a la portion du public non prévenue et non intéressée» ( Ibid.)
Ses ceuvres suivantes, celles auxquelles il tenait le plus, ne recurent pas un
accueil plus chaleureux. On ne les critique pas, ou peu: on se contenta de ne
pas en parler. Peu a peu, Lamarck se mit a cultiver cette image du génie
méconnu, travaillant dans la solitude, image que devait confirmer le
désastreux éloge funeébre prononcé par son vieil ennemi Cuvier. «La postérité
vous vengera, mon pére», disait la fille de Lamarck. Elle le vengea en effet, au
moins en ceci qu’elle reprit et amplifia I'image du génie solitaire. Mais
Lamarck s’était déja, pour ainsi dire, vengé de Cuvier, en expliquant que le
penchant & dominer «est extréme dans ’homme a qui tout prospeére (tandis
que) la bonté, 'humanité, la modération, la sagesse méme, ne se rencontrent
guére que dans celui qui a beaucoup souffert de I'injustice des autres» (1820,
292). La philosophie, avait-il dit, doit conduire entre autres «a la résignation,
et, s"il est possible, a 'impassibilité morale dans les souffrances, les revers, les
injustices, les oppressions...» (Ibid., 291).

Lamarck fut-il, ou eut-il le sentiment d’étre, le Jean-Jacques des sciences
naturelles? Il ne I’a, 4 notre connaissance, jamais dit. Mais I'image du
Promeneur solitaire apparait bien en filigrane dans les épisodes de la vie de
Lamarck que nous avons briévement évoqués a travers ses propres textes: la
conspiration du silence, le refus de discuter, «les mépris et les repoussemens
odieux» et méme presque I’appel «a tout Francais qui aime encore la justice

371



et la véritéx». Et il est vrai que les savants officiels refusérent de discuter la
chimie de Lamarck et firent a peu prés le silence sur sa théorie de I’évolution.
Mais nous savons aussi que sa Flore francaise avait été un succés, que son
ceuvre de conchiliologie et de classification des invertébrés était universelle-
ment reconnue, méme par Cuvier, que des savants plus jeunes, comme
Latreille ou Etienne Geoffroy Saint-Hilaire, avaient beaucoup de respect
pour lui, et qu’enfin, a coté de la «science officielle», il existait a I’époque un
groupe influent de naturalistes non officiels, qui n’auraient pas demandé
mieux que de voir Lamarck rejoindre leurs rangs, ce qu’il se refusa toujours a
faire (Corsi 1979). Comme celle de Jean-Jacques, la solitude de Lamarck
était fort entourée.

Mais la solitude est intérieure, et il importe peu d’étre admiré, si ce n’est
pas pour ce que I’on considére soi-méme comme ses plus grandes qualités ou
ses idées les plus originales. Nous ne saurons sans doute jamais si Lamarck a
consciemment forgé son personnage sur celui de Rousseau, depuis le jeune
déclassé réduit au préceptorat jusqu’au vieillard qui se croit «nul parmi les
hommes» alors qu’il est partout connu. La chose, au moins, n’est pas
impossible, et il y a entre eux d’indiscutables ressemblances de caractére et
de destin.

Le second aspect de la présence de Rousseau chez Lamarck est d’un tout
autre ordre, et sans doute beaucoup plus inattendu, puisqu’il s’agit de
théorie chimique. Le mot «nature» est un de ceux qui reviennent le plus
souvent sous la plume de Lamarck, mais il a chez lui un sens trés précis, qui a
pourtant beaucoup évolué depuis les premiers écrits jusqu’a sa philosophie
derniére. Dans sa premiére ceuvre, ces Recherches de 1794 qui avaient tant
déplu aux Académiciens du Roi, la nature se rameéne a la matiére et a ses
qualités. Traitant de chimie, Lamarck refuse a la nature le pouvoir de former
aucun composé minéral ni aucun étre vivant. Au contraire, la nature tend a
«décomposer» les combinaisons chimiques. En un mot, «la nature ne forme
rien, elle détruit toujours» (1794, II, 356. Souligné par L.). Affirmation
surprenante, et qui rappelle le marquis de Sade et la Philosophie dans le
boudoir plutot que les idées de Jean-Jacques Rousseau.

Or c’est peut-étre Rousseau qui est a 'origine de cette conception de la
nature. Dire que la nature peut former des composés suppose, entre les
éléements, des «affinités» qui les poussent a se combiner. Les chimistes
admettent ces affinités, Lamarck les refuse. Car, explique-t-il, dans les
composés solides il y a de trés grandes quantités d’air et de feu. Dans ces
composés, ils sont «dans un état de modification considérable (...), resserrés

372



sous le plus petit volume possible en une quantité énorme et presque
incroyable». Ils vy sont donc «privés de leurs propriétés naturelles».

Ces combinaisons ne peuvent étre spontanées, «car aucune sorte de
matiére ne peut avoir une tendance véritable a s’éloigner de son état naturel,
a se détériorer, a se priver des facultés qui lui sont propres, a se modifier elle-
méme. Cela répugne et ne peut jamais étre raisonnablement supposé. Il est
évident, au contraire, que chaque élément, quel qu’il soit, doit tendre
nécessairement a conserver toutes les qualités qui sont de son essence, et par
conséquent a rester libre, et non a se modifier pour former un composé»
(1794, 11, 279-280).

Le composé chimique est donc pour I’élément ce que la société est pour
I’homme selon Rousseau: une association ou il a di abdiquer ses facultés
naturelles, et d’abord sa liberté, une situation de contrainte dans laquelle il
est entré de force. Le feu libre (il s’agit ici de la «matiére du feu», c’est-a-dire
du «calorique») est expansible a I'infini; le «feu fixé» en combinaison est
enfermé dans un volume dérisoire. On ne peut imaginer qu’il vy soit entré de
plein gré: «cela répugne», et il faut supposer une cause extérieure, en
I’occurrence le «principe vital» capable de réduire I’élément a cette condition
forcée, contraire a son «état naturel». Ainsi a-t-il fallu des circonstances
extérieures pour amener les hommes a former les premiéres sociétés.

Mais en chimie, il n’est pas possible d’imaginer un «contrat social» qui
permette aux éléments de former des combinaisons dans des conditions
raisonnables. Donc, les matiéres entrées en combinaison «ont alors, par leur
propre essence, une tendance manifeste a se dégager des corps qu’elles
composent, et a perdre I’état de géne ot elles se trouvent» ( Ibid., 281). Aussi
tous les composés ont-ils une tendance a se détruire. Les éléments les plus
expansifs, le feu, I’air, s’en échappent les premiers progressivement pour
reprendre leur liberté. C’est ainsi que les composés organiques, que la vie a
combinés de force, se «décomposent» dés que la vie les quitte, et forment tous
les composés minéraux que 1’on trouve dans la nature.

Iy atresloinde L’origine de 'inégalité ala physico-chimie de Lamarck, et
pourtant le rapprochement nous semble légitime, dans la mesure ou le
vocabulaire lamarckien révéle une véritable mythologie de la liberté des
¢léments. Le caractére apparemment négatif que cette théorie confére a la
nature ne tient qu’a nos conventions. Nous pensons spontanément que la
composition chimique est une bonne chose, et nous la croyons naturelle,
comme nous croyons depuis Aristote que la société est utile et que ’homme
est naturellement un animal social. Si la liberté, au contraire, devient le bien

373



supréme, la nature ne peut vouloir ni la combinaison ni la société. Dire que la
nature «détruit toujours», cela revient a dire qu’elle libére, car seule la liberté
est naturelle et apppartient a I'essence des étres, hommes ou éléments.
Liberté, c’est-a-dire solitude: le «feu libre» est seul dans son expansion
infinie.

On sait que les théoriciens de la politique ont souvent pris la nature, telle
qu’ils 'imaginaient , pour modéle des sociétés qu’ils décrivaient ou dont ils
révaient. On sait aussi qu’a 'inverse, les savants ont souvent projeté sur la
nature les structures et les valeurs de la société dans laquelle ils vivaient. Lci,
nous avons une situation un peu différente: c’est une théorie politique qui
sert de modéle a une interprétation de la nature. Il est vrai que cette théorie
prétend se fonder sur la nature elle-méme. Mais il s’agit de la nature de
I’homme. Si Lamarck a pu préter aux éléments cette tendance fondamentale
a la liberté que Rousseau découvrait chez I’homme, c’est peut-étre d’abord
parce qu’il partageait intimement I’attitude de Rousseau en face de la société
de son temps, attitude dans laquelle s’enracinait sa philosophie politique.

Jusqu’a présent nous n’avons pu faire état d’aucune référence explicite de
Lamarck a Jean-Jacques Rousseau. Il n’en va pas de méme pour le
rapprochement que nous voulons tenter maintenant, et qui a déja été
rapidement évoqué par les historiens de Lamarck.

A partir de 1802, Lamarck est en possession d’une théorie générale des
étres vivants, théorie qu’il a été I'un des premiers a appeler «biologie». Cette
théorie, il1’a exposée a plusieurs reprises, en la corrigeant ou en la complétant
légérement chaque fois: d’abord dans sa Philosophie zoologique en 1809, puis
en 1815 dans sa longue Introduction a I’Histoire naturelles des animaux sans
vertébres, enfin, en 1820, dans le Systéme analytique des connaissances
posttives de ’homme. Contrairement a ce qu’une longue tradition historique
peut donner a croire, I’objet essentiel de cette théorie n’est pas de démontrer
et d’expliquer I’évolution des étres vivants. C’est de montrer que ces étres, et
toutes les facultés qu’ils possédent, sont vraiment des «productions de la
nature».

Parmi ces facultés, certaines, comme la reproduction, sont universelles.
D’autres, comme la sensibilité, exigent I’existence d’un systéme nerveux.
D’autres enfin, comme 'intelligence, le jugement, la raison, n’existent que
chez les animaux supérieurs, dont I’homme, parce qu’eux seuls possédent
I’organisation nécessaire a ces facultés. Mais toutes les facultés du vivant
sont également «physiques», et Lamarck n’hésite pas a écrire: «L’idée est un

phénomene organique» (1820, 290).

374



On sait que, pour Lamarck, les étres vivants ressentent des «besoins»
correspondant a leurs conditions de vie, aux «circonstances» dans lesquelles
ils se trouvent. Ces besoins sont des mouvements du «sentiment intérieur»,
¢’est-a-dire du fluide nerveux. Les besoins habituellement ressentis créent
des «penchants», que Lamarck énumeére: penchant a la conservation, a la
propagation de I’espéce, communs a tous les animaux sensibles. Ces pen-
chants se traduisent par des actions, ce que nous appelons aujourd’hui
«comportement» (1815, I, 263-267).

Chez les animaux intelligents, et particuliérement chez ’homme, le
penchant a la conservation engendre trois penchants secondaires: tendance
au bien-étre, amour de soi-méme, penchant a dominer (Ibid., 267-71). Ainsi
apparait, mais en moins bonne compagnie, cet ckamour de soi» que Rousseau
tenait tant a distinguer de ’amour propre. Cependant, ces penchants
peuvent agir, soit directement, sous le seul contréle du «sentiment
intérieur», soit sous le controle de «l'intelligence stimulée par le sentiment
intérieur» (Ibid., 272). Ils se manifestent alors de fagon trés différente, et la
différence correspond trés exactement a celle que Rousseau établit entre le
comportement de I’homme de la nature et celui de ’homme de la société.
Sous I’empire du seul sentiment intérieur, la tendance au bien-étre ne pousse
qu’a la nourriture, a la reproduction et au sommeil. Contrélée par I'intelli-
gence, elle engendre la chasse, la lacheté, la ruse. Sous ’empire du sentiment
intérieur, 'amour de soi-méme peut pousser a s’emparer de la proie d’un
autre animal ou a écarter un male concurrent d’une femelle convoitée, et le
penchant a dominer poussera a se quereller, voire a tuer plus faible que soi;
mais sous |’empire de [I'intelligence, 1'amour de soi engendrera
I’attachement, la fidélité, la jalousie et la haine, et le penchant & dominer fera
naitre la fierté et le mépris pour les malheureux (Ibid., 272-75). L’état de
nature selon Lamarck n’a rien d’idyllique, mais les vices et les vertus
n’apparaissent que sous 'influence de 'intelligence.

Or on sait que, pour Lamarck, c’est le besoin ressenti qui pousse le
sentiment intérieur a former ou a développer l'organe nécessaire a sa
satisfaction. On sait aussi que 'usage développe un organe et que le non-
usage ’atrophie. Le cerveau, et les facultés auxquelles il «donne lieu»,
comme dit Lamarck, n’échappent pas a cette régle, qui a été en fait la loi
méme de I’hominisation. Dans les pages bien connues de la Philosophie
zoologique ou il explique comment «une race de quadrumanes» aura pu
donner naissance a ’espéce humaine, Lamarck précise que cette race,

devenue dominante, aura pu «vivre par troupes nombreuses, se sera

375



successivement créé des besoins nouveaux qui auront excité son industrie et
perfectionné graduellement ses moyens et ses facultés« (1809, I, 351).
L’intelligence, comme les autres facultés biologiques, se développe en
fonction des besoins ressentis.

Ce qui est vrai des races est vrai des individus, au moins parmi les
hommes. Il y a, dans toute société civilisée, une «échelle des difféerens degrés
d’intelligence» (1820, 285). Cette inégalité intellectuelle n’a pas de base
biologique: «Dira-t-on que le cerveau de cet homme de peine qui passe sa vie
a maconner des murs ou a porter des fardeaux, soit inférieur en composition
ou en perfectionnement, a celui que possédérent Montaigne, Bacon, Montes-
quieu, Fénelon, Voltaire, etc. malgré la différence infinie que 'on trouve
entre l'intelligence dont ces hommes célébres furent doués, et celle de
I’lhomme du peuple que je viens de citer?» (Ibid., 306—7). Non sans doute, et
d’abord parce que cette forme d’inégalité n’existe pas en dehors des sociétés
humaines. «Dans la nature, les animaux, vivant dans I’état sauvage, sont
indépendants». Ils ont donc les mémes facultés, et les seules différences que
I’on trouve entre eux «tiennent a leur état physique, leur sexe, leur dge, leurs
forces, leur état de santé, ete.».

Chez 'homme primitif, les différences intellectuelles sont trés faibles.
Mais la civilisation, en introduisant «le systéme des propriétés», a créé une
inégalité croissante, réduisant «'immense multitude a la pauvreté», la
privant «des moyens de s”instruire» et I’obligeant «a des travaux grossiers et
pénibles qui, en employant tout son temps, bornérent considérablement ses
idées».

«Ceux qui eurent plus d’activité, plus d’industrie, plus de courage»,
obtinrent dans la société «des situations progressivement plus avanta-
geuses» qui leur permirent «de satisfaire a leurs besoins multipliés, d’aug-
menter leurs relations; d’acquérir plus d’instruction; d’agrandir davantage
le cercle de leurs idées; quelquefois méme, a I’aide de certaines circonstances,
de multiplier et de varier considérablement ces idées». Car, «dans les
situations les plus relevées de la société», les relations sociales se multiplient
et, avec elles, les besoins et donc les idées. Parfois méme, «une réunion de
circonstances favorables» donne a l'intelligence «des développemens en
quelque sorte extraordinaires» (1820, 281-4).

Telle est ’origine de cette «échelle des différens degrés d’intelligence» qui
existe dans toute société civilisée, et met «l’immense majorité de ses
habitants (...) a la merci d’une minorité dominante qui (...) mettra tout en
usage pour en tirer le parti le plus convenable a ses intéréts» (Ibid., 288-9).

376



Nous avons cité ici des textes du Systéme analytique de 1820, mais
Lamarck avait déja exprimé les mémes idées, et parfois dans les mémes
termes, en 1815 dans I'Introduction a I’Histoire naturelle des animaux sans
vertébres et en 1817, dans divers articles du Nouveau Dictionnaire d’ Histoire
naturelle de Déterville. Car pour lui, ces considérations ne relévent pas de la
philosophie ni de la politique, mais simplement de la biologie. Science
compléte du vivant, la biologie doit expliquer aussi le comportement de tous
les étres vivants, y compris celui de ’homme en société. Mais le lecteur aura
aisément reconnu le schéma historique du Discours sur Uorigine de U'inégalité,
I'opposition entre les inégalités naturelles, légéres et sans conséquences, et les
inégalités créées par la société, la peinture méme d’une société divisée entre
ceux qui ont tout et ceux qui n’ont rien, d’une société ou l'injustice est
inscrite dans les lois.

Dansle Systéme analytique, Lamarck fait explicitement un grand éloge de
Jean-Jacques Rousseau, le «plus profond de nos moralistes». «Cet auteur,
justement célébre, revient a la nature dans ses ouvrages, et I’on voit qu’il
avait le sentiment de l'importance de son étude, ainsi que celui des
inconvénients, des dangers méme de se mettre en contradiction avec ses lois.
Plus passionné pour la nature qu’aucune des personnes qui me soient
connues, les circonstances de sa vie ne lui permirent pas de la suivre dans sa
marche, de bien saisir ses lois, de s’en instruire suffisamment». Ainsi s’est-il
«douté de I’état de nos sciences, mais il les a condamnées d’une maniére trop
absolue». Malgré cette faiblesse, «les résultats auxquels il tendait partout,
quoiqu’en indiquant des voies impropres, quelquefois contradictoires, sont
toujours bons, justes et utiles a considérer» (1820, 94-5). Eloge nuancé, on le
voit: Rousseau a eu un grand tort, celui de ne pas étre biologiste et, en somme,
de n’avoir été que philosophe. C’est précisément cette lacune que Lamarck
prétend combler.

Cependant, I’enracinement biologique que Lamarck donne a son analyse
de I'inégalité sociale souléve un certain nombre de problémes. A premiére
vue, cela signifie que les maux dont souffre la société tiennent a la nature
méme de ’homme, a ses «penchants», et non a «’homme mal gouverné»,
comme le voulait Rousseau. Pourtant, Lamarck est trés prudent sur ce
point. Les mécanismes biologiques qu’il décrit et qui conduisent a I’abétisse-
ment de la multitude sous 'empire des «circonstances» sociales, sont les
mémes qui, dans la nature, produisent I’atrophie définitive d’un organe chez
un animal. Cependant Lamarck ne suggére jamais que I’abétissement du
peuple est définitif, que son intelligence est définitivement atrophiée. 1l

377



n’évoque pas non plus la possibilité de changer les circonstances sociales pour
rendre le peuple intelligent. Mais sa théorie n’exclut pas ce changement et
permet d’en attendre des conséquences heureuses. C’est ce qui autorisera les
théoriciens du «lamarckisme social» sous la III® République a fonder
scientifiquement les grands espoirs qu’ils mettaient dans le développement
de 'instruction publique et de I’hygiéne. Lamarck leur avait explicitement
tracé la voie, non pas en proposant des réformes, mais en décrivant la
situation des hommes du peuple, «resserrés en général dans des lieux mal
sains, ne respirant qu’un air vicié, irréguliérement et mal nourris, se livrant a
toutes sortes d’excés lorsqu’ils en trouvent I'occasion» et qui «voient, sans le
remarquer, leur santé s’altérer, leur sang se vicier de mille maniéres, quantité
de désordres divers se former dans leur organisation, enfin le germe d’un
nombre considérable et toujours croissant de maladies différentes, et en
quelque sorte endémiques, se transmettre et se perpétuer chez eux par la
génération» (1820, 160-1). Tableau d’autant plus saisissant pour les législa-
teurs de 1880 que, comme Rousseau, Lamarck fait de I’entassement des
hommes dans les grandes villes une des tares du monde moderne, et semble
ainsi décrire a ’avance le prolétariat urbain du XIX° siécle.

Cette possibilité ouverte a I’action réformatrice a beaucoup contribué, on
le sait, a faire préférer, dans les années 1880, la théorie lamarckienne de
I’évolution a la théorie darwinienne, qui ne laissait espérer de progrés que
dans I"action prolongée de la sélection naturelle et I’élimination des moins
aptes. Mais on peut se demander si Darwin, aprés tout, n’avait pas été plus
logique et conséquent que Lamarck. Car celui-ci, tout en soutenant, comme
Darwin, que I’homme relevait de plein droit de la biologie, n’en avait pas
moins évité de donner aux «circonstances» sociales des conséquences
définitives. Peut-étre pensait-il qu’elles n’avaient pas agi assez longtemps
pour cela. Peut-étre aussi n’a-t-1l pas osé rendre tout espoir impossible.

Pourtant, ce n’est pas lui qui parle des réformes souhaitables. Il se
contente de décrire ce qui est. Le seul conseil qu’il donne, c’est étudier la
nature. C’est le sujet qui mérite le plus ’attention de I’homme car «presque
tous ses maux, dans ce monde, lui viennent de ce qu’il le néglige (...) C’est
uniquement de la connaissance de la nature, et de I’étude suivie de celles de
ses lois qui sont relatives a son étre physique, qu’il peut retirer pour sa
conservation, pour son bien-étre, et pour sa conduite, dans ses relations avec
ses semblables, les seuls avantages réels qu’il puisse obtenir de I’observation»
(1820, 55). On voit que, pour Lamarck, la nature n’est plus un modéle, une

source d’inspiration pour ’action, une voix intérieure qui peut servir de
P P ;

378



guide. C’est ’ensemble des lois auxquelles nous sommes soumis et que nous
ne pouvons espérer transformer. Il faut les connaitre, pour mieux nous y
adapter, mais non pas pour changer le monde, ou la société. Celle-ci n’est pas
responsable de tout: «quelque changemens que la société ait fait éprouver a
I’homme, quelque grandes que soient les ameéliorations qu’il en a retirées, et
qui ne sont toujours que le propre d’un petit nombre, on le retrouve
continuellement partout ce que la nature I’a fait, ayant les mémes penchans,
susceptible des mémes passions, abusant ou opprimant ses semblables, se
tourmentant lui-méme» (1820, 161). Il n’est pas vrai que le mal soit
seulement «de ’homme mal gouverné»: il est de I’homme lui-méme.

Le biologiste ne peut donc pas partager les espoirs du philosophe. La
conclusion que Lamarck tire de son tableau de la société, c’est qu’il faut y
vivre au moins mal possible: «ce n’est que dans certaines situations,
moyennes, entre la misére et la richesse ou les grandeurs, qu’on en voit jouir
des douceurs d’une vie paisible et heureuse» (Ibid.). Avec, pour plus de
streté, une solide morale stoicienne qui permet la résignation et, si possible,
I'impassibilité dans les revers et I'injustice des hommes.

Mais il n’y a pas que la biologie et la croyance au déterminisme universel
qui séparent Lamarck de Rousseau: il y a aussi I’histoire. Rousseau écrivait
au milieu du XVIII® siécle. Il vitupérait la société de son temps, mais il
pouvail encore penser qu’une révolution était possible, méme s’il n’a sans
doute jamais prévu celle qui allait venir presque dix ans aprés sa mort.
Lamarck a vécu la Révolution frangaise. Selon toute vraisemblance, il y est
entré avec joie et enthousiasme. Elle a changé son statut social, et transformé
le petit «garde des herbiers» du Jardin du Roi en Professeur au Muséum,
vivant au milieu de ses pairs, sans avoir a se soumettre a quelque «protec-
teur» que ce soit. Mais cette euphorie n’a pas duré. La nouvelle «science
officielle» s’est révélée aussi despotique que 'ancienne. L’Empire a succédé a
la République, et Napoléon, dans une scéne célébre, a traité le vieux
Lamarck comme jamais Louis XVI n’aurait osé le faire. L’Introduction a
I’Histoire naturelle des animaux sans vertébres a été écrite a la fin de I’Empire;
le Systéme analytique, au début de la Restauration. Qui pouvait croire alors
qu’il suffisait d'une révolution pour changer la société? Ce que Lamarck
retrouve, a la fin de sa vie, c¢’est I'attitude de Jean-Jacques a I’époque des
Promenades, au moment ou le vieux philosophe, abandonné de tous ou se
croyant tel, se résigne a «étre nul parmi les hommes» et a ne plus écrire que
pour lui-méme et pour la postérité. Ainsi ’histoire, autant que son destin
personnel, a-t-elle pu dicter & Lamarck la résignation de ses derniers jours.

379



(Vest aulendemain de sa mort que la Révolution de 1830 donna aux Francais
le sentiment que I’histoire ne s’était pas définitivement arrétée.

On a souvent voulu faire de Lamarck un simple héritier de la philosophie
des Lumiéres. Sans entrer ici dans une discussion qui serait longue et hors de
propos, qu’il nous suffise de dire que Lamarck est d’abord un homme de son
temps, un contemporain de Laplace et de Cuvier, un des acteurs de cette
seconde révolution scientifique qui ouvre le XI1X°siécle. Sans doute est-il un
héritier de la tradition de Locke et de Condillac, mais il est plus encore le
contemporain de Cabanis, de Bichat, de Virey. S’il se distingue d’eux, c’est
précisément dans la mesure ou il rejette un aspect de la philosophie des
Lumiéres, éminemment représenté par Diderot, et qui cherchait a faire de
I'attraction et de la sensibilité des propriétés essentielles de la matiére. 11 est
du coté de Haller contre Barthez, et son matérialisme doit plus a Boerhaave
qu’a Cabanis.

Par contre, Rousseau semble avoir été toujours présent dans sa vie et
dans son ceuvre. Non pas, sans doute, dans le développement de ses idées
proprement biologiques, dans les détails de ses opinions scientifiques. Il
abandonnera méme assez vite ses théories sur la «liberté» des éléments. En
un sens, méme, il renverse les schémas de Rousseau, dans la mesure ou il
montre que la nature, elle aussi, a une histoire, dans la mesure ou il fait
remonter le passé de ’homme bien au-dela d’un hypothétique «<homme de la
nature». Sur ce point précis, ¢’est Lacépéde, plus que Lamarck, qui serait
I’héritier de Rousseau (Barsanti 1979, 244—6). En outre, Lamarck ne semble
pas faire de différence entre le processus qui a conduit du singe a ’homme
primitif, et celui qui a mené de 'Homme primitif au civilisé. Le second
devrait donc étre aussi «naturel» que le premier.

Et pourtant, Lamarck ne peut s’empécher d’opposer la nature a la
société, et presque dans les mémes termes que Rousseau. Ce n’est plus la
méme nature. Mais c’est toujours un guide a consulter, et peut-étre un
recours. Tout ce qu’il y a de contradictoire dans la pensée de Lamarck sur ce
point permet de penser qu’il ne s’agit pas d’un emprunt purement intellec-
tuel et théorique. Sans doute, beaucoup plus profondément, s’agit-il du
sentiment d’une communauté de destin.

380



Bibliographie

Barsanti (Giulio) 1979. Dalla storia naturale alla storia della natura. Milano, Feltrinelli. 8°,
261 p.

Burkhardt (Richard W.) 1977. The Spirit of System. Lamarck and FEvolutionary Biology.
Harvard University Press. 8°, 285 p.

Corsi (Pietro) 1983. Oltre il Mito. Lamarck e le scienze naturali del suo tempo. Bologna, I1 Mulino.
8°, 433 p.

Lamarck (Jean-Baptiste de Monet, chevalier de) 1778. Flore francoise. Imprimerie du Roi. 3
vol. 8°.

1d. 1786. Encyclopédie méthodique: botanique, tome I1. Paris, Panckoucke. 4°.

Id. 1794, Recherches sur les causes des principaux faits physiques. Paris, Maradan. 2 vol. in-8°.

1d. 1796. Réfutation de la théorie pneumatique. Paris, L’auteur. 8°. 484 p.

Id. 1797. Mémoires de physique et d histoire naturelle. Paris, L’auteur. 8°, 420 p.

1d. 1809. Philosophie zoologique. Paris, Dentu. 2 vol. in-8°.

Id. 1815. Histotre naturelle des animaux sans vertébres, tome I. Paris, Verdiére. 8° (le tome VII
paraitra en 1822).

Id. 1820. Systéme analytique des connaissances positives de I’homme. Paris, L’auteur. 8°, 364 p.

Summary

Lamarck (1744—1829) is well known as “the founder of evolutionary theory”. An army officer
converted to Botany, he probably herborized with the aging Jean-Jacques Rousseau, whose
influence is to be found in his life and his writings. Though a member of the scientific
establishment, Lamarck felt he was persecuted by his colleagues for his eccentric ideas on
chemistry and evolution, as Rousseau had been by the Philosophes. Lamarck’s chemical
theory applies to chemical elements an idea of “natural freedom” clearly borrowed from
Rousseau’s political writings. In his latest works, he shows how biological processes multiply
the effects of social inequality, explained according to Rousseau’s views. Thus, his life and
scientific writings bear unexpected testimony to Rousseau’s lasting influence.

Jacques Roger
Université de Paris 1
Panthéon

17, rue de la Sorbonne
Paris

381






	Lamarck et Jean-Jacques Rousseau

