Zeitschrift: Gesnerus : Swiss Journal of the history of medicine and sciences
Herausgeber: Swiss Society of the History of Medicine and Sciences

Band: 42 (1985)

Heft: 3-4: Festschrift fir Jean Starobinski

Artikel: Homo quadratus : variations sur la beauté et la santé dans la médecine
antique

Autor: Pigeaud, Jackie

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-521524

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-521524
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Homo quadratus
Variations sur la beauté et la santeé
dans la médecine antique

Par Jackie Pigeaud

Au début du 2° livre de son De medicina, Celse écrit: Corpus autem
habilissimum quadratum est, neque gracile neque obesum. «Or le corps le mieux
adapté est carré, et il n’est ni maigre ni obése.» ! J’aimerais dédier au penseur
qui a su si profondément unir la réflexion médicale, la littérature et ’esthé-
tique, quelques réveries philologiques dont la phrase de Celse sera le
pretexts.

Donc Celse donne quelques indications sur ce que doit étre ’apparence du
corps pour étre sain. Il continue en écrivant: Nam longa statura, ut in iuuenta
decora est, sic matura senectute conficitur, gracile corpus infirmum, obesum
hebes est. «Car une haute taille, si elle a de la beauté dans la jeunesse, s’altére
dans la plénitude de I’dge, un corps maigre est faible, un corps obése est sans
vivacité.» Il y a belle lurette que les érudits ont reconnu, dans cette derniére
assertion, un Aphorisme d’Hippocrate (II, 54 — IV L 486) «Une haute taille,
dans la jeunesse, est noble et non sans grace; mais dans la vieillesse, elle est
plus embarrassante et moins avantageuse qu’une taille moindre.»?

Il n’y aurait, a premiére vue, pas grand’chose a dire de tout cela. Mais ce
n’est pas si simple. Que signifie exactement quadratus? Il semblerait que
quadratus renvoie a la statura, si ’on en croit le parallélisme de I’explication
qui suit: une haute taille a tel défaut, le corps maigre et le corps obése tels
autres défauts. Ce qualificatif de quadratus évoque le portrait de Vespasien
par Suétone 3, qui parle de la statura quadrata du Prince, et il n’est nullement
exclu, chez un auteur qui s’intéresse, comme lui, a la physiologie, que ce soit
un souvenir de Celse. Naturellement aussil’on songe a Vitruve et a 'inscrip-
tion qu’il fait du corps humain idéal dans le carré et dans le cercle?.
Naturellement encore ’on pense au pasgsage ou Pline décrit les statues de
Polycléte. «Une caractéristique de sa maniére, ¢’est d’avoir imaginé de faire
reposer ses statues sur une seule jambe; pourtant Varron dit qu’elles sont
carrées et presque toutes sur le méme modeéle.» Et naturellement, Polycléte
étant’auteur dutraité et dela statue quel’on appellela Régle, le Canon, sans
doute le Doryphore, 'on voit s'imposer une sorte de canon physique et

Gesnerus 42 (1985) 337352 337



physiologique. L’on circulerait ainsi de fagon «naturelle» entre Iart et la
médecine, les choses allant de soi, puisqu’il nous semble vraisemblable que la
meédecine préte au sculpteur une connaissance du corps humain, tandis que le
sculpteur offre au médecin une forme idéale de ce corps.

Cette forme carrée du corps a-t-elle quelque chose a voir avec une idée
esthétique, et méme avec le fameux canon de Polycléte? C’est ce qu’Overbeck
lui-méme semblerait entendre, puisqu’il cite Celse a la suite du passage de
Pline®. Peut-étre Celse se souvient-il seulement d’un chapitre de Prorrhétique
I1, 7 (IX L 25). «On louera une poitrine carrée (tetoaywvov) et velue; le
cartilage en sera petit et bien garni en chair» (trad. Littré)%. Y a-t-il déja une
idée «esthétique» sous-jacente dans le Prorrhétique 117 Se pourrait-il méme
qu’il y en etit une?? Nous allons nous demander si ces accords entre un sens
esthétique et un sens médical vont tellement de soi. Le probléme que nous
voulons poser dépasse le sens de quadratus. Qu’en est-il des relations entre
I’art et la médecine dans I’Antiquité, du rapport entre la Beauté et la Santé?
Bien évidemment nous ne saurions qu’esquisser ici un tel sujet.

En vérité, dans ces problémes oti I’on rencontre tant d’implicite, il n’est
pas facile d’y voir clair. Quelles sont les rapports entre le corps vu par le
statuaire et le corps imaginé par le médecin; disons, pour parler approxima-
tivement, entre Polycléte et Hippocrate? De quelle fagon I’art et la médecine
ont-ils pu s’influencer; et comment I'idée de ’art a-t-elle pénétré la méde-
cine? Questions redoutables que nous essayerons seulement d’approcher
aujourd’hui®. Nous commencerons par Galien. Aprés tout’on doit noter que
c’est lui qui nous donne les plus complets renseignements sur le Canon; et1’on
s’apercoit que Polycléte tient un réle central dans la réflexion galénique .10,

Les deux témoignages principaux que nous donne Galien ne sont pas dans
les mémes contextes et changent de signification, relativement aux proble-
mes qui nous occupent. Dans les Dogmes d’Hippocrate et de Platon 1!, Galien
reproche a Chrysippe, a propos de I’ame, d’avoir confondu la beauté et la
santé. Il n’a pas raisonné pour I’ame, comme il I’a fait pour le corps, en
distinguant les parties et les éléments. Laissons de coté le probléme de ’ame 2,
et considérons ce qui est dit du corps. Chrysippe, en ce qui concerne le corps, a
bien raisonné en définissant la beauté comme proportion (symmetria) des
parties et la santé comme proportion (symmetria) des éléments. Ainsi la
santé est proportion entre chaud, froid, sec et humide qui sont les éléments;
tandis que la beauté est proportion du doigt au doigt, de tous les doigts a la
paume et au poignet, de ces parties a I’avant-bras, de ’avant-bras au bras, et
de toutes parties a toutes les parties (xal mévrwy meds mavTa...) comme

338



Polycléte I’a écrit dans son Canon. «Polycléte le premier, dit Galien, nous a
donné un enseignement dans ce livre sur les proportions du corps et il
confirma cet enseignement en acte, en fabriquant une statue en accord avec
les postulats de sa théorie; et il donna a cette statue, comme au traité, le nom
de Canon.» Trés intéressant est ce que souligne aussitot Galien. Tous les
médecins et tous les philosophes, sans exception, placent la beauté du corps
dans les proportions des parties du corps, et la santé dans les proportions des
éléments. Tous, c’est-a-dire, la liste est intéressante, Asclépiade, Epicure,
Anaxagore, Chrysippe et les Stoiciens, Aristote et Théophraste, Platon et
Hippocrate. 1l y a la une unanimité exceptionnelle puisque nous y trouvons
les exclus habituels de tout consensus que sont les atomistes; cette unanimité
fait fi, comme le dit Galien, de ce que chacun met sous le nom d’éléments du
corps (atomes, homoeomeéres, humeurs, peu importe). La distinction entre
beauté et santé est unanimement reconnue et leur définition aussi. Ainsi la
définition du beau par Polycléte comme proportion des parties entre elles
peut-elle étre acceptée de quiconque 2.

La finalité de I'artiste est évidemment la beauté, c’est-a-dire la propor-
tion des parties; celle du médecin, la santé, c’est-a-dire la proportion des
¢léments. L’on peut réfléchir a cette disparité essentielle. Elle est fondée,
pourrait-on dire, aussi bien historiquement que philosophiquement.
L’artiste s’est préoccupé des parties constitutives du corps humain et de ses
articulations, mais de maniére tout a fait externe. Le médecin s’est peu
soucié, al’origine, d’une description exhaustive des parties, et ne fonde passa
science sur une telle conception.

Le raisonnement du passage du De temperamentis ou intervient encore
Polycléte est beaucoup plus complexe. Galien prend pour point de départ de
sa réflexion la définition du tempérament moyen. Le médecin s’exercera a
concevoir les bons mélanges en chaque genre, et les natures moyennes, ce qui
revient au méme; et I’on devra juger des tempéraments par écart avec cette
moyenne qui fonctionnne comme norme . Pour parvenir a la moyenne, ’on
partira par exemple du plus chaud (que les sens nous donnent sous la forme
du feu ou de I’eau bouillante), vers le plus froid (glace ou neige), et, par la
pensée, I’on obtiendra un symmetron, une mesure, une proportion, a égale
distance de chaque extréme. On peut réaliser ce «symmetron» dans
I’expérience, en mélangeant une quantité de glace & une méme quantité
d’eau bouillante, et en touchant le mélange. L’on gardera ensuite la mémoire
de cette sensation, et ’on s’y référera comme a un canon1®, L’on prendra done
comme référence, comme régle (canon) et comme norme (gnémon) un type

339



moyen par rapport auquel on jugera le reste comme chaud, froid, sec ou
humide. Les modélistes, les dessinateurs, les statuaires et autres fabriquants
de reproductions, reproduisent le plus beau a 'intérieur de chaque espéce, en
cherchant le milieu, la moyenne entre chaque espéce. «Et’on fait ainsi ’éloge
d’une statue de Polycléte appelée Canon qui a re¢u ce nom du fait qu’elle a la
proportion (symmetria) la plus exacte de toutes les parties les unes a I'égard
des autres.»

Le lien des idées peut paraitre obscur. C’est que nous avons la notion de
mélange, ce que signifie le terme méme de crase (tempérament); nous
sommes la dans le domaine des humeurs, des éléments dont nous parlions
naguére. Galien congoit ensuite un mélange moyen, fait d’égalité entre les
¢léments; puis pose cette égalité, cette moyenne, comme norme et comme
mesure. Cette idée régulatrice évoque le Canon de Polycléte que cite ici
Galien. Chose trés intéressante, ce glissement ajoute un caractére nouveau a
la norme polyclitéenne, celui de moyenne. L’homme de Polycléte, le Dory-
phore, serait ’homme moyen. Le Doryphore représenterait le meilleur de
I’espéce humaine, parce que Polycléte aurait pris la moyenne de cette
espéce 18, Le Doryphore comme moyenne et comme idéal, la stature carrée
typique de Polycléte, comme nous le dit Pline, pourrait s’harmoniser avec
une interprétation de ce type du quadratus de Celse. Puis Galien continue en
disant que le canon qu’il recherche est plus difficile que celui de Polycléte.
L’homme ainsi «bien en chair» (eusarkos, terme que le traducteur de la
Renaissance transpose immédiatement en carré, quadratus) qu’envisage le
médecin, doit avoir en méme temps la moyenne entre ’humide et le sec, et
étre formé de la meilleure facon!’. En vérité, dit Galien, la mesure, la
proportion (symmetron) dans le «bien en chair», ’embonpoint (eusarkos)
prend sa naissance dans le bon mélange, le mélange bien proportionné
(eucrasie) 8. L’on voit que la symmetria ne renvoie pas seulement a la
proportion entre les parties, mais qu’ici s’esquisse une symmetria des
éléments, une proportion entre les éléments du mélange qui forme la crase; et
que Galien réve a une sorte de Polycléte du tempérament. Le canon médical
serait celui qui concilierait le rapport des parties entre elles et le rapport entre
les éléments, étant bien entendu, en derniére analyse, que ce sont les éléments
qui secrétent finalement la forme. En fait, Galien réve ici de concilier deux
idées de la création.

Il faut comprendre, en vérité, que la médecine propose face a une idée de
la création comme re-production, une idée de la création comme produc-

tion'. «Il y a deux maniéres de fagonner (dtammdGrtew) avec art: ou bien on

340



touche extérieurement lobjet, ou bien on le pénétre tout entier» ??, écrit Galien
dans un autre contexte. 1l est évident que le statuaire doit se contenter de la
premiére facon. Il ne saurait que re-produire. «Un Praxitéle, un Phidias... se
bornent a faconner la matiére extérieure, celle qu’on peut toucher; quant ala
partie profonde, ils la laissent privée d’ornements, brute... incapables qu’ils
sont d’y pénétrer, d’y descendre et de toucher toutes les parties de la
matiére.» 2! La Nature au contraire, touche, finit et orne I'intérieur du corps.
Reproduire, ¢’est assembler des parties reconnaissables, identifiables, mesu-
rables, peut-étre commensurables, dans un matériau qui n’est pas celui de
I’objet reproduit, en un certain rapport qui permet d’identifier un ensemble,
et d’apprécier sa justesse par un jugement qui va de la partie au tout et du
tout a la partie, cette justesse pouvant s’appeler pour certains la beauté. Il va
de soi que le matériau lui-méme ne saurait étre modifié dans sa substance.
Produire, ¢’est pénétrer une matiére de fagon a I’altérer complétement, a la
transformer, a la transmuter. Le matériau ne saurait rester identique. Mais
la nature du sang fera la chair, I’os, les muscles, etc. Le sang n’est pas la cire,
«matiére simple et a figure unique sur laquelle s’exerce 'artiste»?2. Kt
pourtant former, ce n’est pas seulement transmuter; c¢’est aboutir a des
formes, a des parties reconnaissables, identifiables, a I'intérieur comme a
I’extérieur du corps humain; ce qui repose le probléme esthétique des
rapports et de la justesse de ces rapports. L’Antiquité a poussé ces deux
réflexions; 'esthétique de la reproduction fait trop oublier ’esthétique de la
production. En quelque sorte, aucune réflexion esthétique ne saurait se
dispenser de Galien; et D'esthétique de Galien n’est pas une fantaisie
culturelle du médecin, mais se trouve au cceur méme de sa réflexion de
médecin. Elle est, ce qu’il appelle sa théologie. C’est pourquoi 'exemple de
Polycléte est trés précieux chez Galien, comme analogon et comme contre-
épreuve.

Le créateur ne peut agir comme le Dieu de Moise. «Pour Moise, il suffit que
Dieu ait voulu orner la matiére et soudain la matiére est ornée; car il pense que
tout est possible a Dieu, voulit-il méme, avec de la cendre, faire un cheval ou
un beeuf. Pour nous, nous ne jugeons pas ainsi, mais nous prétendons que
certaines choses sont impossibles a la nature; que Dieu, loin d’en faire
I’épreuve, se contente parmi les choses possibles de choisir les meilleures.» 2

Idée capitale. D’abord jamais les Grecs n’ont cru a la création ex nihilo.
Tout créateur, fit-il Dieu, crée a partir d’une matiére pré-existante. Mais en
plus, il existe une résistance de cette matiére, qui exige un temps de
fabrication de I'objet, et une maniére de prendre et de jouer avec le

341



matériau®, dont la nature ne saurait se dispenser par décret. En quoi la
nature, en quelque fagon, se retrouve dans les mémes conditions que Phidias
ou Polycléte.

La nature se préoccupe de la beauté, dans tous les aspects de sa définition,
c’est-a-dire qu’elle ne se soucie pas seulement, par ordre d’importance, de
Putilité, et de la fonction, qui sont pour Galien les deux composants les plus
importants du beau, mais aussi de ornement, du fint comme nous dirions.
Ainsi pour les oreilles, le prépuce, les lévres du sexe féminin, la chair des
fesses. «La nature s’occupe par surcroit de ce soin, ne laissant sortir de ses
mains aucune partie sans lui avoir donné tout son poli, son fini, son
harmonie. De méme, en effet, que les ouvriers habiles pour fournir, en dehors
de leur travail, un échantillon de leur savoir faire, se plaisent soit sur des
couvercles et des boucliers, soit sur la poignée des glaives... a ajouter quelque
ornement étranger a l'utilité de objet et emprunté a la statuaire, ils y cisélent des
feuilles de lierre, ... de méme la nature a par surcroit embelli tous les membres,
principalement ceux de I’homme...» 2> Si, comme le rappelle Galien, dans un
langage qui pourrait bien étre stoicien?¢, «la beauté véritable renvoie a la
perfection de I'utilité, et si la premiére visée de toutes les parties est I'utilité
de leur disposition», la nature ne néglige pas le détail inutile mais qui fait
plaisir a I’eeil 27, se faisant non plus sculpteur mais ciseleur 28.

Bien évidemment, Galien pense trouver chez Hippocrate une théorie de la
mesure, de la proportionnalité, de la symmetria. Toute la question est de
savoir s’il a raison de I’y rencontrer.

Galien, attentif a I’équitable répartition des parties du corps, loue par
exemple Hippocrate d’avoir appelé la nature juste?®. Dans ’esprit de Galien
il s’agit d’une justice distributive qui donne a chaque organe son roéle a
I'intérieur du corps. Il est vrai qu’Hippocrate utilise I'adjectif dixaioc.
Erotien avait aussi éprouvé lanécessité de le gloser°. Sil’on étudie de preésles
emplois de 'adjectif, ce que nous ne saurions faire ici, 'on s’apercoit qu’on
peut le rendre souvent par I'idée de convenance, de naturel, d’approprié, de
«normal», sil’on peut risquer ce terme sans lui donner un sens transcendant,
de correct, de régulier. Par exemple, il est question de la «juste» disposition
dumembre (Fractures 30 = Pétrequin I1, 196), de I’application correcte d’un
levier (Articulations 7 = Pétrequin 11, 298). Dans la pratique de I’art, il faut
que le médecin retrouve, dans chaque cas, les attitudes naturelles, les
positions justes des membres?.. La justice peut aussi représenter ce a quoi
I’on peut s’attendre, la normalité au sens le plus plat du terme. Par exemple

Epidémies VI, 4, 22 (V L 312): «Tels sont les yeux, tel le corps; la couleur

342



empire ou s’amende; il est «naturel» (juste), que I'extérieur suive les qualités
de la nourriture.»

En vérité, il est bien difficile de donner a cette justice hippocratique le sens
philosophique que Galien voudrait lui attribuer. Quand Hippocrate, a
propos du pied bot, parle de «juste nature» des parties a laquelle il faut
ramener ce pied en le modelant comme de la cire, il est difficile de voir autre
chose, en cette juste nature, que la disposition naturelle®?. 11 est bien difficile
de tirer cette idée de «justice» vers la mesure et les rapports, sauf peut-étre en
un passage d Articulation 10 = Pétrequin II, 310, que je donne dans la
traduction de Pétrequin: «On reconnaitra qu’un bras s’est luxé a ’aide des
signes suivants; et d’abord, comme les hommes ont le corps symétrique (c’est
ainsi que Pétrequin traduit dixaiog), pour les membres tant supérieurs
qu’inférieurs, il faut se servir pour terme de comparaison, du membre sain
confronté avec le corps malade, et du membre malade confronté avec le
membre sain, en ayant soin de mettre en regard, non pas les articualtions du
patient, pour juger sile membre sain est dissemblable (avoualtor) du membre
blessé...» On voit que la «justice» du corps, ici, est I’égalité, la ressemblance
entre les membres latéraux, I’équilibre. Ce passage n’a pas manqué de retenir
Erotien® et Galien®!. En vérité, cet équilibre du corps ne renvoie pas a un
modéle transcendant, mais regarde le corps de chaque individu que doit
considérer le praticien.

Galien a une toute autre idée de la «justice» de la nature, quand il écrit, a
propos d’Hippocrate encore: «Si jamais un créateur a fait preuve d’une
crande prévoyance pour ce qui regarde I’égalité (tootntoc) et la propor-
tionnalité ( dvaloyiac),la nature a aussi donné cette preuve dans la formation
du corps des vivants, d’ou Hippocrate lur décerne avec raison le nom de juste» 5.

Le rapport entre la médecine et I’art semble donc d’autant plus naturel et
fondé que c’est Galien qui est responsable de la transmission des témoignages
les plus complets sur le Canon de Polycléte3®, et qu’il utilise assez souvent le
nom de Polycléte et de Phidias en réfléchissant sur leur technique. D’autre
part, en ce qui concerne les «progrés» de la sculpture et de son épanouissement
au milieu du V°siécle av. J.C. (le Doryphore serait du début de la seconde
moitié de ce V¢ siécle), les critiques d’art laissent un peu aller leur plume, a
parler du progrés de I’anatomie des sculpteurs, sans trop se demander si ces
termes ont un sens. Certains n’hésitent pas a comparer artiste de la
Renaissance et celui du V° siécle, ce qui est une totale absurdité3’. Mais du
moins ces auteurs ont-ils le mérite d’une certaine franchise tandis qu’une
espéce de sous-entendu, de «cela-va-de-soi», couvre pudiquement, si ’on peut

343



dire, '«anatomie» des statues grecques. Il est trés intéressant, a notre avis, de
considérer un peu ce qu’était le corps pour le médecin, que nous dirons
grossiérement contemporain, de la Collection hippocratique, méme si, et c’est
encore plus significatif, beaucoup de ces textes hippocratiques sont trés
postérieurs a cette période.

La premic¢re remarque que ’on doit faire, c’est qu’il n’y a pas de quoi,
dans ces écrits, inciter a la méditation artistique, ne disons pas seulement sur
la beauté, mais méme sur la forme. L’anatomie, au sens de connaissance de
I'intérieur du corps, n’est pas une préoccupation majeure du médecin
hippocratique, méme si, pour employer une expression galénique, il existe,
chez Hippocrate, un «mélange de contemplation anatomicque». Il ne faut pas
en vouloir aux Anciens, dit Galien, de n’avoir pas beaucoup écrit sur
I’anatomie 8. Bien entendu il faudrait nuancer longuement. Mais I'on peut
dire sans trop se tromper que le corps hippocratique est un corps fait de plein
et de vide, de dur et de mou, de tendu et de lache, et surtout traversé, irrigué
de liquides, humeurs, sueurs, urine, et qqui ne posséde pas en lui, si j’ose dire, la
raison juridique de sa propre structure, comme s’il n’y avait en lui aucune
nécessité de sa forme??. Evidemment 'on me citera aussitot ce passage de
Nature des 0s: «Les os donnent au corps le maintien (stasin), la rectitude
(orthotéta ) etla forme (eidos ) ; les tendons (nerfs), la flexion, la contraction et
I’extension; les chairs et la peau la liaison et "arrangement de tout; les veines,
répandues dans tout le corps, le souffle, le flux et le mouvement, les veines qui
proviennent nombreuses d’une seule, et cette veine unique, ou elle com-
mence et ou elle finit je ne sais, car un cercle étant accomplile commencement
n’en est pas trouvé.»*? Siintéressant que soit ce passage, il est solitaire et le
médecin ne se préoccupe pas généralement des rapports entre la forme
externe et 'intérieur du corps.

La beauté n’est pas une préoccupation hippocratique. Le concept du
xGAloc, la beauté, n’intervient jamais*'. Ce corps des médecins est alors
surtout fait de profondeurs soupconnées. La médecine hippocratique, et
j’entends bien qu’on trouvera des exceptions, ne s’intéresse pas beaucoup a
la forme ni méme aux formes. Elle est surtout orientée vers le qualitatif, et ce
que nous avons appelé ailleurs, la mesure du qualitatif, 16 mocov év Tij
70t0TyTL, comme dit Galien (XIII K 573). Méme si nous le disons beaucoup
trop vite ici, notre thése est que le médecin, ni a fortiori I’artiste, ne peut avoir
I'idée que la forme du corps naisse de I'intérieur du corps; ni 'un ni I’autre ne
peuvent concevoir qu’il y ait une raison nécessaire de cette ligne extérieur qui
viendrait des profondeurs du corps.

344



L’on peut dire cela autrement. D’une part, il ne semble pas, il n’est pas de
preuve, que l’art ait eu a apprendre de la médecine. Il faudra attendre
I’époque de Vinci et de Vésale pour que le regard de ’artiste rencontre le
regard du médecin et coincide avec lui. Cela suppose une longue histoire qu’il
est trés prétentieux de méme évoquer dans un si bref article, mais je pense
qu’a lI’époque de Phidias, ou de Polycléte, la peau que reproduit le statuaire
n’a, en soi, légitimement, rien a voir avec le derme du médecin. Je pense que
la forme du sculpteur ne suppose aucune nécessité interne, que la ligne n’a
aucune raison venue des profondeurs. Sa raison et son droit est tout
extérieure et mesurable. Pourle médecin de cette époque le derme n’est autre
chose qu'une sorte de sac; la ligne de surface n’est pas ce qui 'intéresse 2.

L’¢lément qui donne son «modelé» au corps est, chez le médecin, celui
dont le statut est le plus incertain qui soit. C’est la 0408, la chair; elle attache
a l’os, elle peut étre plus ou moins séche, elle est recouverte par la peau; elle
attire les humeurs, ou les repousse; elle est poreuse; I'air et les liquides la
traversent. Mais elle n’a pas de nécessité formelle.

Plus tard, le pseudo-Galien (XIX K 367), lui donnera la définition
suivante: «La chair est faite de sang coagulé; elle est humide et chaude et
fournit au corps une molle protection.» Rufus d’Ephése écrit: «La chair est la
partie solidifiée qui, dans les viscéres, se trouve entre les vaisseaux; c¢’est en
méme temps un certain fissu, et un moyen de remplissage entre les mailles des
vaisseaux afin qu’il n’y ait point de vide entre eux, puis il y a la chair des
muscles, fibreuse et résistante; enfin celle qui se forme sur les plaies ou qu’on
trouve dans les cavités des os est une coagulation.» 42 bis T 3 encore, il faudrait
nuancer; montrer que la chair coagulée est a I'origine de I’articulation du
corps. Mais ce qui est surtout important est de percevoir ce role de
rembourrage qu’est celui de la chair. L’edoagxia hippocratique, 'embon-
point*?,sil’on veut, n’a certainement pas une valeur normative. C’est Galien
qui commentant, par exemple, "Aphorisme 11, 44 d’Hippocrate** «les
personnes qui sont par nature épaisses sont plus exposées a une mort subite
que les autres»,*® dit que le mieux, en effet, est de naitre evoapxoy (bien en
chair, en donnant a bien un sens normatif), ¢’est-a-dire, écrit-il, cOuueToY,
bien proportionné. Fuchs, qui commente aussi cet aphorisme félicite Galien
de donner comme équivalent a evoagxov, cvuueteor, et cite, bien entendu,
le quadratum de Celse %6,

Nous n’avons pas le loisir, en un si court article, d’étudier toutes les
nuances que nous devrions apporter a notre proposition. Disons que la

statuaire n’avait rien a tirer de la médecine contemporaine, au Vsiécle av.

345



J.C., et bien aprés sans doute, et que la réflexion esthétique n’est pas un souci
de la Collection hippocratique. Or, nous avons vu, avec Galien, combien la
pensée de I'art, la réflexion sur le beau et 'acte du sculpteur pénétre la
médecine. Il est évident, pour nous, que cette mise en rapport de 'art et de la
physiologie n’est possible que par la médiation philosophique. L’idée d’une
régulation esthétique de la nature n’a, en effet, rien d’évident ni de spontané.
Cette régulation est essentiellement aristotélicienne et stoicienne.

Aristote d’abord. Il s’agit de régler la question posée par les beeufs a téte
d’homme d’Empédocle, celle de la dangereuse spontanéité de la nature. C’est
I'idée de I’art qui va servir de paradigme a la conception de la nature. Jamais
création naturelle et esthétique®” n’ont été rapprochées aussi rigoureuse-
ment que dans le livre 11 de la Physique®®. Nature et technique sont toutes
deux réglées par la cause en vue de quoi, parle projet. La nature est un artiste
complet puisque c’est 'artiste qui a en soi son propre principe d’action .
Nous ne pouvons ici étre que grossiérement allusif. Nous dirons seulement
que 'on a expliqué ce livre 11 de la Physique en accentuant les différences
entre la nature et I'art, en marquant les limites de ’art, en renforcant la
supériorité de la nature, sans voir que les limites de I’art sont la garantie de la
nature. Je dois faire confiance a la nature parce que je vois ce qui se passe
dans1’art. Le monstre n’est qu’un raté qui ne met pas en cause le projet. C’est
dans la mesure ou I'art ne délibére pas, c’est-a-dire qu’il pose son projet et
agit en vue de le réaliser, que la nature n’enfante pas n’importe quoi. La
nature ne saurait étre plus anarchique que I’art. Nous avons I’air de dire que
la nature imite ’art, en renversant la proposition «l’art imite la nature». Tel
est bien le paradoxe et 'originalité d’Aristote. L’art imite la nature dans la
mesure ot la nature ressemble a Uart®°.

Mais c’est peut-étre I'idée stoicienne de la nature conc¢ue par Zénon
comme feu artiste qui est la plus précieuse. «Nous», dit le Stoicien, par
opposition aux Epicuriens, «quand nous disons que la nature forme le monde
et le gouverne, nous n’entendons pas que ce soit comme une motte de terre,
comme un morceau de pierre,... dont les parties n’ont point de liaison
nécessaire les unes avec les autres; nous I'entendons comme dans un arbre,
comme dans un animal, ou rien ne parait disposé aveuglément, mais dont les
parties sont dans un ordre qui tient de Iart (in quibus nulla temeritas sed ordo
apparet, et artis quaedam similitudo ) *'. «La vraie cause, la raison séminale
des choses, produit et conserve, et pour produire et conserver, elle procéde
avec mesure et avec ordre. Elle proceéde, par conséquent, selon les régles d"un

art: art primordial, sur lequel tous les autres arts sont venus ensuite prendre

346



modeéle, art infaillible, emprunt d’une supréme raison...», écrit trés juste-
ment Ravaisson?®?. L’idée stoicienne est précieuse dans la mesure ou elle
permet d’unir ce que nous appelions la théorie de la re-production et la
théorie de la production, grace a la notion de mélange, de xpdoic 0c’6Awvr, le
logos, la raison compénétrant la matiére sans se confondre avec elle et la
modelant®®. Le Stoicisme, comme on I’a déja remarqué, et mal gré qu’il en
ait, a beaucoup influencé la pensée de Galien.

Conclusion

Pour en revenir au quadratum de Celse, rien ne peut montrer que le médecin
ait pensé un seul instant a Polycléte ni a quelque statue que ce soit; qu’il ait
méme eu une seule réminiscence esthétique. Mais rien ne peut prouver non
plus que les contemporains et successeurs de Celse aient eu tort d’y songer. A
I’époque de Celse, I’ambiguité est possible et plausible. Mais cela dépasse de
beaucoup le probléme particulier de la phrase de Celse. Il s’agit des rapports
entre la santé et la beauté, entre le corps vivant et le corps représenté, et nous
avons essay¢ de montrer, bien trop rapidement, que ces rapports sont
beaucoup plus complexes qu’on ne se I'imagine souvent, et que, surtout, il
existe une histoire de ces rapports. Entre Polycléte et Hippocrate, pour
simplifier outrageusement, il ne pouvait guére exister d’influence possible.
Le corps dont s’occupe le statuaire, constitué de parties dont il décide entre
elles un rapport harmonieux n’est pas celui que médite le médecin, et qui est
plutot fait de flux que de formes. On pourrait dire, el ce ne serait pas une
simple formule, que ¢’est le sculpteur et non le médecin qui a articulé le corps
antique. Il n’est pas, chez Hippocrate, de forme canonique, a laquelle on
pourrait rapporter, par comparaison, le corps de tel ou tel patient. Le corps
de D'athléte, par exemple, ne saurait étre un modeéle, la constitution
athlétique étant fondamentalement menacée **.

("est Galien qui a mis en rapport de maniére significative Polycléte et
Hippocrate en réfléchissant sur la création, en essayant de mettre en rapport
les deux formes de la création: celle qu’a connue et définie toute I’Antiquité
artistique et rhétorique, la création par reproduction, qui suppose la mise en
rapport de parties pré-définies®; et la création par production, qui suppose
I’altération, I’augmentation, et 'assimilation. En fait, on peut espérer, a un
degré supérieur, celui de Dieu ou de la Nature, que les deux modéles de la

2

création coincident et méme s’identifient dans une méditation inspirée soit

347



d’Aristote soit surtout des Stoiciens. La référence a Polycléte sert a définir la
beauté comme relation harmonieuse entre les parties, distinguant artiste et
le médecin dont la finalité différe. Elle permet aussi a Galien de se demander
s’il y aurait un canon de la santé, ¢’est-a-dire une symmetria des éléments qui
ne saurait étre congue que comme la moyenne d’un mélange, crase moyenne
qui devient alors norme®®. La nature peut aussi étre considérée comme un
Polycléte accompli, qui saurait harmoniser I'intérieur comme ’extérieur.
(Vest que, depuis Ilippocrate, I'espace intérieur du corps s’est organisé a la
vue humaine. Bien entendu, ¢’est encore un bourbier, comme 1’écrit Galien,
en comparaison de I'ordre céleste 7.

Mais a qui préte attention, une vraie beauté se présente. La nature est un
Polycléte de I'intérieur. «Est-il juste d’admirer Polycléte pour la proportion
(symmetria) des formes de la statue que I'on appelle canon, et non seulement
de ne pas célébrer la nature, mais de lui refuser méme toute espéce d’art,
quand, loin de se contenter de créer les parties proportionnelles a extérteur,
comme le font les statuaires, elle a encore établi la méme proportion a
Uintérieur? Ou plutot Polycléte lui-méme n’est-il pas 'imitateur de la nature,
des choses qu’il pouvait imiter? Il a imité seulement les choses extérieures
dontil apuvoirl’artifice, en commengant par celles quisont ala portée. Telle
est la main...» "8

En vérité, Galien n’a cessé de réfléchir a une ceuvre plus importante que
toute la médecine, écrit-il, et qui serait une théologie parfaite®®. Il faut
comprendre que cette théologie, qui établit nécessairement l'utilité, la
finalité, la fonction des parties du corps est, pour Galien, ce qu’on pourrait
appeler une esthétique fondamentale. L’on ne saurait réduire la réflexion de
Galien sur I’art et la beauté a une simple curiosité culturelle. Elle fait le fonds
de la pensée galénique. Dieu, artiste supréme, oblige a une réflexion sur I’art
a laquelle le médecin ne saurait se soustraire.

Notes

(Abréviations: K = (Euvres de Galien, éd. Kiihn, Leipzig, 1821-1833, reprint 1965. L = (Fu-
vres complétes d’Hippocrate, éd. Littré, Paris, 1839-1861. D = (FEuvres de Galien traduites par
Ch.Daremberg, Paris, Bailliére, 1854. D. K. = Fragmente der Vorsokratiker, éd. Diels-Kranz,
12¢ éd., 1966. S. V. F. = Stoicorum ueterum fragmenta, éd. von Arnim, Leipzig, Teubner, 1903,
reprint 1964.)

11, 1, 5 = Marx, p.46

2 Trad. Littré Meyéder 08 abuarog, qvvedoar uév, Eievdéoiov xai 0dx andés - Eyynoaoar O,
dayonator xal yeloov TV EAacadvmr.

348



3 Vesp. 20.
4 De architectura 111, 1.
4 bis XXXIV, 56; trad. H. Le Bonniec, Paris, Belles Lettres, 1953.
5 J.Overbeck, Die antiken Schrifiquellen zur Geschichte der bildenden Kiinste bet den Griechen,
Leipzig, 1868 (cité Overbeck), 967.
Un des premiers éditeurs de Celse, Constantin, note dans la marge de son édition en face de
quadratum = 10 otuuetooy (Lyon, Rouillé, 1566).
6 La date de Prorrhétique 11 est incertaine. Ce livre dans le Corpus hippocratique est trés riche
et trés intéressant, a bien des points de vue. Je serais assez tenté de lul donner une date assez
haute. Celse fait allusion a ce passage de Prorrhétique 11 ( De medicina 11, 8 = Marx 67, 20),
qu’il transpose ainsi: maximeque lati pectoris atque selosi est, cutusque cartilago exigua et
carnosa est. On voit que laspect carré a disparu chez Celse.
Nous écartons sciemment toute réflexion sur la valeur du carré, toutes les questions de
I'influence pythagoricienne par exemple: cf. sur 'influence de Pythagore sur Polycléte
I’article, a notre avis beaucoup trop systématique de J. E. Raven, Polyclitus and Pythago-
reanism, in Classical Quarterly, 1951, vol 45, p. 147-152.
Elles sont le sujet d’un livre que nous préparons sur «I’Art et le Vivant».

@

® Les noms de Phidias et de Praxitéle apparaissent aussi.

10 71 n’est pas question de rentrer ici dans la complexe bibliographie sur Polycléte. Nous le

ferons ailleurs. Pour une bibliographie récente, on pourra se reporter aux notes de R. Tobin,

The Canon of Polykleitos, in American Journal of Archaeology, vol. 79 N° 4, oct. 1975,

p-307-321. Cette référence n'implique pas que nous acceptions les conclusions de I'auteur.

Pour les fragments concernant Polycléte, cf. D.K. I, p.391-393, Overbeck N°929-977,

R. Bianchi-Bandinelli, Policleto, Florence, 1938.

D.K. T, p.391 = Galen, On the doctrines of Hippocrates and Plaio, first part, books I-V, &d.,
trad. et comm. de Ph. de Lacy, Berlin, Akademie-Verlag, 1978, p.309.

12 Cf. notre livre La maladie de I'dme, Paris, Belles Lettres, 1981, p.295 ss.

13 Nous n’entrons pas, bien sir, dans les sens de symmetria; cf., pour un examen rapide,

J. J. Pollitt, The ancient view of Greek art, criticism, history, and terminology, New Haven and

London, Yale University Press, 1974, p. 14-22.

14 T K 559.

15 T K 581.

L’on voit que les citations qui omettent de larges contextes ne sont pas trés significatives.

17 1K 566.

18 Ibidem.

11 vaudrait mieux parler d’accroissement réglé que de production; cf. par exemple la critique

que fait Galien d’Erasistrate qui, célébrant I'art de la nature, pense que les animaux

s’accroissent comme un tamis, une chaine, une corbeille, par application a leur extrémité

d’autres parties semblables. «Mais ceci n’est pas un accroissement, 6 mortel habile, ¢’est une

production», s’écrie Galien ( Fac.nat. I1, 3 = 11 D 256 = IT K 87).

20 Galien, De usu partium XVII, 1 (IT D 203 = TV K 350). Cette phrase vise la «création» selon
Asclépiade et Epicure.

2l Galien, Fac.nat. 11,3 =11 D 254 = IT K 82.

22 Galien, Fac.nat. 11,3 = 11 D 254 = IT K 82.

2 De usu partium X1, 14, 11T K 906 = I D 688, trad. Daremberg.

349



24

[
&

26

14

28

29

3

3

36

B

A0

41

Pour avoir voulu faire coincider I'idée grecque de la création et I'idée sémitique d’une libre
création de Dieu, Huarte encourera les foudres de I'Inquisition. Dieu, pense-t-il, ne peut agir
lui-méme, qu’en suivant les lois qu'il a imposées a la nature; ¢f. mon article, Fatalisme des
tempéraments et liberté spirituelle chez Huarte de San Juan, in Luttérature, Médecine et Société
N1, Université de Nantes, 1979, p. 115-159.

De usu partium X1, 13, IT1 K 897 = 1 D 683, trad. Daremberg; cf. aussi par exemple, XV, 3,
IVK223=11D 137.

Cf. la définition de la beauté que donne Cicéron, sans doute issue de Panétius: Pulchretudo
enim corporis apta compostiione membrorum mouet oculos, ut delectat hoc ipso, quod inter se
omnes partes cum quodam lepore consentiunt. ( De off. 1, 98).

" De usu parttum X1, 13, loc. cit.

(C’est aussi I'interprétation la plus faible parmi celles que 'on peut donner du fragment de
Polycléte transmis par Plutarque (D. K. I, 392): «Le plus difhcile dans I'ceuvre, ¢’est quand
I'argile arrive a I'ongle». Ce n’est évidemment qu'une des traductions possibles; et, je le
répéte, une des interprétations les plus faibles, bien qu’on trouve encore pire.

De usu partium XVI, 1, 1V K 264 = IT D 158; cf. aussi I, 22.

Nachmanson, Erotiani uocum hippocraticarum collectio, Upsala, 1918: dixaror = e0Adyor,
aslotw, ioxvodv, avugéoov (rationnel, simple, robuste, utile); cf. aussi I’Oeconomia de Foés.
Articulations 11; cf. Pétrequin, p.89-91, et son commentaire p. 89, note 4.

Articulations 62, Pétrequin, p.470.

qui cite ce passage @ 7O GUOLOV.

Comm. 1,33, XVIIT A K 369, qui donne a dixatov le sens d’icov.

De usu partium 11, 16, 11T K 158 =1 D 209, trad. Daremberg. Ce n’est qu’un exemple. Si
nous prenions les sens de symmetros et symmetria dans la Collection hippocratique, nous
verrions qu’il est bien diflicile de donner a ces termes un sens normatif prégnant.

Overbeck N© 958-959.

7 Cf. L’art grec par A.de Ridder et W.Deonna, Paris, La Renaissance du Livre, 1924, p.237:

«Les Grees étudient "anatomie en artistes et non en hommes de science; ils éprouvent une
¢motion esthétique a I'aspect des beaux membres et de leurs jeux harmonieux; on croit les
enlendre dire. comme plus tard I"artiste de la Renaissance: <tu auras du plaisir a dessiner les
vertéhres, car elles sont magnifiques; tu dessineras alors 'os qui est placé entre les deux
branches, il est trés beaw...».

IT K 280. Daremberg, comparant I’anatomie homérique et I'anatomie hippocratique, écrit:
«Dans Hippocrate, la nomenclature des os est presque aussi indécise que dans Homére, et
plus dune partie du corps n’y est pas mieux décrite.» cf. Histotre des sciences médicales,
Paris, Bailliére, 1870, t. I, p. 78, note 1.

Par ex. 'intéricur du corps humain, ¢’est du vide et du plein (De arte 10, VI L 17). 11 est
puissances et figures ( Ancienne médecine 22, 1 L 627) ete.

IX L 182, trad. Littré. Ce passage de Nature des os est ancien et est connu de Galien sous le
titre de «suite au Mochlique».

L’on ne dira jamais asscz le bien que I'on doit penser de la Concordance des wuvres
hippocraiiques éditée par G. Maloney et Winnie Frohn, avec la collaboration de P.Potter,
1984.

Certes la comparaison entre le sculpteur et le vivant se rencontre trés tot, puisque nous avons

au moins le passage de Régime I, 21. «Les sculpteurs imitent le corps, sauf I’dme, et ne font

350



43

o

54

55

58

pas d’objets pourvus de raison. Ils utilisent 'eau et la terre, séchant ce qui est humide, et
mouillant ce qui est see. Ils enlévent ce qui est en trop, ajoutent la ouil manque, développant
du minimum au maximum. L’homme subit le méme traitement; il se développe du
minimum au maximum, enlevant ce qui est en trop, ajoutant la ou il manque, mouillant ce
qui est sec et séchant ce qui humide.» Trad. R.Joly. Dans ses Recherches sur le traiié
hippocratique «Du régimes, Paris-Liege, 1961, p.59, R. Joly rapproche de Xén., Mém. 111,
10, a propos de la question de la traduction par les arts plastiques de la vie de ’ame. Nous
¢tudicrons ailleurs systématiquement ce type de comparaison.

bis Du nom des parties du corps, in Rufus, éd. Daremberg-Ruelle, Paris, Bailliére, 1879,
p-164.

Le terme ne se présente qu’une fois dans la Collection hippocratique. 1'adjectif edoapxoc est
employé 15 fois.

XVII B K 547.

1V L 482.

Commentaire des Aphorismes d’Hippocrate, Paris, 1545, p. 83.

Il faut entendre esthétique au sens général de technique, de production de Partefact.
Aristote cite ensemble le médecin, I'architecte, le sculpteur...

Physique B 299b.

Cf. Métaphysique 3.1070a 7.

Cf. 194a 21 et 199a 16. Cest ce que signifie profondément I'exemple du médecin de soi-
méme en 199 b 30.

S.V.F. 1, 120, 171; 11, 423, 774. Sur la nature concue comme un feu artiste, cf. surtout
Cicéron, De natura deorum 11, 57, 58 et les notes ad loc. de Stanley Pease dans son admirable
édition.

Mémoire sur le Stoicisme, in Mémotres de I’ Académie des Inscriptions et Belles Leitres, tome
XXTe, 1857, p.89.

Cette idée stoicienne de la nature industrieuse et habile vient compléter ’idée de justice dans
le passage de Galien que nous commentions précédemment. (De usu partium 16, 1): «Mais si
'on voit ces organes se diriger vers chaque partie e¢n toute sérénité, nous proclamerons la
nature non pas seulement juste, mais encore ingénieuse et habile.» (trad. Daremberg — IT D
158) (dda xal Teyvizny xal cognr).

Cf. Aphorismes 1, 3, IV L 458. De altmento 34, éd. R. Joly, Paris, Belles Lettres, 1982, p. 145.
Sur la création artistique lire le livre indispensable d’Alain Michel, La parole et la beauié,
Paris, Belle Lettres, 1982.

Cela, nous I'avons dit, a pour contrecoup un gauchissement du sens du Canon de Polyclete,
et rend trés fragile I'interprétation de certains qui ont transporté sur le Canon polyclitéen
une idée de moyenne qui vient de la symmetria des éléments et non des parties.

De usu partium XVIIL, 1, IV K 359 = 1T D 207.

De usu partium XVIL, 1, IV K 352 = 11 D 204.

351



Summary

In his «De medicina» Celsus tells us that the body must be quadratus. But what is the meaning
of this word? Does it indicate a formal standard, even an aesthetic pattern, as the Canon of
Polyclitus, which was square? The tradition seems to have believed in this interpretation. In
fact, this paper tries to point to the fact that medicine and theory of art are not naturally
connected. Polyclitus and Hippocrates, to speak roughly, are not interested in the same body.
Galen, considering Polyelitus” Canon, conceives God as a superior artist, who can conciliate
two aspects of creation: reproduction ( mimesis), and production. For Galen, the foundation of
medicine is what he calls a true theology, in fact the rules of Nature’s aestheties. But it could be

conceived only after Aristotle, and above all, the Stoic theory of Nature as a creative fire.

Jackie Pigeaud
2, avenue de la Berthelotiere

F-44700 Orvault (France)

352



	Homo quadratus : variations sur la beauté et la santé dans la médecine antique

