Zeitschrift: Gesnerus : Swiss Journal of the history of medicine and sciences
Herausgeber: Swiss Society of the History of Medicine and Sciences
Band: 39 (1982)

Heft: 1: Zur Entwicklung der Spitéler und Heilanstalten in der Schweiz und in

Nachbarlandern

Artikel: Krankheit und religioses Tabu : die Lepra in der mittelalterlich-
frihneuzeitlichen Gesellschaft Europas

Autor: HOorger, Hermann

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-520801

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-520801
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Krankheit und religioses Tabu — die Lepra
in der mittelalterlich-frihneuzeitlichen Gesellschaft
Europas

Von Hermann Horger

Angesichts der 15 Millionen registrierten Leprakranken in der gesamten
Welt, von denen etwa 800000 in Leprosorien stationiert leben, und bei einer
immerhin mit 30 Millionen veranschlagten Dunkelziffer an Lepraerkran-
kungen hat Luise Rinser in einem Fernsehbeitrag zugunsten des Aussatzi-
gen-Hilfswerkes die grundlegenden Probleme der Lepra heute aufgegriffen.
Ihre Ausfithrungen trugen den Titel «Dem Tode geweiht?».!

Neben der korperlichen Not der Kranken und der Pflicht, ihnen zu
helfen, sprach Frau Rinser von den weitaus schwerer wiegenden seelischen
Gefahrdungen, denen die Kranken ausgesetzt sind und die von einer rein
finanziellen Leprahilfe nie erreicht und eingegrenzt werden konnen. Sie
forderte neben dem Abbau von Vorurteilen? die Solidarisierung mit den
Kranken als Voraussetzung fiir eine wirksamere Bekampfung dieser Krank-
heit von der Basis des Mitmenschlichen her.

Frau Rinser hat damit zweifellos eine sehr wunde Stelle bertihrt, die uber
den Einzelmenschen hinaus die gesamte Gesellschaft angeht: eine Gesell-
schaft, der mit Hilfe der Sozialwissenschaften eine Reihe von Lebensfragen
verstehbarer geworden ist, der andererseits aber der Vorwurf nicht erspart
bleibt, insbesondere der Krankheit und dem Tode gegentiber eine zuneh-
mend indifferente Haltung einzunehmen, ja beide Bereiche allmahlich aus
ihrem Bewulltsein zu verdrangen?.

Es stimmt, dal} schwere Krankheiten und ihre Behandlung weitgehend
Institutionen anvertraut worden sind, die zwar von der Gesellschaft getra-
gen werden, dem einzelnen aber den Anblick des Sterbens oder die lange
wahrende Begegnung mit dem unheilbar Kranken abnehmen. Krankheit,
vor allem die nicht mehr heilbare, und das Ertragen von Krankheit werden
als Gemeinschaftsaufgabe nicht mehr erlebt. Angesichts dieser Tatsache
wird die FForderung nach Solidarisierung mit dem Kranken, in unserem Falle
mit dem Leprakranken, zu einem ernsten Problem. Es erhebt sich die Frage,
wie Menschen vergangener Jahrhunderte der Lepra gegeniiberstanden, die
sie mehr als jede andere Krankheit als von Gott gesandt glaubten. Soviel

Gesnerus 1 (1982) 53



kann hier bereits vorweggenommen werden, daf es selbst zu Zeiten epidemi-
scher Seuchen zu keinem zwangsweisen Ausschluf} des Kranken aus der
christlichen Gesellschaft gekommen ist und man sich aus glaubiger Verant-
wortung heraus dem Kranken noch sehr wohl verpflichtet wullte. Einzig bei
der Lepra tritt die zwangsweise Ausgemeinschaftung des Kranken in
Erscheinung, und dies bereits in vorchristlicher Zeit?. Bis ins 16. Jahrhun-
dert hinein war diese Krankheit, theoretisch zumindest?, immer wieder
Gegenstand religioser Tabuisierungen, mit deren Hilfe man sich vor dem
Kranken und vor der Krankheit selbst zu schiitzen hoffte .

Die von Aretaios geschilderte griechisch-rémische Ubung, an Elephan-
tiasis Erkrankte auszustof3en, scheint in den Jahrhunderten der Spatantike
bis zu Beginn des Frithmittelalters nur bedingt iibernommen worden zu sein.
Denn Jahrhunderte vor den Kreuzziigen tauchen insbesondere in franzosi-
schen Synodalerlassen Lepraverordnungen auf, die sich nur auf die Sorge um
die Erkrankten beziehen und nicht deren Isolierung aus der menschlichen
Gemeinschaft zum Gegenstand haben?®. Allerdings schrankte die Synode
von Lyon (583) bereits die Freiziigigkeit der Erkrankten ein. Das Capitulare
ITI des Jahres 789 ordnet aber dann bereits die Absonderung der Leprosen
an®,

Allerdings lassen die zahlreichen Heilungen Leproser, die in den Lebens-
beschreibungen von Heiligen der Merowingerzeit stereotyp wiederkehren 19,
den Schluf} zu, da} diese Krankheit ein schwerwiegendes Problem innerhalb
der jeweiligen Gesellschaft darstellte, in welcher der Heilige lebte und
wirkte '1; ohne daf} hierfiir der Beweis angetreten werden konnte, darf doch
die Vermutung geaullert werden, daf} die Krankheit und das Krankheitsbe-
wulltsein dieser Zeit schon in greifbare Nahe zum religiosen Tabu getreten
waren, welches uns Jahrhunderte spater in den liturgischen Erlassen
einzelner franzosischer Bistiimer in Gestalt ausfiihrlicher Sequestrationsri-
ten entgegentritt. Zu beachten bleibt freilich fur diese wie auch spatere
Jahrhunderte, daBl die Intensitat des Krankheitsbewul3tseins nicht ohne
weiteres einer adaquaten Verbreitung der Krankheit entsprochen hat 2.

In der Kreuzzugszeit'*2und den darauffolgenden Jahrhunderten intensi-
ver Handelsbeziehungen mit dem Orient tritt die Krankheit und was aus
mangelndem medizinischem Wissen unter dem Krankheitsbegriff «Lepra»
seit altester Zeit subsumiert wurde!3?, in erhohtem Male auf, so dal} eine
Verscharfung bestehender Mafilnahmen und eine Reihe von neuen Verord-
nungen zur Eindammung der Krankheit notwendig werden. Es konnte sich
so der landlaufige Eindruck verfestigen, die Lepra sei tiberhaupt erst mit den

o4



Kreuzziigen in Europa verbreitet worden 4. Mit der raschen Ausweitung der
Krankheit auch uber ganz Mittel- und Nordeuropa !5 ist eine Wende in ihrer
Beurteilung im offentlichen BewuBtsein festzustellen, wie noch naher
auszufuhren sein wird.

Die frithen frankischen Synodalerlasse treffen lediglich gewisse Sicher-
heitsvorkehrungen, um den gesunden Bevolkerungsteil zu schiitzen, wie
etwa die Sicherstellung des Lebensunterhaltes, um bettelndes Umherziehen
der Leprakranken zu vermeiden, oder aber auch die generelle Einschran-
kung von deren Freiziigigkeit. An eine strikte Durchfithrung dieser Erlasse
ist indes kaum zu denken, weil diese wiederholt in Erinnerung gerufen
werden mullten und fur eine strenge Absonderung der Kranken demnach
noch kein unmittelbarer Anlafl bestand. Anscheinend gentigten die einfa-
chen, pragnanten, aber doch stets im Gedachtnis wachgehaltenen Schutz-
mallnahmen, oder aber auch trat die Krankheit noch nicht in einer
Haufigkeit auf, daB} geschlossenes Vorgehen dagegen notwendig gewesen
wire. Allerdings hatte die Lepra und alle Hautkrankheiten, die dafir
gehalten wurden, zu dieser Zeit bereits Eingang in Schwur- und Rachefor-
meln zur Sanktion von Rechtsubertretungen gefunden !¢, was nicht nur auf
ihren abschreckenden Charakter, sondern vielleicht auch aufihre allmahlich
als Bedrohung empfundene Ausbreitung hin gedeutet werden konnte; das
KrankheitsbewuBtsein ist hierdurch, unabhingig von der tatsachlichen
Verbreitung der Krankheit, mit Sicherheit intensiviert und sensibilisiert
worden.

Lediglich das langobardische !” und das frankische Recht!8 kannten die
Moglichkeit der Ehenichtigkeitserklarung im Falle einer Lepraerkrankung,
obwohl nirgendwo vermerkt ist, ob und in welchem Umfang von dieser
Moglichkeit Gebrauch gemacht worden ist. Reaktionen gegen diesen
Rechtsbrauch treten erst relativ spat auf!?. Sie lassen einmal den Schluf} auf
eine verstarkte Ausbreitung der Krankheit zu, dann aber auch schon an die
Moglichkeit denken, daB3 durch wachsende diagnostische Sicherheit in der
Behandlung der Lepra deren KrankheitsbewuBtsein kritisch hinterfragt
wird.

Bevor wir uns den kirchlichen Riten der Ausgemeinschaftung der
Leprakranken zuwenden, ist kurz auf das offentliche BewulBtsein in der
Beurteilung der Krankheit einzugehen. Es ist zu eruieren, welche Vorstel-
lungsgehalte sich in einer Sprache mit der Krankheit verbinden, die
allenthalben als Gottesgeiflel empfunden, aber nur in begrenztem Bereich
auch so genannt wurde. Die Vollstandigkeit der Sprachzeugnisse kann nicht

55



gewihrleistet werden; aber schon wenige Beispiele verdeutlichen die Vielfalt
der aus den unterschiedlichen Erscheinungsformen der Krankheit abgeleite-
ten Vorstellungsbilder, die in einer Gesellschaft lebendig sind 2°. Die Namen
der Krankheit und ihre Bedeutungen lassen sich nach V. Klingmailler grob in
sechs Gruppen aufspalten, wobei notwendige Korrekturen moderner medi-
zingeschichtlicher Forschungen zum Thema eingebracht werden.

Die erste Gruppe nennt die Krankheit nach den Symptomen, wie Schorf
(ahdt.), Horn (frk.)?!, schwarende Haut (got.), die Glieder austrocknende
Krankheit (arab.), Warzenausschlag (japan.), Schuppe (griech.) oder Taub-
heit (chin.);

die zweite Gruppe orientiert sich am Aussehen der Kranken bzw. den
damit verbundenen Empfindungen fiir Aullenstehende. So heif3t die Krank-
heit im Islandischen «der stinkenden Leiche ahnlich». Als «Rauber»
empfindet sie das Phonizische; «Elephantiasis» bzw. «Leontiasis» nennt sie
das Griechische.

Geographische Lokalisierungsversuche hinsichtlich vermeintlicher Ur-
sprungslinder der Krankheit sind vielfach zeitgebunden: elephantiasis
graecorum, lepra arabum im Gegensatz zur lepra graecorum, die nicht der
Lepradiagnose im modernen Sinn entspricht, und morbus phoenicicus nennt
sie der Lateiner, Krimkrankheit der Uralrusse und Chinesentubel die Bewoh-
ner Hawaiis.

Nach dem Aufenthaltsort der Erkrankten nennt man die Krankheit bzw.
die Kranken Aussatzige, Ausmarkige, Feld- und Sondersieche im Deut-
schen, Griechischen und Hollandischen; Spitalseuche hingegen in den
skandinavischen Sprachen (danisch, norwegisch, schwedisch, estnisch).
Religiose Motive kommen zum Tragen im Franzosischen, wo Lepra als die
Krankheit des Lazarus bekannt ist. «Von Gott geschlagen und gepruft» bzw.
«vom Himmel als Strafe auferlegt» bedeutet der Wortinhalt im Hebrai-
schen, Arabischen und Japanischen. In Ungarn bezeichnet man sie als
Hollenkrankheit. Miselsucht oder Gute-Leute-Krankheit, Misellerie oder
Kummer wird als Wortbedeutung im Deutschen, Franzosischen und Russi-
schen angetroffen. Hier ist mehr die personliche Situation des Erkrankten in
den Vordergrund geruckt.

Aus dieser Vielzahl von Namensbedeutungen, von denen jede einem klar
umrissenen Vorstellungsbild entspricht, das in der jeweiligen Gesellschaft
lebendig war und mehr oder weniger bewul3t gehalten wurde, werden nun die
herausgegriffen, die zur Analyse derjenigen Weiheriten von Belang sind, mit
deren Hilfe die Kranken zwar aus der Gesellschaft ausgeschlossen, keines-

56



wegs aber aus dem gesellschaftlichen BewuBtsein getilgt wurden. Hier
wurde ihr Gedéachtnis vielmehr intensiviert, um dadurch der Bewaltigung
der zahlreich anfallenden sozial-karitativen Aufgaben am Leprakranken
dienstbar gemacht zu werden??. Da die hier zu behandelnden Sequestra-
tionsriten 23 ausschlieBlich aus dem franzosischen Raum stammen, von wo
aus sie in die westdeutschen und schweizerischen Grenzgebiete ausstrahlten,
im gesamten uibrigen deutschsprachigen Raum aber liturgische Quellen mit
dem Ziel der Ausgesellschaftung Leprakranker nicht bekannt sind 24, kom-
men fiir diese Untersuchung vorrangig die franzosischen, dann auch die
deutschen Wortbedeutungen der Krankheit und die daraus ableitbaren
Vorstellungsbilder im offentlichen BewuBtsein in Betracht.

Das Frankisch-Franzosische kennt das religios motivierte «mal ladre»
und die auf die Situation des Erkrankten bezogene Bezeichnung «miselle-
rie». Fur die Wirksamkeit auf das offentliche Bewul3tsein sind diese beiden
Bedeutungen von Interesse: misellerie mit dem Grundgehalt elend, zum
Erbarmen. Dies aktiviert einmal zum tatigen Helfen, driickt aber auch die
abgesonderte und gemeinschaftsferne Lebensweise des Betroffenen aus. Der
Gesichtspunkt des Erbarmens kommt verstarkt in der Wortbedeutung von
mal ladre zum Ausdruck. Aus der Liturgie und insbesondere aus der
Bildkatechese an Hand von Fresken an den Wanden romanischer Kirchen
war jedem Menschen das Bild des Lazarus lebendig 5. Sein Kontakt mit dem
Haus und seinen Bewohnern war reduziert auf ein kaum mehr unterschreit-
bares Minimum und trotzdem nicht vo6llig aufgehoben. Lazarus wurde im
biblischen Gleichnis wenigstens mit Abfallen versorgt und konnte darin die
Nahe einer Gemeinschaft verspiiren, die ihn zwar weitgehend isoliert aber
nicht vollig ausgeschlossen und vergessen hatte.

Wesentlich andere Vorstellungsgehalte ergeben sich aus den Krankheits-
namen im deutschsprachigen Raum. Hier dominieren die Bezeichnungen,
die den Aufenthaltsort und die Situation des Kranken ansprechen. Misel-
sucht, dem das lateinische miser zugrundeliegt, erweckt hier die Vorstellung
von Elend, d.h. im unbewohnten, oden Land lebend. Vollends wird diese
Bedeutung angesprochen in den Bezeichnungen aussatzig, ausmarkig,
feldsiech, sondersiech. Die Trennung von der Gemeinschaft war hier keine
partikulare mehr wie im franzosischen Verstandnis vom armen Lazarus,
sondern war total vollzogen. Der am Aussatz Erkrankte im deutschen
Sprachbereich durfte nicht an den Lazarus vor der Tiire denken, der noch
losen Kontakt mit der Gesellschaft hatte. Fur ihn bedeutete die Krankheit
das Ausgesetztsein, das Leben im unbewohnten Land, gelost von jeglicher

o7



Gemeinschaft mit den Menschen. Damit soll indes nicht gesagt sein, daf} all
diese verschiedenen Wortinhalte zu jeder Zeit in gleich hohem MaBe gultig
und bewullt gewesen sind und das darin Ausgedriickte tatsiachlich auch in
die Praxis iibergefiihrt worden ist. Es geniigte aber offensichtlich, wenn sie
als halbbewullte Tabuvorstellungen in der gelebten, gesprochenen und das
Leben gestaltenden Sprache wachgehalten und beachtet wurden. Vielleicht
ist dieser Sachverhalt auch ein erklarender Hinweis darauf, weshalb im
deutschen Sprachraum, bis auf die Grenzgebiete zu Frankreich hin, kein
Hinweis auf das Vorhandensein von Ritualien gegeben ist, die sich mit dem
Ausschlul} Leprakranker aus der Gesellschaft zu befassen gehabt hatten.
Der alteste erhaltene Ordo «Ad separandum leprosorum» 2% stammt aus
dem Kloster St. Albuin in Angers. Marténe, sein Herausgeber, legt dessen
Entstehungszeit in die Mitte des 11. Jahrhunderts; aus dieser Zeit stammt
auch der Kodex, in welchem er aufgefunden wurde?’. Mit dem darin
ausgesprochenen Verbot, beim AusschluBverfahren die Totenmesse zu
feiern, dem Kranken das Totengewand anzulegen oder ihn wie bei den
Exsequien zwischen brennenden Kerzen zu postieren, wird der Kranke als
Kranker gesehen und nicht als fur die Gesellschaft Toter. Als Formular fiir
die Sequestrationsmesse soll die Kranken-, Sonntags- oder Heiliggeistmesse
Verwendung finden; der AuszuschlieBende wird «Lazarus» genannt, d.h. in
Gegenwart der mitfeiernden Gemeinde mit dem biblischen Lazarus identifi-
ziert 28, Unter jeweiligen Segnungen werden dem in Prozession in die Kirche
eingeholten Kranken — nach einer langeren eindringlichen Belehrung iiber
seine nunmehrigen Pflichten?® — die Abzeichen seines neuen Standes
ibergeben: der Leprosenrock, das TrinkfaB3chen, der Ledersack und die
Holzklapper. Ferner wird er mit dem bendétigten Haus- und Arbeitsgerit
ausgestattet®. Am Ende der Zeremonie hat der Kranke einen neuen
gesellschaftlichen und religiosen Status erlangt. Er ist zum Geweihten
geworden und damit eo ipso aus der tibrigen Gesellschaft herausgehoben;
bezeichnenderweise ist die Einweisung ins Leprosorium dem Ritual der
Aufnahme von Novizen ins Kloster und der Monchsweihe nachgebildet 3.
Der Ordo I1 im sehr jungen Reimser Rituale von 158532 hebt hervor, daf3
beim Ausschlufl nicht das MeBformular «Os justi» der Bekennermesse
genommen werden solle, obgleich dies an einigen Orten noch tblich ist. Aus
diesem Hinweis lafit sich erkennen: wurde fiir die Sequestrationsmesse das
MeBformular fiir Bekennerheilige verwendet, dann war der Kranke, fiir den
die Messe gefeiert wurde, direkt oder indirekt dem Heiligentyp des Beken-
ners gleichgestellt, zumindest angenihert. Dies soll nunmehr vermieden

o8



werden, denn mit dieser Angleichung an das Heiligenideal ist ein theologi-
sches Problem aufgetreten. Es wird namlich die Krankheit mit dem
Fegefeuer gleichgesetzt, das jeder Glaubige erst nach seinem Tode zur
Lauterung durchzustehen hatte, ehe er in die volle Gemeinschaft der
Heiligen aufgenommen werden konnte 33, Dem an Lepra Erkrankten blieb
dieser jenseitige Lauterungsvorgang erspart, weil er durch die Krankheit ins
Diesseits verlagert worden ist. Mit seinem Tode also tritt der Leprakranke
unmittelbar in jenen Zustand der visio beatifica ein, der dem mittelalterli-
chen Menschen Lebenssinn und -ziel war. Damit glaubte man allem
Anschein nach den Ausschlull des Kranken aus der menschlichen Gesell-
schaft genligend aufgewogen, und da dieser in dem BewuB3tsein leben konnte,
im Tode einem Heiligen gleichgestellt zu sein, mochte der AusschluB fiir ihn
die Trostlosigkeit verlieren, die er gemeinhin an sich trug. Das religiose Tabu
einer Weihehandlung gab nach Auffassung des Ordo II dem Ausgemein-
schafteten hinreichenden Schutz. Es konnte den Kranken, von dessen
BewuBtseinsdeformierung wund seelischer Veranderung man bereits
wullte®!, davor bewahren, aus Angst oder Verbitterung zum Asozialen zu
werden. Vielleicht spielt der reformatorische Angriff auf die Heiligenvereh-
rung mit eine Rolle, weshalb man sich in diesem Ordo von der Vorstellung
distanzierte, der Leprose habe in seiner Krankheit das Fegefeuer auf Erden
und seiim Tode ein Heiliger; moglicherweise setzte sich auch die Erkenntnis
durch, daf} im Leprosorium jahrhundertelang auch Haut- und Geschlechts-
kranke als Gottesleute behandelt wurden 35,

Die auf diese Weise vor dem Kranken geschiitzte Gesellschaft der
Gesunden war dem geweihten Kranken gegeniiber zu besonderen Anstren-
gungen verpflichtet. Einmal im Jahr, in der Karwoche, durften die Leprosen
aus ihrer Isolierung heraustreten und als Sinnbild der aus ihren Grabern
auferstandenen Toten die gesunden Menschen an Tod und Auferstehung
erinnern ®%, was ihnen durch reichliches Almosen entgolten ward.

Einen ganz anderen Ton schlagen die jungen, aber noch vortridentini-
schen Ordines von Bourges/Sens und Chélon-sur-Saéne?” an. Was in den
Ordines von Angers und Reims untersagt ist, tritt hier in den Rubriken
erdriickend in den Vordergrund. Die Krankheit und der krankheitsbedingte
Ausschlufl aus der Gesellschaft wurden, wie schon im langobardischen
Recht, mit der gesellschaftlichen Toterklarung des Kranken belegt 3. Das
Motiv, der Gesellschaft gegentuiber tot zu sein und damit alle Rechte in ihr
verwirkt zu haben, spiegelt sich handgreiflich in diesen Sequestrationsriten
wider; der Kranke ist fuir die Welt gestorben; was ihm bleibt, ist das Leben in

59



Gott. Das Totengewand, mit dem er bekleidet wurde; die Messe mit
anschliefendem Libera; das symbolische Bewerfen mit Friedhofserde aus
dem Begrabnisritus und die schwarzen Leichentiicher, mit denen der
Kranke bedeckt werden muflte, sorgten fiir die Eindeutigkeit und Unwider-
ruflichkeit des bevorstehenden Ausschlusses, im Zuge dessen auch das
Vermogen des «Pauper», wie er nun genannt wird, eingezogen wurde, um
nicht die Pfarrei als Trager des Leprosoriums unnotig zu belasten. Der
abschlieende Satz «Et si ainsi le faites, vous accomplirez votre purgatoire
en ce monde, au partement duquel irez en paradis sans passer en purgatoire»
hat nach diesem Ritus kaum mehr etwas Trostliches an sich.

Das 1524 neu herausgegebene Rituale von Amiens sieht im Anschlul} an
altere Ordines sogar vor, daB} der Kranke in eine eigens zu diesem Zweck auf
dem Friedhof ausgehobene Grube gelegt und vom Priester dreimal mit Erde
beworfen wurde unter den Worten «De terra plasmasti me Domine ...» 3.
Immerhin aber 1aft dieser unglaublich harte Ritus beim Begréabnis eines
Ausgeschlossenen die Messe «Os justi», d. h. das Formular fiir einen nichtbi-
schoflichen Bekennerheiligen zu und gibt damit wenigstens den Umstehen-
den die glaubige Gewahr, daf3 der Verstorbene mit seinem Tode unmittelbar
in die Reihe der Heiligen aufgenommen worden ist.

An das skizzenhaft ausgebreitete Material, das im wesentlichen zwei
Typen von liturgischen Ausschluliverfahren erkennen liel, knupft sich eine
Reihe von Fragen und Vermutungen, die einer Klarung bediirfen und vom
Hintergrund der gesellschaftlichen Veranderungen im Verlauf mehrerer
Jahrhunderte her zu deuten sind. Zeitliche Fixierungen sind nicht méglich,
da im kirchlich-kultischen Bereich den veranderten Umstanden erst dann
verbindlich Rechnung getragen werden konnte, als diese Wandlungen einen
gewissen Abschluf} erreicht und die neuen Verhaltnisse sich einigermalBen
konsolidiert hatten. Zwei Verlagerungen im offentlichen Bewufltsein lassen
sich feststellen, die in den liturgischen Quellen ihren Niederschlag gefunden
haben. Die erste darf im Zusammenhang mit dem gesellschaftlichen Auf-
bruch am Beginn des 11.Jahrhunderts und den dadurch ausgelosten
Migrationen gesehen werden; eine Zeit also, in der die Lepra und alles, was
dafiir gehalten wurde, zu einer Massenkrankheit groBeren Ausmalles gewor-
den sein konnte. Zahlreiche Stiadteneugrindungen neben alteren aufstre-
benden Zentren von Handel und Verkehr wurden zu bisher nicht gekannten
Ballungsraumen mit starker Fluktuation, in denen sich die Lepra und mit
ihr gleichgesetzte kontagiose Erkrankungen rasch verbreiten konnten.
Kirche und Gesellschaft waren gleichermallen angesprochen, das Problem

60



zu bewaltigen und die Krankheit durch verscharfte BekampfungsmalBnah-
men in den Griff zu bekommen 4°.

Die zweite Bewulltseinswende liegt im 15./16. Jahrhundert und findet in
der gesellschaftlichen Toterklarung der Leprosen in den zu Beginn des
16. Jahrhunderts neu redigierten Ritualien zumindest ihren theoretischen
Hohepunkt und zugleich Abschluf34!. Es ist zu fragen, welche geistig-
religiosen, politisch-gesellschaftlichen oder wirtschaftlichen Faktoren, aber
auch welche Erkenntnisse der medizinischen Forschung diese Bewul3tseins-
anderungen ausgelost haben konnen??. Daf} die Bischofe im spanisch-
gallischen Raum schon friith die Leprakranken in ihren Schutz nahmen und
Bestimmungen zu ihrer Isolierung von Gesunden erlieBen, geht einmal auf
das biblische Vorbild der priesterlichen Lepraschau zurick4? und ist zum
anderen erklarbar aus der Wahrnehmung herrschaftlich-administrativer
Funktionen der Kirche in der spatantik-frihmittelalterlichen Stadt 44, Der
religiose Tabucharakter war bei ihren Verordnungen noch nicht dominie-
rend, vielmehr stand die Sorge um den Kranken im Vordergrund des
Bemiihens. Jahrhunderte spater war das religiose Tabu vorherrschend, als
die Leprosen durch einen der Monchsweihe nachgebildeten Ritus von der
Gesellschaft abgetrennt werden muf3ten.

Mit der Quasi-Weihe der Sequestration war ein neuer gesellschaftlicher
wie religioser Status erreicht, der sich auch in der Benennung der Leprosen
niedergeschlagen hat*. Damit war der Ausschlul} aus der Gesellschaft
irreversibel geworden und hatte offentlich-rechtlichen Charakter bekom-
men %, Ein Ausbruch aus dem religiosen Tabu, d. h. die Riickkehr in die volle
menschliche Gemeinschaft iiber das Mal} des Zugestandenen hinaus, hatte
diesen als gottgegeben angesehenen Status verletzt und schwerste Strafen
nach sich gezogen*’.

Es ist hier die Frage aufzuwerfen, welche Schichten der mittelalterlichen
Gesellschaft von der Lepra befallen waren und wer davon die Moglichkeit
gehabt hat, sich einem nicht tabuisierten Isolierungsgebot der kirchlichen
oder weltlichen Obrigkeit zu widersetzen.

Der erste Teil der Frage ist rasch zu beantworten: seit der Zeit der
Kreuzziige waren es nicht mehr nur die untersten Volksschichten, die an
Lepra und lepraahnlichen Dermatosen erkrankten, sondern auch die hohe-
ren Stande des Adels und Klerus®. Die im 11.Jahrhundert einsetzende
Errichtung von Leprosorien in allen groferen Stadten, die sich bis ins
14. Jahrhundert auf dem breiten Land fortsetzte??, legt die Vermutung
nahe, da} den leprosen Angehorigen hoherer Gesellschaftsschichten nicht

61



mehr das Los des Lazarus vor der Tire der Gesunden oder gar das der
ausmarkigen Feldsiechen zugemutet wurde. Sie standesgemal} unterzubrin-
gen konnte ein Grund dafiur gewesen sein, dall zahlreiche gut dotierte
Stiftungen fir Leprose entstanden sind, in denen noch weit hinein ins
Spatmittelalter adelige und geistliche Leprosen nachweisbar sind°. Von
diesen Stiftungen profitierten wohl auch armere Kranke, denen vor Errich-
tung der zahlreichen Leprosorien das harte Leben auBlerhalb der Gesell-
schaft bevorstand. Diejenigen Schichten der mittelalterlichen Gesellschaft
aber, fiir die vermutlich die gut dotierten Leprosorien gestiftet worden
waren, die Potentes namlich, waren es aber, die durch ihren Geburts- oder
Berufsstand uiber Moglichkeiten und auch die notige Macht verfiigt haben,
den obrigkeitlichen AusschlieBungsverordnungen zu widerstehen oder sich
ihnen sonst erfolgreich zu entziehen. Ein Brief Alexanders III. an den
Bischof von Lincoln aus dem Jahre 1183 oder 1184 bestimmte, dal} einem an
Lepra erkrankten geistlichen Pfriindeinhaber wenigstens ein Koadjutor
beizugeben sei, um ein scandalum unter den Glaubigen zu verhindern®!.
Aufgrund seiner Rechtsstellung war dieser namlich nicht ohne weiteres von
seiner Pfrunde amovibel und konnte sich einem nur administrativen
Ausschlullverfahren mit Erfolg entgegenstellen®2. Die Schaffung eines
eigenen kirchlichen Status jedoch, der dem Status des Bekennerheiligen
ahnlich war und eo ipso von den iibrigen Menschen absonderte, konnte
notwendig geworden sein, um die Gesellschaft wirksam vor der Krankheit zu
schiitzen und vor allem standesbedingte Riicksichten gegen hohergestellte
Leprosen dadurch zu umgehen, dal die Erlangung der visio beatifica
unmittelbar im Tode als Ziel vor Augen gestellt wurde. Dies war von der
Person und ihrer Stellung innerhalb der geburts- wie berufsstandisch
aufgebauten Gesellschaftsordnung unabhangig.

Schwieriger gestaltet sich der Erklarungsversuch, warum in der vorrefor-
matorischen Zeit mit der wiederaufgegriffenen Toterklarung?3? des Lepra-
kranken in das geschlossene und noch intakte religiose Tabu Elemente des
biirgerlichen Rechtes (Besitz- und Erbunfahigkeit) eindringen konnten. Wir
haben gesehen, dal} Lepra kein Grund war, bepfriindete Amter zu verlieren
oder ein bestehendes Eheband zu annullieren. Auch der leprose Konig
Balduin von Jerusalem hat, wenn wir Burchard von Ursberg Glauben
schenken diirfen, sich freiwillig der Ehe enthalten und ungezwungen seinen
Neffen Wilhelm zum Nachfolger gekront®t. Die personliche Freiheit des
Erkrankten war zwar eingeschriankt, er war aber durch seine Krankheit noch
keineswegs zum Pauper im rechtlich-politisch-offentlichen Sinne geworden.

62



Auch spricht die Zwangseinweisung ins Leprosorium nach dem Ordo I nicht
vom Giiterverlust des Eingewiesenen, obwohl anzunehmen ist, dal} die einer
klosterlichen Kommunitat angeglichene Lebensform im Leprosorium den
Gebrauch des Privateigentums beschnitt. In diesem Zusammenhang bemer-
kenswert und auf eine mégliche Antwort hinweisend, erscheint eine Stelle im
Defensor pacis des Marsilius von Padua?®. Dessen Auswirkungen auf die
staatskirchlichen Anschauungen insbesondere der Reformationszeit sind
hinreichend bekannt?®%. Besagte Stelle®” ordnet die Leprosenschau und die
Feststellbarkeit der Krankheit allein der Autoritat des Arztes zu, der seine
Legitimation ausschlieflich vom weltlichen Gesetz erhalten hat. Verleum-
dungen hingegen nennt er die Aussagen und Anordnungen der HI. Schrift zu
diesem Thema und meint damit die Leprosenschau der Priester im mosai-
schen Gesetz und im Anschlufl daran die kirchliche Leprosenschau . Damit
entkleidet Marsilius die Krankheit ihrer Sakralitat. Mag sie auch Gottesgei-
Bel sein, als Krankheit unterliegt sie dem fachlichen Urteil des Arztes und
nicht dem des Theologen. Damit aber war von der Krankheit nicht nur der
Gottesfluch genommen, sondern auch der Gottesschutz, der ihrer Sakralitat
anhaftete. Sie war Gegenstand der gesellschaftlich-rechtlichen Sphare des
Staates geworden und somit dessen Normen und Prinzipien unterworfen.

Dal} diese Entwicklung nicht erst in der Reformationszeit einsetzt, zeigt
einmal das allmahliche Verschwinden zahlreicher Leprosenhauser in den
Stadten, bzw. deren Umwandlung in Spitiler, und zwar nicht mehr unter
kirchlicher, sondern unter stadtischer Obhut. Dies laB3t sich seit dem
13. Jahrhundert beobachten®. Dem widerspricht nicht die nachweisliche
Stiftungsfreudigkeit fiir neue Leprosorien noch im 15. und 16. Jahrhundert
vor allem auf dem flachen Land %°. Als weiteres Indiz kann die Umwandlung
des Lazaritenordens zunachst in einen Ritterorden im 13. Jahrhundert und
dessen Aufthebung durch den Papst 1490 gesehen werden®!. Die Wende
zeichnet sich ferner ab in einer Verfolgungswelle gegen Leprosen, die den
Judenpogromen parallel lauft und, wie allgemein angenommen wird, auf
den reichen Besitz der Leprosorien abzielt. Benedikt XII. droht fiir den Fall
der Verfolgung von Leprosen die Exkommunikation an, woraus doch
geschlossen werden darf, dal} diese Bewegung nicht lokal beschrankt war %
inwieweit diese erneut sakral tabuisierende MaBBnahme von Erfolg begleitet
war, entzieht sich unserer Kenntnis.

Dabei vertragt es sich noch mit der glaubig-erregten, apokalyptisch
gefiarbten spatmittelalterlichen Religiositat, dal} trotz der fortschreitenden
Entsakralisierung der Krankheit, der zunehmenden Erkenntnis, daf} jahr-

63



hundertelang unter dem Gottesschutz des Leprosoriums mehr Nicht-Le-
prose gut gelebt haben, auch weiterhin in den Kartagen die Bewohner der
Leprosenheime bettelnd durch die Stadte ziehen®®, wo sie als lebendige
Zeichen der erwarteten Auferstehung, als die aus ihren Grabern Erstande-
nen der Endzeit angesehen wurden. Fraglich bleibt es allerdings, und ein
Kenner der Materie ¢ bezweifelt dies, ob die ins 16. Jahrhundert tradierten
und teilweise noch neu kodifizierten Sequestrationsriten in dieser Zeit
uberhaupt noch Anwendung gefunden haben und nicht lediglich als ehrwiir-
dige historische Relikte sich in den liturgischen Biichern erhalten haben.

Anmerkungen

! Der Beitrag wurde gesendet am 26. Januar 1975; vgl. auch das Buch der Autorin, Dem Tode
geweiht? Lepra ist heilbar, Percha 1974.
2 Zu dieser Problematik siehe die grundlegenden Ausfithrungen von G. W. Allport, Die Natur
des Vorurteils, K6ln 1971.
® Ob in der verstarkten Auseinandersetzung mit dem Thema Krankheit und Tod in jingster
Zeit bereits eine Tendenzwende zu sehen ist, mag dahingestellt bleiben. Vgl. auswahlweise
Ph. Ariés, Geschichte des Todes. Abendlandische Einstellungen zum Tode vom 9. Jahrhun-
dert bis zur Gegenwart. Miinchen 1979; F.Bockle, Menschenwiirdig sterben, Einsiedeln/
Ko6ln 1979; A. Gugler (Hrsg.), Wenn Kinder nach dem Tod fragen, Miinchen 1979; A. Mander,
Kunst des Sterbens, Regensburg?® 1979; J. Mayer-Scheu, R. Kautzky, Heilen — die vergessene
Dimension des Krankenhauses. Freiburg/Gottingen 1979; G. Scherer, Das Problem des Todes
in der Philosophie, Disseldorf 1979; P.Tournier, Vom Sinn unserer Krankheit, Frei-
burg/Basel/Wien 1979.
Nach Aretaios, der an der Wende vom 2. ins 3. nachchristliche Jahrhundert lebte und die
eindriicklichste, ja klassische Beschreibung der Elephantiasis lieferte, wurden bei Griechen
und Romern die erkrankten Personen ausgemeinschaftet. Vgl. H. M. Koelbing und A. Stett-
ler-Schir, Aussatz, Lepra, Elephantiasis Graecorum — zur Geschichte der Lepra im
Altertum. In: H.M.Koelbing/M.Schiar-Send/A. Stettler-Schar/H. Triimpy, Beitrdage zur
Geschichte der Lepra. Ziircher medizingeschichtliche Abhandlungen, Neue Reihe 93, Ziirich
1972, 34-54; hier 43 ff., ferner A.Stettler, Lepra und Pest in der Antike. In: Antike Welt 8/4,
Ziirich 1977, 42—44, hier 43.
5 Es ist in keinem Falle der Nachweis zu erbringen, dafl vorhandene Sequestrierungs-Riten
auch tatsachlich zu jeder Zeit in Anwendung gebracht worden sind.
8 Vgl. hierzu die wenig differenzierende und zu historischen Verallgemeinerungen neigende
Untersuchung von O.Schlotter, Die Geschichte der Lepra und Pocken in Europa, Miinchen
1966, 11 ff.
Vgl. hierzu die altere Studie von G.Kurth, La Lépre en Occident avant les Croisades, Paris
1891.
8 MGH Conc. I, Cap. XXI, p.107/15, Concilium Aurelianense, 28.10.549: «... specialiter
tamen de leprosis id pietatis causa convenit, ut unusquisque episcoporum, quos incolas hanc

7

64



infirmitatem incurrisse tam territorii sui quam civitatis agnoverit, de domo ecclesiae iuxta
possibilitatem victui et vestitui necessaria subministret ...»

MGH Conc. I, Cap.VI, p.154/27, Concilium Lugdunense, Mai 583: «... ut uniuscuiusque
civitatis leprosi ... ab episcopo ecclesiae ipsius sufficientia alimenta et necessaria vesti-
menta accipiant, ut illis per alias civitates vagandi licentia denegetur».

Vgl. ferner F.Merzbacher, Die Leprosen im alten kanonischen Recht. In: ZSavRGkan 84
(1967), 27—-45; hier 28.

MGH Leg. 11, Capitularia, Cap. XX, p.244: «De leprosis, ut se non intermisceant alio

o

populo».

10 MGH Script. rer. Merov. I, Gregorii ep. Turon. hist. liber VIII, 402/1; ebd., Eugipii Vita
S.Severini, 26/1, 34/2.

MGH Script. rer. Merov. I11, Vita vel passio S. Desiderii a Sisebuto Rege composita, 632/14;
ebd., Passio S. Desiderii Episc. et Mart., 640/10; ebd. Vita Sti. Gangerici Ep. et Conf. 653/20.
MGH Script. rer. Merov. IV, Vitae Columbani Abbatis II, 147/7; ebd. Vita Romarici
Abbatis Habendensis, 223/19; ebd., Vita Richarii Conf. Centulensis Auctore Alcuino,
392/11; ebd., Virtutes Sti. Fursei, 441/6.

Ferner MGH Script. rer. Merov. V, 449/10, 565/6, 620/20; VI, 383/28; V11, 446/5.

11 Weitere Beispiele von Heilungen fiithrt F.Meffert, Caritas und Volksepidemien, Freiburg

1925, 37ff., an; zur Gesamtthematik des Heiligen in der merowingischen Gesellschaft siehe

das grundlegende Werk von F.Graus, Volk, Herrscher und Heiliger im Reich der Merowinger.

Studien zur Hagiographie der Merowingerzeit. Prag 1965; ferner hat zu diesem Thema

Stellung genommen K. Bosl, Der «Adelsheilige». Idealtypus und Wirklichkeit, Gesellschaft

und Kultur im merowingerzeitlichen Bayern des 7. und 8. Jahrhunderts. Gesellschaftsge-

schichtliche Beitrige zu den Viten der bayerischen Stammesheiligen Emmeram, Rupert

und Korbinian. In: Speculum Histortale. Festschrift J. Sporl, Miinchen 1965, 167—-187.

12 Auf diesen Umstand weist mit Nachdruck hin A.Stettler-Schar, Leprologie im Mittelalter
und in der frithen Neuzeit, in: H. M. Koelbing/M. Schir-Send/A. Stettler-Schar/H. Trimpy,
Beitrige zur Geschichte der Lepra, a.a.0., 55-83, hier 66; ferner in «Lepra und Pest in der
Antike», a.a.O., 43.

138 Zu den Kreuzziigen vgl. S. Runciman, Geschichte der Kreuzziige, Miinchen 1968.

13b Zu dieser Problematik siehe den bereits genannten Beitrag «Aussatz, Lepra, Elephantiasis
Graecorum ...» von H.M.Koelbing und A.Stettler-Schar, a.a.0. Zunehmende diagno-
stische Sicherheit in der Behandlung der lepromatésen wie tuberkuloiden Form der
Krankheit ist erst seit dem ausgehenden 13. Jahrhundert feststellbar; vgl. hierzu A. Stett-
ler-Schar, Leprologie ..., a.a.0., bes. 66 {t.

14 Diese Meinung vertritt, ohne die Lepra von anderen Hautliasionen abzugrenzen, auch noch
O.Schlotter, Die Geschichte der Lepra und Pocken in Europa, Miinchen 1966, 2.

15 Siehe auswahlweise K.Schneider, Die Geschichte der Lepra im Kreise Memel und das
Lepraheim in Memel, Berlin 1942; A. Deibele, Das Katharinenspital zu den Sondersiechen in
Schwibisch Gmiind, Schwiabisch Gmiind 1966; J.G.Andersen, Studies in the medieval
diagnosis of Leprosy in Denmark, Copenhagen 1969; G. H. Klovekorn, Der Aussatz in Kéln,
Miinchen 1972; ausschlieBlich auf Sekundarliteratur bauen die Ausfithrungen O.Schlotters
zum Thema der Ausbreitung der Lepra im europaischen Raum auf.

16 MGH Dipl. Karol. I, 259/40, Immunitatsbestatigung Karls d.Gr. an die Kirche von Paris

(774-800): «Si quis vero, quod absit, contra hoc nostrae auctoritatis edictum vel concessum

65



17

18

19

20

21

22

23

insurgere temptaverit, in dei omnipotentis incurrat maledictionem et artatus atque
constrictus igneis cathenis profunde inferni percussione sanctae dei genetricis Mariae et
omnium sanctorum horum episcoporum sit anathematizatus atque divina ultione perfossus
animum exspiret vindicationis lepre laniatus.»

Siehe ferner Mansi, Suppl. ad Tom. XVII, 1097, Liber sept. Capitularium, ¢. CCCXXT;
ebd., 1293, Capitula Herardi Archiep. Turon., wo dieses Zitat wiederholt wird.

Vgl. P.A.Dold, Zum Langobardengesetz. Neue Bruchstiicke der altesten Handschrift des
Edictus Rothari. In: Deutsches Archiv fiir Geschichte des Mittelalters 4 (1941), 1-52.

MGH Fontes tur. Germ. antiqui, c.176/36, Edictus Rothari; ebd., ¢. 180/37.

MGH Leg. 11, Capitularia, Decretum Compendiense 757, 39/11; ebenso bei Mansi, Suppl. ad
Tom. XV1II, 184, Cap. Compendiense, 787, ¢c. XVI.

Papst Alexander II. (1061-1073), vor allem aber Alexander ITI. (1159-1181), dann auch
Urban III. (1185-1187) wandten sich strikt gegen die Moglichkeit einer Eheauflosung im
Erkrankungsfall eines Ehepartners. Vgl. Ph. Jaffé, Regesta Pontificum Romanorum 11, 370,
n. 13773 (8848), Schreiben «Leprosis autem» Alexanders II1. an den Bischof von Beauvais,
worin er hervorhebt, «mulierem lepra percussam seu alia gravi infirmitate detentam non
esse a viro propterea separandam ...» Zur Stellung des Eherechtes der Leprosen innerhalb
der kanonistischen Entwicklung siehe vor allem F.Merzbacher, Leprosen ..., a.a.0., bes.
32 ff,

Die Namen fiir die Lepra sind entnommen V. Klingmiiller, Die Lepra, Berlin 1930, 2{.; sie
sind jedoch zu erginzen und teils zu berichtigen durch H.M. Koelbing und A.Stettler-
Schir, Aussatz, Lepra ..., a.a. 0. Ohne auf die Einzelbeitrage naher eingehen zu konnen, sei
auf den fiir diese Thematik einschligigen Sammelband von L.Schmidt, Wortfeldforschung.
Zur Geschichte und Theorie des sprachlichen Feldes. Darmstadt 1973, verwiesen.

Nach Triimpy bezieht sich der Begriff « Horn» jedoch nicht auf ein Krankheitssymptom,
sondern auf das Hornsignal zur Warnung Gesunder. Vgl. H. Trimpy, Die Aussitzigen in
der mittelalterlichen Gesellschaft. In: Beitrige zur Geschichte der Lepra, a.a.0., 84-93, hier
84.

Schon Gregor II. hatte in seinem Schreiben vom 22.11.726 an Bonifatius das Recht
der Leprosen auf Teilhabe an der Eucharistiefeier betont: MGH FEpist. 111, 277/1,
weiterhin Papst Zacharias in seinem Brief an Bonifatius vom 4.11.751: MGH Epist. 111,
370/41.

Die Riten sind verdffentlicht bei E.Marténe, De antiquis ecclesiae ritibus libri 111,
Antwerpen 1763, 358-362. Weitere Riten aus Metz (1543), Toul (1616) und Verdun
(1507-1554), die bei Marténe nicht enthalten sind, von den hier aufgefiihrten Riten jedoch
wenig abweichen, bringt J. P. Kirch, Die Leprosorien Lothringens, insbesondere die Metzer
Leproserie S.Ladre bei Montigny. In: Jahrbuch d. Gesellsch. f. lothr. Geschichte und
Altertumskunde 15 (1903), 46-109, hier 67-74. Widersprochen werden muf} dort der
Verallgemeinerung S.66, wonach die Sequestrations-Zeremonien mit Ausnahme verschie-
dener Einzelheiten «im GroBen und Ganzen dieselben in der ganzen Christenheit» gewesen
seien. Zu dieser Behauptung fehlen die offensichtlich nicht vorhandenen Belege. Auf das
Fehlen ahnlicher Riten fiir Deutschland weist auch I'. Meffert, Caritas und Volksepidemien,
a.a.0., 85, hin. Auch A.Franz, der profunde Kenner der deutschen liturgischen Quellen,
fiihrt sie in seinem zweibandigen Werk Die kirchlichen Benediktionen im Mittelalter, Graz
21960, nicht auf.

06



24

25

26

27

28

29

30

31

32

33

34

35

36

Lediglich im Codex epistularis der Monumenta Garsensia (MB I, Nr.34, S.100f.) findet sich
ein Briefvordruck der geistlichen Aufsichtsbehorde (Archidiakonat Gars) zur Bestatigung
an die Pfarramter, daf bei der untersuchten Person kein positiver Leprabefund vorliegt.
Lukasevangelium 16, 19-31.

Es handelt sich hier nicht um Weihen im streng kirchenrechtlichen Sinn, weshalb besser der
unschone Ausdruck «Quasi-Weihe» verwendet werden sollte. Vgl. E.Eichmann/K. Mors-
dorf, Kirchenrecht 11, Miinchen/Paderborn/Wien 101961, 96 ff.

E.Marténe, a.a.0., XIX, Syllabus librorum ...: Die Kodifizierung des Ritus in der Mitte
des 11.Jahrhunderts schlieB3t nicht aus, daf} er bereits lingere Zeit vorher in Gebrauch
gewesen ist.

Marténe, 358, Ordo I, Modus pro ejectione leprosorum: «... Primo presbyter indutus
superpelliceo cum stola & aqua benedicta accedat ad domum Lazari, qui Lazarus indutus
tunica, seu clamyde lazareo debet venire ad ecclesiam cum sacerdote & processione, nec
induitur pannis mortuorum ... quia non est mortuus corpore, sed propter morbum leprae ab
omnibus est expulsus ...»

Die wichtigste Verpflichtung ist das Meiden der Orte und Gelegenheiten zur Begegnung mit
Gesunden, also der Kirchen, Jahrmaiarkte, Miihlen, Briicken, Wirtshauser, tiberhaupt
grofler Menschenansammlungen; ferner das Verbot, Dinge anzufassen und zu beniitzen, mit
denen Gesunde in Beriithrung kommen kénnten (Geschirr, Brunnen, Kleider usw.).

Es folgen die Gegenstande im Originalwortlaut des Ritus: «... Premier, une tarterelle,
souillers, chauses, robe de camelin, une housse, & un chaperon de camelin, deux paires de
drapeaux, un baril, un entonnoir, une couroie, ung coustel, une escuelle de bois. Item on luy
doit faire une maison & ung puis; il doit avoir ung lit estofé de coutte, coussin & couverture,
deux paire de drap a lit, une hache, ou ung escrin fermant a clef, une table, une selle, une
lumiere, une paelle, une aindier, des escuelles a mangier, ung bassin, ung pot a mettre cuire la
chair.»

Vgl. P.de Puniet, Das Romische Pontifikale 11, Klosterneuburg 1935, 55ff.; vgl. ferner
F.Meffert, Caritas und Volksepidemien, a.a. 0., 124 {f., der das klosterahnliche Leben in den
Leprosorien schildert. Bestitigt wird dies durch die sehr junge Hausordnung des St. Serva-
tiusstiftes in Augsburg aus dem Jahre 1613. Das Stift war einstens als Leprosenhaus
gegrundet worden: Stadtarchiv Augsburg, Akt «Krankenhaus II», St.Servatiusstift
Nr. 13.

Marténe, 359f.: Dieser Ordo — der von Marténe vorangestellte Syllabus, XXTII, nennt die
Quellen dieses Rituale «vetus», d.h. mit Sicherheit vor dem 16. Jahrhundert entstanden —
enthalt samtliche Mef3texte, wobei die Lesungen auf den aussitzigen Syrer Naaman und die
zehn Aussatzigen im 17. Kapitel des Lukasevangeliums eingehen.

Klar ausgesprochen findet sich dieser Gedanke, allerdings in anderem Zusammenhang, in
den noch zu besprechenden Ordines IIT und V.

Vgl. S.N. Brody, The disease of the soul. Leprosy in medieval literature. London 1974; ferner
W.Frohn, Lepradarstellungen in der Kunst des Rheinlandes, Berlin 1936.

V.Klingmiiller, Lepra, a.a.0O., 11. A.Stettler-Schar, Leprologie, 76ff., weist auf die
kritische Auseinandersetzung der Arzte des 16. Jahrhunderts mit den Autoren der Uberlie-
ferung hin, in denen Fehldiagnosen endgiiltig beseitigt werden konnen. Der Mediziner Felix
Platter (1536—-1614) sieht Syphilis und Skorbut bereits deutlich getrennt von der Lepra.
Diesen Brauch erwahnen F.Meffert, Caritas und Volksepidemien, a.a.0O., 82, ferner

67



37

38

39

40

41

42

43

44

45

W. Riiger, Mittelalterliches Almosenwesen. Die Almosenordnungen der Reichsstadt Niirn-
berg. Niirnberg 1932, 24.

Marténe, 360f., Ordo III aus dem Rituale von Bourges und Sens; Ordo V aus dem Rituale
von Chalon-sur-Sadne; da der Syllabus, XX, beide Ritualien mit «vetus» bezeichnet, darf
ihre Entstehung wohl vor dem 16. Jahrhundert angenommen werden.

Der Kranke wird in der Kirche so postiert und behandelt, wie es mit dem Leichnam beim
Requiem geschieht, «... similitudinem mortui gerens, quamvis vivat in corpore»; mit den
Worten «sis mortuus mundo, vivens iterum Deo» wird der Leprose mit Erde beworfen.

«In meditullio temporis paretur parva fovea in cimiterio ad quam incedant cantando Resp.
Libera me Domine & c., cum versiculis, & eam ingradiatur infirmus, & sacerdos accipiat
terram cum palla, quam trina vice ponat super caput infirmi, si laicus fuerit; si vero fuerit
sacerdos, jacet terram super corpus ejus ...»

Zur gesellschaftlichen Mobilitéat dieser Epoche siehe K.Bosl, Die Grundlagen der modernen
Gesellschaft im Mittelalter, 2 Bde., Stuttgart1972, 161ff., 212 {f.

Auch in dieser Epoche stehen, wie schon im 11. Jahrhundert, weniger religiose als vielmehr
gesellschaftliche Umbriiche im Vordergrund. Pauschal darf gesagt werden, dal} mit der
Einfithrung der Reformation stadtische Herrschaft und buirgerliches SelbstbewuBtsein mit
der Ubernahme zahlreicher ehedem rein kirchlicher Kompetenzen ihren Hohepunkt
erreicht hatten. Vgl. hierzu B. Moeller, Deutschland im Zeitalter der Reformation, Gottingen
1977, 311f., 42 ff., vor allem 111ff.

Hier ist auf die zusammenfassenden, auf das komplexe Wechselspiel aller in einer
Gesellschaft wirkenden Krafte sich beziehenden Studien von Karl Bosl zu verweisen:
K.Bosl, Der Aufbruch von Mensch und Gesellschaft. Eine epochale Struktur in der
europaischen Geschichte. In: R.Krohn/B. Thum/P. Wapnewski, Stauferzeit I. Geschichte,
Literatur, Kunst, Stuttgart 1979, 11-27; ders., Die Reformation. Versuch einer Bestim-
mung ihres historischen Ortes und ihrer Funktion in Gesellschaft und Kultur Europas. In:
ZBLG 31 (1968), 103—123; ders., Gesellschaftliche Anpassung und personliches Engage-
ment. Kirche, Welt und Individuum im Reformationszeitalter (1420-1530). In: A.Schade,
Albrecht Diirer. Kunst einer Zeitwende. Regensburg 1971, 17-37. Zur diagnostischen
Entwicklung in der Leprabehandlung seit dem 13.Jahrhundert siehe A.Stettler-Schar,
Leprologie, a.a. 0., 66-83.

Siehe hierzu die Reinheitsbestimmungen im 13. und 14. Kapitel des dritten Mose-Buches,
obgleich es inzwischen gesicherte Erkenntnis ist, daf3 die dort beschriebene weillfleckige
Dermatose so wenig eine Lepradiagnose im modernen Sinne darstellt, wie die Krankheit des
Hiob. Vgl. H.M. Koelbing und A.Stettler-Schér, Aussatz, Lepra, Elephantiasis Graeco-
rum, a.a.0., 38f.

Vgl. K.Bosl, Grundlagen, a.a.0., 18ff., mit zahlreichen Literaturhinweisen, ferner die von
F.Prinz herausgegebene Aufsatzsammlung Ménchtum und Gesellschaft im Friihmittelalter,
Darmstadt 1976.

Sie werden Gute Leute, Pauperes, Martyres Christi genannt, ferner Lazari, Malozen,
Gottesarme. Siehe hierzu G.Kurth, La Lépre en Occident, a.a. 0., 19; F.Meffert, Caritas,
a.a.0., 137; T.Stark, Christliche Wohltitigkeit im Mittelalter ..., a.a.0., 54; A. Mitterwie-
ser, Verzeichnis der in Bayern entstandenen stidtischen und mirktischen Hospitiler,
Leprosenhauser und verwandten Wohltatigkeitsanstalten. In: M. Doeberl/K.v. Reinhard-
stottner, Forschungen zur Geschichte Bayerns 14 (1906), 289-314; hier 290f., 293; R. Vir-

68



chow, Zur Geschichte des Aussatzes und der Spitéler, besonders in Deutschland. In: Archiv
f. pathol. Anatomie und Physiologie und fiir klin. Medizin 18 (1860), 273-329, hier 328.

4 Vgl. hierzu die Ausfithrungen iiber das Weiherecht bei Eichmann/Morsdorf, Kirchenrecht
II,a.a.0., 96 ff.

47 Zur Tabuverletzung und zu den geglaubten Folgen siehe L. Lévy-Bruhl, Die geistige Welt der
Primitiven, Darmstadt 21969, 242 ff., ferner S. Freud, Totem und Tabu, Frankfurt 1962, und
die Einzelbeitrage in L. Petzold (Hrsg.), Magie und Religion, Darmstadt 1978.

8 So F.Meffert, Caritas, 47; J.P.Kirch, La Lépre, 54, 74f.; V.Klingmiller, Lepra, 55;
T.Stark, Wohltitigkeit, 55; D.Knowles/R.N. Hadcock, Medieval Religious Houses. Eng-
land and Wales. London/New York/Toronto 1953, 305.

4 In Auswahl siehe F.J. R. Tolivar, Hospitales de leprosos en Asturia durante les edades media y
moderna, Salamanca 1966; F. Buhler, Der Aussatz in der Schweiz, 3 Teile, Ziirich 1902—-1905;
fur Bayern einschlieSlich der Rheinpfalz siehe A. Mitterwieser, Geschichte der Stifiungen und
des Stiftungsrechtes in Bayern, Munchen 1907, 79ff.; fir Wurttemberg R.Virchow, Zur
Geschichte des Aussatzes ..., 75ff. Eine Liste aller vor dem 12. Jahrhundert in Europa
entstandenen Leprosorien bringt G. Kurth, La Lépre, 251,

50 Auf die Existenz von Siechenhdusern fiir Arme und Reiche in Metz und Troyes weist
H. Trimpy, Die Aussétzigen in der mittelalterlichen Gesellschaft, a.a. 0., 89, ausdriicklich
hin. Davon ausgehend wire die naheliegende Frage zu iiberpriifen, ob auch in anderen
Stadten mit mehreren Leprosorien standische Riicksichten bei deren Griindung maf3gebend
waren. Ferner muliten die Titelheiligen von Leprosorien und ihren Kirchen daraufhin
iiberpriift werden, ob typische Standesheilige (z.B. Georg als Adelspatron) bei der
Namengebung Beriicksichtigung gefunden haben. Beide Fragestellungen iibersteigen den
Rahmen dieser Arbeit.

51 Der Brief ist abgedruckt bei W.Holtzmann/E. W.Kemp, Papal Decretals Relating to the
Diocese of Lincoln in the Twelfth Century, Hereford 1954, 52f.

52 Eingehender beschaftigt sich mit diesen Fragen I'. Merzbacher, Leprosen, a.a. 0., 40ff.

8 Die Rubriken zum Ordo I von Angers (11. Jh.) betonen, «quia non est mortuus corpore, sed

propter morbum leprae ab omnibus est expulsus». Im Ordo III von Bourges/Sens (vor dem
15.Jh.) lauten die Rubriken schon «similitudinem mortui gerens, quamvis vivat corpore»,
und in Ordo IV (1524) und Ordo V (vor dem 15.]Jh.) finden sich die gleichlautenden
Rubriken «si mortuus esset, si fuerit pauper». Schon der Begriffswandel von Lazarus tiber
das neutrale leprosus zu pauper driickt den Rechtsverlust des Kranken aus, denn pauper
bedeutet in diesem Zusammenhang eindeutig macht- und rechtlos. Vgl. hierzu K. Bosl,
Potens und Pauper. Begriffsgeschichtliche Studien zur gesellschaftlichen Differenzierung
im frithen Mittelalter und zum «Pauperismus» des Hochmittelalters. In: Friihformen der
Gesellschaft tm mattelalterlichen Europa, Miinchen/Wien 1964, 106—134.
Acta Sanctorum, Sept.1, 166 bringt in der Verena-Vita eine Stelle, in der die Leprosen
gleichlautend mit den «pauperes Christi» genannt sind. Zu den pauperes Christi im
Gegensatz zu den pauperes cum Lazaro und den pauperes cum Petro siehe A.Lazzarino del
Grosso, Armut und Reichtum im Denken Gerhohs von Reichersberg, Miinchen 1973, 24 ff.

5 MGH Script. XV1, Burchardi Praepositi Urspergensis Chronika, 59.

5 Zu Marsilius von Padua (ca. 1275/80-1342/43) siche das Nachwort in der gekiirzten, von
H.Rausch herausgegebenen deutschen Ausgabe des Defensor pacis, Der Verteidiger des
Friedens, Stuttgart 1971, 214—241, mit zahlreichen Literaturangaben.

69



5 Vgl. R.Scholz, Marsilius von Padua und die Genesis des modernen StaatsbewuBtseins. In:
HZ 156 (1936), 88-103.

57 MGH Leg. IV, Const. VIII, 252f., §§ 9/10; ferner 568, § 24.

3 Es ist anzunehmen, dal Marsilius die Ergebnisse der Lepraforschung seiner Zeit bekannt
gewesen sind und sein Urteil maBgeblich beeinflullt haben. Zur Bedeutung der Mediziner
Bernard de Gordon, vor allem aber des Chirurgen Guy de Chauliac (11368) fur die
Lepradiagnose vgl. A.Stettler-Schar, Leprologie, 66 ff.

59 J.Sydow, Kanonistische Fragen zur Geschichte des Spitals in Stidwestdeutschland. In: HJb
83 (1964), 54—68.

60 A. Mitterwieser, Verzeichnis, a.a. 0. (Anm. 49).

61 F'. Merzbacher, Leprosen, a.a.0., 43 ff. (Anm. 8).

62 F'. Meffert, Caritas, a.a.0., 121f. (Anm. 10).

63 . X.Barlehner, Die Entwicklung der karitativen Wohlfahrtspflege in Bayern, Niirnberg
1927, 138.

¢ Miundliche Mitteilung von Herrn Univ. Prof. DDr. W. Diirig in Miinchen.

Summary

The history of leprosy in Europe from the early Middle Ages to the beginning of the 16th
century is at the same time the history of a religious taboo. The European society of the 10th
and 11th century was compelled to create a new social state for the leper, like that of monks or
other sacred persons; by this means it was possible to restrict leprosy but also to take care of the
lepers. The critical and enlightened mentality, propagated vehemently in the 15th century,
consequently secularized the taboo, sheltering leprosy and well endowed institutions for lepers
the centuries before.

Dr. Hermann Hérger
Deutschherrnplatz 3
D-8897 Pottmes-Echsheim

70



	Krankheit und religiöses Tabu : die Lepra in der mittelalterlich-frühneuzeitlichen Gesellschaft Europas

