
Zeitschrift: Gesnerus : Swiss Journal of the history of medicine and sciences

Herausgeber: Swiss Society of the History of Medicine and Sciences

Band: 38 (1981)

Heft: 1-2: Festschrift zum 70. Geburtstag des Basler Medizinhistorikers Prof.
Dr. med. Heinrich Buess

Artikel: Der Arzt als Zeuge des Lebens : Heinrich Buess zum siebzigsten
Geburtstag

Autor: Schipperges, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-521029

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-521029
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Arzt als Zeuge des Lebens

Heinrich Buess zum siebzigsten Geburtstag

Von Heinrieb Schipperges

Einführung

Den Topos vom Arzt als dem «Zeugen der Szenen des Lebens» verdanken wir
dem Bonner Kliniker Christian Friedrich Nasse (1778—1851). Das anschauliche

Bild läßt sich zurückverfolgen bis auf älteste Zeiten und entspricht einer
besonders eindrucksvollen archaischen Leitfigur des ärztlichen Denkens
und Handelns. Der Arzt hat den elementaren Szenen des Lebens — der
Geburt, dem Sterben und allen kritischen Phasen zwischendurch — immer
nahegestanden; er ist nicht nur der getreueste Beobachter der Leiden,
sondern auch der beständigste Begleiter der Kranken gewesen. Er ist der
Fachmann für Leiden, und er wendet die Not.

Wir beschränken uns bei dieser historischen Skizze — Heinrich Buess zu
Ehren und in dankbarer Verbundenheit — auf drei Bereiche: 1. auf einige
wenige Bilder und Figuren in der antiken und mittelalterlichen Heilkunde,
2. das Arzt-Patienten-Verhältnis bei Paracelsus und seine exemplarische
Zeugenschaft und 3. auf den Arzt als einen Zeugen des Lebens bei Friedrich
Nasse. Abschließend wollen wir versuchen, die Möglichkeiten und auch die
Grenzen eines solchen Leitbildes für die moderne Medizin aufzuzeigen.

1. Zeugen des Lebens in Antike und Mittelalter

Als ein fachkundiger Interpret des «logos» von «bios» begegnet uns der Arzt
zum ersten Male in voller Deutlichkeit in der antiken Medizin. Mit der

biographischen Szenerie weiß vor allem der hippokratische Arzt immer auch
das soziale Fluidum zu verbinden, wobei ein Feld das andere - oft bis in den
Wortlaut hinein — zu spiegeln vermag. In den hippokratischen Schriften ist
immer wieder von einer Medizin die Rede, die um das humorale Fließgleichgewicht

des Organismus kreist, um auszugleichen und zu regulieren. Die
Medizin ist gleichsam eine universale Proportionskunde und von daher der
Musik so verwandt. Sie erfaßt alle Mißstimmungen und bringt sie über eine

Gesnerus 1/2 (1981) 105



Konsonierung zur Harmonie, zu einer Isonomie und Eukrasie. Der Arzt ist
der Moderator, der Maß nimmt und auch Maßstäbe setzt. Er gleicht die
Verluste der Gewichte wieder aus; er kennt die Mitte und weiß um die
Grenzen: Er ist der Steuermann, der Kybernetes einer humanen Lebensführung.

Mit seinem Patienten wie mit einem Partner umzugehen, ist nach Piaton
geradezu das Wesen eines freien Arztes. «Der Arzt teilt seine Eindrücke dem
Kranken und dessen Freunden mit, und während er sich über den Kranken
unterrichtet, belehrt er ihn gleichzeitig, soweit dies möglich ist. Er
verschreibt ihm nichts, ohne ihn zuvor davon überzeugt zu haben. Und so, mit
der Hilfe der Unterredung und der Überredung, dem guten Ratschlag auch,

beruhigt der Arzt seinen Patienten und bringt ihn dadurch erst in einen

Zustand, der es ermöglicht, ihn nach und nach der Gesundheit zuzuführen.»
Wer seinen Patienten dagegen nur traktiert und ihm seine Verordnungen
zudiktiert, der ist kein freier Arzt, sondern ein Sklaven-Arzt. Ihm liegt nichts
an einem Sinn von Leid; er verzichtet auf das Gespräch. Er stellt den
Kranken lediglich wieder her: macht ihn leistungsfähig und genußfreudig.
Er ist — so würden wir heute sagen — der Kesselflicker des Kapitals!

In seinen «Gesetzen» gibt Piaton aber auch zu bedenken: «Wenn einmal
ein solcher praktischer Arzt, der nur durch Probieren ohne Wissenschaft die
Medizin rein praktisch betreibt, einen nur theoretisch gebildeten Arzt
erwischt, der sich mit einem gebildeten Patienten unterhält, dabei aber in
seinen Reden geradezu philosophiert, indem er die Erkrankung in ihrem
ersten Grunde anfaßt, dann hinaufsteigt zu einer Belehrung über die Natur
des Körpers und dergleichen, dann würde der erstere bald in ein lautes
Lachen ausbrechen und sagen: <Einfältiger Mensch), würde er sagen, <das

heißt j a nicht den Kranken kurieren, sondern ihm Lektionen erteilen! Als ob

er, der Kranke, ein Doktor werden sollte und nicht vielmehr ein gesunder
Mensch!)»

Auch hier steht uns sehr lebendig die Szenerie des Alltags vor Augen. Der
hippokratische Arzt, als ein Diener der Natur, verstand sich darin eher als

ein Steuermann (kybernetes). Steuern aber heißt: ein Gleichgewicht halten,
das innerhalb eines Spielraumes schwankt, dabei immer wieder an die
Grenzen stößt, um zurückzuschwingen auf eine labile Mitte. Steuern meint
weniger das robuste Eingreifen als ein behutsames Lenken; im Lenken wird
immer nur die Richtung der Fortbewegung bestimmt, aber auch das

schwankende Gleichgewicht ausbalanciert. Es ist jene Ordnung der Gesundheit

damit gemeint, die mit dem privaten auch den öffentlichen Haushalt in

106



Gang hält («oikonomia» in einem «oikos»!). In allem muß der Arzt daher den
«kairos» erkennen, um am Fall therapieren zu können; es ist damit eine

Therapie angesprochen, die ganz und gar konzentriert ist auf die tagtägliche
lebenslange Begleitung des Individuums und damit auch der Gesellschaft.

Eine solche beständige Begleitung der alltäglichsten Erscheinungen des

Lebens schien den alten Ärzten besonders schwierig zu sein in einer Kunst,
die so vielerlei Aspekte hat wie die Medizin. Die Heilkunst hat gerade nicht
die verbindlichen Parameter einer exakten Naturwissenschaft; sie kennt
weder Zahl noch Gewicht; ihr einziges Kriterium ist die Beaktion des

Patienten. Bei allem Streben nach objektiver Genauigkeit dominiert hier
das Subjekt, die Individualität des Kranken, das biographische Szenarium.
Im christlichen Mittelalter, so bei Isidor von Sevilla, wird der Arzt zum
Moderator humaner Lebensführung. Für Paracelsus ist der Arzt der, «der
die Not wendet». Aristoteles hatte dieses universelle Wissen und Wirken auf
die Formel gebracht: Der Arzt ist der Logos der Gesundheit. Nur so konnte
der Arzt als der Träger eines speziellen Wissens den allgemeinen Lebensstil
verantwortlich aufbauen. Damals wurde die Medizin zur führenden Kulturmacht,

zu einem Bestandteil der allgemeinen Bildung, so in der griechischen
«paideia», so vor allem bei den arabischen Arztphilosophen.

Der konkrete Kontakt mit den großen wie kleinen Krisen des Kranken
gilt in der arabischen Medizin geradezu als das Kriterium einer wahren
Heilkunst. Die islamische Überlieferung ist voll von Anekdoten über diesen

Umgang mit Patienten. Wenn einer einen Kranken besucht und sein Leiden
begleitet, dann steigen tausend Engel zu ihm hernieder. Krankenbesuch ist
nicht nur ein Zeichen von Frömmigkeit, sondern auch von feiner Bildung
(adab). Als fortschrittlich wird in diesem arabischen Mittelalter gerade
derjenige Arzt gepriesen, der die Problemlage des Kranken als eines

bedürftigen und damit bevorzugten — Mitmenschen möglichst genau kennt
und sich allein damit schon das Vertrauen seines Patienten erwirbt. Der
erfahrene Arzt, so lesen wir, bewahrt seinen Partner vor Angst und
Schwierigkeiten; er trifft aus seinem Fachwissen heraus Vorsorge für alle seine

Lebensbelange.
Aus solchen therapeutischen Prinzipien ergeben sich oft, was wiederum

nur an Beispielen angedeutet sei, erstaunliche kasuistische Folgerungen.
«Das ist doch nicht die Möglichkeit» — ruft ein christlicher Arzt aus, als er den
Harn eines muslimischen Kaufmanns untersucht —: «Das kann doch nicht
der Urin eines religiös geordneten Menschen sein!» Er besucht den Kranken,
untersucht ihn klinisch durch, um sich dann zu äußern: «Das hätte ich nie für

107



möglich gehalten, daß so etwas bei einem gläubigen Menschen vorkäme:
Dies ist ja ein Mann, dessen Leber die Sorge verzehrt hat!»

Über die Anlagen und Fähigkeiten eines solchen «Zeugen des Lebens»
informiert uns Ahmad b. Ümar b. °Alf, ein Hofarzt, Poet und Astrologe im
Samarkand des 12. Jahrunderts: «Ein Arzt muß feinfühlig in seiner Veranlagung

sein und klug von Natur, hervorragend an Verstandesschärfe. Darunter

versteht man eine Schnelligkeit des Geistes, korrekte Urteile zu bilden,
um sozusagen einen raschen Übergang vom Unbekannten zum Bekannten
zu finden. Kein Arzt aber kann eine solche feinfühlige Veranlagung halten,
wenn er den Adel der menschlichen Seele nicht kennt, noch kann er von
Natur aus klug sein, wenn er nicht mit der Logik vertraut ist. Und wer nicht
rasch ist in der Urteilsbildung, der kann weder zu einem korrekten Verständnis

irgendeiner Krankheit noch zu einer wegkundigen Begleitung des

Kranken kommen.»

2. Zum Arzt-Patienten-Verhältnis bei Paracelsus

Das persönliche Verhältnis des Arztes zu seinem Kranken und damit auch
eine exemplarische Zeugenschaft dieser anthropologischen Grundfigur hat
im Übergang vom Mittelalter zur Neuzeit Paracelsus (1492-1541) besonders
eindrucksvoll herausgearbeitet. Theophrastus von Hohenheim, der sich

später Paracelsus nannte, hat in einer einmahgen Weise die anthropologische

Voraussetzung eines solchen Verhältnisses betont. Da ist der Mensch als

solcher schon zunächst einmal ein «Mängel-Wesen», hilfsbedürftig und
hilfesuchend, «zum Umfallen geboren». Der Mensch kann nun einmal nicht
«sein eigener Hirt» sein; er bedarf eines Helfers, ist angewiesen auf einen
anderen. Der Kranke braucht daher in seiner elementaren Not fundamentale

Hilfe; diese leistet ihm mit seinem helfenden Eingriff jener Arzt, der die
kleinen wie die großen Szenen des Alltags eindrucksvoll erfährt.

Nun hat es aber — meint Paracelsus — zu allen Zeiten schon zweierlei
Sorten von Ärzten gegeben, «solche, die aus Liebe handeln, und solche, die
ihren Eigennutz betreiben». Die ersteren nennt Paracelsus «Lammärzte»,
und dies im Hinblick auf Johannes den Täufer, der wiederum auf Christus
hinwies, das «wahre Lamm», auf den «Christus Medicus». «Denn wie ein
Lamm und Schaf soll der Arzt sein, der da von Gott ist: Wie ein Wolfaber ist
der, der wider Gott seine Heilkunst gebraucht.» Das sind j ene «Wolfsärzte»,
die sich verhalten wie reißende Wölfe: «Sie schneiden aus Lust, rein zur

108



Vermehrung ihres eigenen Nutzens, und verachten das Liebesgebot.» Sie

arzneien, obwohl sie genau wissen, daß sie nichts können. «Und wie ein Schaf
in des Wolfs Rachen, also sind diese Kranken in des Arztes Hand.»

Paracelsus geht in der notwendigen Interaktion zwischen Therapeut und
Klient so weit, daß er fordert: Ein Arzt soll seinem Patienten nachbarlich

zugetan sein, j a ehelich verbunden sein. Er soll ihn Tag und Nacht vor Augen
haben und bedenken, daß er berufen ist, die Not zu wenden. Daher liegt
auch — so Paracelsus — an einem Arzte mehr als an allen übrigen Fakultäten.
Nach ihm erst kommt der Theologe, der um den Leib wissen soll, ehe er das

Heil predigt. Danach erst der Jurist, der diese edle Kreatur nicht wie eine
Sau betrachten und wie ein Kalb verurteilen soll, danach erst der Lehrer, der

um das göttliche Bild im Menschen wissen muß, das er zu bilden hat. Die
Medizin ist deshalb der Exponent aller Fakultäten: Sie ist «der Eckstein der
Universität»! Wo auch gäbe es — schließt Paracelsus — noch etwas Wichtigeres

auf Erden, als daß man seinem Nächsten Liebe erweist, indem man seine
Schmerzen und sein Leiden lindert durch die «Kraft der Arznei»? Und
weiter: «Das größte Perlein und der edelste Schatz ist die Heilung, so in der

ganzen Heilkunst vermittelt wird, und es ist nichts auf Erden, das größer sei,

als die Kranken zu heilen.» Paracelsus bringt dieses Grundverhältnis auf die
Formel: «Selig der Kranke, dem Gott zufüget seinen Arzt.»

Aus der Vielfalt eines solchen Umgangs mit Kranksein haben sich dann
freilich immer wieder im Laufe der Geschichte einseitige Handlungsmuster
in den Vordergrund gespielt, die oft zu ganz extremen Modellen des

ärztlichen Denkens und Handelns geführt haben: zu einem mehr
individualistisch-humanistisch eingestellten Verhalten (in der Ich-Du-Beziehung
zwischen Arzt und Patient) oder aber einem eher sozio-ökonoinischen
Handlungsmodell (in der Experten-Beziehung zwischen Therapeut und
Klient). Im Sinne des ersten, eher personalen Grundmusters aber war der
Arzt noch bis in die Mitte des vorigen Jahrhunderts hinein der «Zeuge der
großen und kleinen Szenen des Lebens», Zeuge von Geburt und Tod, von
allen Hoch- und Tiefzeiten und jeder Lebenskrise. Wo wäre auch sonst in
unserer Welt noch ein Berufzu finden, der so nahe der Zeuge des Lebens wäre
und der so konkret einzugreifen wüßte!

109



3. Der «Zeuge des Lebens» bei Friedrich Nasse

Damit sind wir in unserer knappen historischen Skizze bereits im vergangenen

Jahrhundert angekommen, das uns noch so nahe auf den Leib
zugeschnitten ist, daß es uns eher als Vorraum erscheint denn als Geschichte. Bis
weit in das 19. Jahrhundert hinein wußte der praktische Arzt sich noch ein
Bild vom gesunden Menschen und seinen alltäglichen Lebensverhältnissen
zu machen, ehe er sich mehr und mehr auf reine Krankheiten oder soziale

Abnormitäten konzentrierte. Nicht von ungefähr war der Arzt der «Zeuge
der Szenen des Lebens» und damit der Begleiter einer umfassenden Alltagskultur,

die in kleinen Gruppen tagtäglich durch Hausbesuche, als

Laienmedizin, in der Korrespondenz, bei Tischgesprächen, im nachbarlichen
Austausch — stilisiert und zivilisiert werden konnte.

In diesem Sinne verstanden es die alten Ärzte durchaus, den humanistischen

Begriff einer «civilitas» medizinisch zu interpretieren, weshalb man
denn auch — so noch während der ganzen Goethezeit — von einer «Lebenskunst»

hat sprechen können, von einer «Lebensordnungslehre» und einer
«Lebenskultur». Makrobiotik, Eubiotik, Orthobiotik, Kalobiotik waren
nicht nur Titel, Texte und Themen der Kunst, möglichst lange gesund zu
leben, sondern auch einer Kunst, dieses Leben zu bereichern, zu vertiefen, zu
verschönern und dadurch sinnvoll zu machen.

Das Bild vom «Zeugen des Lebens» geht in einem größeren Zusammenhang

erst auf den Bonner Kliniker Christian Friedrich Nasse zurück, und es

lohnt sich auch heute noch, diesem System einer Heilkunde einmal systematischer

nachzugehen! Den damals dominierenden philosophischen Spekulationen

seiner Zeit stellte Nasse ganz bewußt eine empirische Menschenkunde

gegenüber, für die er zunächst das rechte Wort nicht fand, die er mit Namen

belegte wie Psychophysiologic und Somatopsychologie dem Sinne nach
auch: Soziopsychosomatik — und für die er schließlich seinen Namen nennt:
Anthropologie — die «Lehre von dem ganzen Sein und Leben des Menschen».

Christian Friedrich Nasse wurde am 18. April 1778 als Sohn eines

Kreisphysikus in Bielefeld geboren, studierte Medizin in Berlin und Halle,
wo J. Ch. Reil, J. Fr. Meckel und K. P. J. Sprengel seine Lehrer wurden. Nach

langjähriger ärztlicher Praxis wird Nasse 1815 nach Halle berufen und 1819

an die neubegründete Universität in Bonn, wo er mehr als dreißig Jahre

gewirkt hat. Während seine Werke — vor allem auch die umfangreichen
Zeitschriftenbeiträge — nahezu unbekannt blieben, sind seine Verdienste für
den klinischen Unterricht immer wieder hervorgeschoben worden.

110



Vor allem im klinischen Unterricht wuchs damals schon das, was man
später die «Nasse-Schulung» genannt hat, nämhch: 1. die eigene und lange
Beobachtung von einigen wenigen Patienten, die verhindert, daß theoretische

Konzeptionen zu einem iatrogenen Artefakt erstarren oder gar in
gußeiserner Form hospitalisiert werden, und 2. das umfassende und sorgfältige

Eingehen auf alle Lebensumstände eines jeden Kranken, das allein die

optimale Atmosphäre für einen vielfältig gestaffelten Indikationsgang und
damit auch für den ärzthchen Eingriff garantiert. Und da die «gezwungene
Passivität» eines bloß stillen Zuschauers zu Unaufmerksamkeit verlocken
müsse, organisiert Nasse ein aktives «bed-side-teaching», eine harte Schule

sicherlich, wie Nasse zugibt, aber ein Prüfstein auch über längere Zeit, die

man dem werdenden Arzte einfach zumuten müsse, ehe man ihn zu einem

«Rezeptschreiher» macht.
Aufgabe der Ausbildung ist es demnach, den ganzen Arzt zu bilden und

nicht nur einen Basisarzt, jenen multipotenten Embryodoktor unserer
Approbationsordnung, dem verantwortlich einzugreifen gar nicht mehr

zugetraut wird. Was aber wäre wohl ein solcher Arzt? Nasse nennt ihn den

psycho-somatisch gebildeten Vollarzt, oder mit seinem Spezialbegriff: den

Anthropologen. Ärztliche Praxis nämlich — eine Theorie der Therapeutik —

wäre auf Dauer gar nicht durchzuführen, stünde dahinter nicht auch eine
Theorie vom Menschen selber. Während aber die Erforschung der Natur
gewaltige Fortschritte gemacht habe, schreite die Erforschung unserer
geistigen Natur nur langsam fort. «Gerade an einer so reich ausgestatteten
Natur, wie der des Menschen, mußte am meisten zu teilen sein, und so zerfiel
sie denn an Psychologen, Zoologen, Physiologen, und Anatomen; ein

jeglicher nahm sein Teil.» Warum aber — fragt Nasse weiter — muß gerade
der, «welcher über sich selbst Belehrung sucht, jedesmal bei verschiedenen
Fakultäten anfragen?» Warum hört man denn nirgendwo ganz «die Lehre

von dem ganzen Sein und Leben des Menschen?» Wo in aller Welt sollte man
auch «die ganze Menschennatur wissenschaftlich erkennen», wenn nicht in
der Medizin!

An diesem entscheidenden Punkt scheint für den Kliniker Nasse des

Jahres 1823 die Medizin nun endlich angekommen: «Das Leben der Anthropologie

ist erwacht, aber es hat sich noch keinen Organismus gebildet.»
Gegenstand dieser Medizinischen Anthropologie wäre der Mensch «in jeder
Gestalt seines Daseins», das Kind wie der Greis, Mann wie Frau, der Kranke
und der Gesunde, jedes Alter, jede Rasse und jedes Temperament, des

Menschen Gestus und Habitus, seine Sprache und seine Mimik, sein Leben

111



und damit sein Sterben kurzum: Aufgabe des Arztes ist «die Bestellung des

Lebenszustandes» insgesamt, das eben, was ihn zum Zeugen der Szenen des

Lebens macht. Leib und Seele stehen dabei in einem Nicht-Ohne-Verhältnis
und verhalten sich wie Partner. Es gibt hier kein Hintereinander oder

Ineinander, sondern nur das Miteinander der Seele «mit ihrem irdischen
Gefährten». Wir finden weder reine Geistesstörungen noch pure
Körperkrankheiten: Jedes Organ spricht vielmehr leibhaftig und je spezifisch den

Dialekt seiner seelischen Affektion.
Auf dieser theoretischen Basis vermag Nasse dann auch jenes therapeutische

großangelegte System aufzubauen, das — weit über die bloße

Krankenversorgung hinaus — alle Bereiche eines zu zivilisierenden Lebens umfaßt: die

klimatischen Einflüsse von Licht, Luft und Wärme ebenso wie die Wirkungen

der Nahrungs- und Genußmittel, die Bolle von Schlafen und Wachen
gleicherweise wie das Arheitsmilieu und den Affekthaushalt, eben jene
Natur-Geschichte des gebildeten und zu bildenden Menschen, die das

charakterisiert, was Nasse nennt «die eigentliche Anthropologie».
Mit diesem biologischen Lebenskreis aber tritt ein weiteres Phänomen in

den Horizont der Wissenschaft: «das Verhältnis des Menschen zum
Menschen, und das des Menschen zu allem anderen, womit er das Erdendasein
teilt». Hier gilt es zu erforschen, wie Menschen aufeinander wirken, in ihrem
Habitus, mit ihrem Sexus, und wiederum je spezifisch nach Alter, Rasse,

Temperament, nicht zuletzt jeweils gefärbt durch die Krankheit. Den
wirklichen Menschen erfahren wir erst, wenn wir über Natur und Geschichte
hinaus den Menschen in seinen sozialen Verbindlichkeiten finden. Das

Hauptinstrument dieser Vergesellschaftung aber wird für Nasse nicht die

Arbeit, sondern die Sprache, und die Sprache entsteht auch nicht aus den

Produktionsverhältnissen, sondern aus dem Geiste der Musik. Sprache aber

ist nicht nur ein eminent soziologisches Grundmuster, sondern auch das

psychologische Medium, das dem Arzt bei allen Störungen entgegenkommt
und somit eine ganze Pathologie und Physiologie zur Voraussetzung hat.

Noch einmal versucht Nasse ihn zu fassen, diesen Logos von der Physis,
der über die biologische Struktur des Menschen auch seine sozialen Funktionen

umgreift, jene Medizin als Naturkunde, Naturgeschichte und
Gesellschaftskunde nämhch, wie sie im Programm einer umfassenden «Anthropologie»

zu hegen schien, auch wenn es Nasse nicht gelingen sollte, mit dem

Programm und der Paraphrase nun auch eine Architektonik dieses «Kosmos

Anthropos» zu hefern; aber das ist ja auch uns nicht gelungen — trotz Freud
und Jung, trotz Weizsäcker und so weiter!

112



Am Krankenbett freibeb verblassen all diese Theorien. Hier läßt Nasse

nichts anderes gelten als «die Einschaltung des hundertgliedrigen Lebens in
die Krankheit» und daraus folgend: die «Bestellung des Lebenszustandes».

Bestellung — schlichter und schöner könnte man die alte «therapeia» nicht
übersetzen, die ja stets auch Diakonia war und Epimeleia meint, Dienen und
Sorgen im Dienste! Ganz bewußt leitet Nasse in seinem «Handbuch der

speziellen Therapie» den Begriff «therapeuo» ab von «ich diene». Heillehre
umfaßt ebenso das Verhüten oder Erleichtern wie das Heilen; sie umgreift
die privaten Pflegedienste wie auch alle öffentbche Gesundheitspflege.

Selbst der Arzt in persona gilt noch als ein Heilmittel, und zwar als

«medicamentum grave», von dem es heißt: «Als Helfer gegen die Krankheit
wirkt nur der Arzt», als «iuvamentum» der Arzt als Droge, aber auch der

Arzt als Noxe, als ein «nocumentum»! Wer hingegen glaubt, ohne umfassende

Ausbildung, ledigheh durch gute Absicht oder rednerisches Talent
heilen zu können, der ist kein Arzt, sondern — wie Paracelsus das nannte —

«ein Verwalter des Glücks»; der kann — mit den Worten von Nasse —

«vielleicht Äußerungen der Kranken, die augenbhcklichen Effekt machen,
hervorrufen; der Erfolg aber wird zeigen, daß das ein Werk ohne Haltung
und Bestand gewesen sei». Es ist auch hier im Grunde wieder das empirische
Interesse des Naturforschers, das den Kliniker freihält von den damals
überreichlich wuchernden Spekulationen. «Je strenger die Methode»,
bekennt Nasse, «desto mehr ziemt sie dem Anthropologen.» Daher sein
entschiedener Rat: «Jede Vernichtung, jede Daseinsform, die psychologisch
betrachtet wird, soll es auch, so weit Tatsachen dazu vorhanden sind,
physiologisch, und umgekehrt; und jedes gesondert psychologisch und
physiologisch Betrachtete soll auch nachher psychisch-physiologisch zur
Erörterung kommen» (1823).

Um es zusammenzufassen: Gegenstand der Anthropologie ist der
Mensch, so wie er ist: der Mensch als Natur, als Sozialwesen, als Schicksal, der

leibhaftige Mensch mit all seinen Lebenskrisen, die uns dann auch die
kritischen Felder des Lebens anbieten, die der Arzt fachkundig zu begleiten
hat. Der Arzt begleitet den ganzen Menschen: Zeugung und Geburt,
Aufzucht und Wachstum, «die ganze Welt voll mannigfaltiger Zustände und
Verhältnisse», jedes Geschlecht, jedes Temperament, Krankheit und
Altern, Sterben und Tod. Nicht nur durch die Bekämpfung der Krankheiten,
sondern auch durch die Vorsorge für die Gesunden wird der ärztbche Stand
wieder jene Stellung in der Gesellschaft erhalten, die er in den alten
Heilkulturen so selbstverständlich innehatte.

113



Der Arzt wird — so Nasse in seiner programmatischen Schrift über «Die
Ärzte im Staate» — einst wiederum werden, was er immer war: «der Berater
der Gemeinden, der Gesundheitsfreund, der Lehrer über das, was zur
Erhaltung und Bewahrung des Lebens wohl tut, der Fürsorger für die

Kinder», und noch einmal: «Den Arzt ruft sein Geschäft zum Zeugen der

großen Szenen des Lebens, wo Freude und Trauer, Scheiden und Wiedergewinnen,

mächtig die Herzen der Menschen erschüttern» (Von der Stellung
der Aerzte im Staate, 1823). Der Arzt ist in der Tat der Zeuge aller großen
und kleinen Szenen des Lebens; als Zeuge ist er zugleich aber auch Handelnder

und dient damit einer Idee, der Idee nämlich, die «Herrschaft der
Gesundheit auf Erden» zu vollenden, um damit die «reine Naturgestalt des

Menschen» zu erhalten und wiederherzustellen.

Ausblick

Wir sollten von dem alten, so liebenswerten Bild vom Arzt als dem Zeugen
des Lebens nicht Abschied nehmen, ohne wenigstens einen Blick geworfen zu
haben auf die Krisen der Gegenwart und unsere Chancen für die Zukunft.
Wir stehen zwischen Gestern und Morgen in einem abenteuerlichen
Paradigmawechsel der Medizin und erwarten heute schon, daß die alte, krankheits-
orientierte Heiltechnik abgelöst werde von einer neuen, eher krankenorientierten

Heilkunde.
Viele Ärzte möchten heute ihre Aufgabe weniger in der Reparatur von

Organdefekten sehen als vielmehr in der fachkundigen Begleitung ihrer
Kranken. Der Arzt von morgen könnte dabei zum Geburtshelfer eines neuen
diätetischen Denkens werden, das seinen eigentlichen Auftrag im Vorfeld
der Krankheiten sieht. Eng damit verknüpft wären aber auch die wachsenden

Aufgabenfelder für die Patienten, zumal es heute bereits vielfach so ist,
daß ein Chronisch-Kranker sein eigener Facharzt wurde. Viele Kranken
werden ihren Ärzten und Helfern kundig zur Hand gehen und Rede und
Antwort stehen können. Wenn wir heute — vielfach noch unbedacht — vom
mündigen Bürger sprechen, so kann damit nur ein Mündigwerden beider
Partner gemeint sein, des Leidenden und seiner Helfer, der Kranken wie aller
die Kranken begleitenden Berufe im Gesundheitswesen.

Damit hätten wir einige Kriterien und zugleich auch schon Programme
angedeutet für eine veränderte Daseinsgestaltung und letztlich einen neuen
Lebensstil:

114



1. Die neue patientenorientierte Medizin zielt mehr auf Lebensqualität als

auf Lebensstandard. Sie beruht auf den anthropologischen Kriterien der

Ganzheitlichkeit, der Mitmenschlichkeit und der Verantwortung des

Menschen für seine Umwelt.
2. Eine solche am kranken Menschen orientierte Medizin umgreift neben der

Umwelt und Arbeitswelt auch die Mitwelt des Menschen im engeren
Sinne; sie erstrebt ein humaneres Verhältnis der zwischenmenschlichen

Beziehungen.
3. Eine humanökologisch orientierte Heilkunst zielt mehr auf die Resoziali¬

sierung des ganzen Menschen als auf die Rehabilitation einzelner
Funktionen. Sie bezweckt weniger die «restitutio ad integrum» als eine

«restitutio ad integritatem».
4. Die neue krankenorientierte Heilkunde sucht über ihre technischen

Möglichkeiten hinaus immer auch die Rechtfertigung aller Eingriffe. Sie

basiert weder auf einem zeitlos gültigen Naturrecht noch auf einem

gesellschaftlich tolerierten Gewohnheitsrecht, sucht vielmehr das

Bezugssystem einer neuen Ethik auf, aus dessen Verantwortlichkeit heraus
sie jeweils ihre Entscheidungen für den Alltag zu treffen vermag.

Während uns die Medizin der letzten hundert Jahre als ein vornehmlich auf
dem naturwissenschaftlichen Modelldenken beruhendes System der
Krankenversorgung und Sozialversicherung imponiert, war die ältere Heilkunde
vorrangig an einer Lehre von der Gesundheit orientiert, um erst in zweiter
Linie die heiltechnischen Maßnahmen bei der Krankenversorgung zu
berücksichtigen. Und auch hier erleben wir in unseren Tagen erst den

aufregenden Wandel unserer Gesundheitsvorstellungen: von der Hygiene
und Diätetik der älteren Heilkunde über das kurze Intermezzo einer
ausschließlichen Krankenversorgung und Sozialversicherung bis hin zu
einer von der Medizinischen Pädagogik und Medizinischen Ethik bereicherten

Gesundheitsbildung, welche die Medizin wiederum zu einem Modell der

Lebensführung und der Welthewältigung machen könnte.
Dem Panoramawandel der Krankheitslehren und Gesundheitsvorstellungen

entspricht der Wechsel der Therapie: von rein empirischen Heilmaßnahmen

über die gezielte spezifische Therapie der ätiologisch abgesicherten
Infektionskrankheiten bis hin zur lediglich symptomatischen Therapeutik
bei den multifaktoriell bedingten und in der Regel chronisch ablaufenden
Zivilisationskrankheiten. Wir werden es am Ausgang der 80er Jahre nahezu
ausschließlich mit Chronisch-Kranken zu tun haben: mit Langzeitpatienten
und — dank den Erfolgen einer immer intensiver werdenden Heiltechnik —

115



mit Vielfach-Leidenden (gestützt nicht zuletzt durch die Aufweichung des

Krankheitsbegriffs), mit Überlebenspatienten, deren längeres Altern potenziertes

Leiden weiterschleppt, mit einer Multimorbidität und Multimedika-
tion und deren Verwicklung in Kettenkrankheiten, mit einem ganzen Heer
an Invaliden auf dem Schlachtfelde des zivilisatorischen Stresses,
Chronisch-Kranken also, von denen dann — auf die Dauer gesehen — wohl auch

jeder sein eigener Arzt werden dürfte.
Mitten in dieser Krise der Medizin stehen wir so scheint es — vor einem

entscheidenden Wandel. In der Vorahnung eines solchen Paradigmawandels
sah bereits Friedrich Nietzsche dicht neben die Wissenschaft eine

«Gesundheitslehre des Lebens» treten: Die Wissenschaft selber bedarf einer
höheren Aufsicht und Überwachung. Wir sind über Kybernetik, Informatik,

Semantik längst dabei, aus den Zeichen der alten Wissenschaft eine neue
Sprache zu erlernen, die mit Sicherheit nicht mehr die Redeweise der
Naturforscher des 19. Jahrhunderts sein wird. Wir haben gerade im Umgang
mit Patienten und damit in der Zeugenschaft der kritischen Szenen des

Lebens wieder gelernt, daß Krankheiten Schlüssel sind, die uns Tore zum
Leben öffnen.

Von solcher Erfahrung berichtet Andre Gide in seinen Tagebüchern, um
daraus zu folgern: «Ich habe unter denen, die sich einer unerschütterlichen
Gesundheit erfreuen, noch keinen getroffen, der nicht nach irgendeiner Seite
hin ein bißchen beschränkt gewesen wäre, wie solche, die nicht gereist sind.»
Wir gleichen — Patienten wie Ärzte — eher jenen, die viel gereist sind, viel
auch erfahren mußten, vieles wieder aufzuholen haben, was am Wege
liegenblieb, vieles auch noch zu besorgen haben. Für die Ärzte — Theoretiker
wie Praktiker — bedeutet dies: daß aus dem Spritzzimmer wieder ein
Sprechzimmer werde, daß nicht nur Pillen aufgebracht werden, sondern
auch Zuwendung, und daß die Ärzte sich mit der gleichen Sorge und Sorgfalt,
mit der sie sich den 30 % der «blutenden» Patienten widmen, sich auch
einmal den 70% der «weinenden» zuwenden sollten.

Wo bleibt in unserer modernen Medizin der Patient, so hat man sich
selbstkritisch oft genug gefragt, und die Antwort gegeben: «Für den Arzt ist
der Mensch alles.» So hat der Heidelberger Kliniker Ludolf von Krehl es

ausgedrückt und diesen seinen Grundgedanken dann auch (1930) weiter
ausgeführt: «Wenn der Mensch als Ganzes zum Vorwurf der Forschung
dient, da kann man nicht mehr fragen, gehört eben diese Erforschung zu der
Naturwissenschaft, zur Biologie, zu den Geisteswissenschaften? Sie braucht
sie alle, sie steht zu allen in Beziehung.»

116



Ziel einer solchen flächendeckenden ärztlichen Begleitung ist allerdings
nicht mehr die «restitutio ad integrum», die den Organdefekt repariert, um
den Menschen wieder arbeitsfähig und genußfreudig zu machen. Ziel ist eher
die «restitutio ad integritatem», die auf das Ganze eines humanen
Lebensentwurfes hinausgeht, die auch die Restfähigkeiten und Leistungsreserven
des Behinderten noch so zu mobilisieren vermag, daß eine «optimale
Lebenshilanz» bleibt — und das wäre ja schon beinahe ein Begriff für
Gesundheit! «Eine Heilung, aus der nur der frühere Zustand wieder hervorgeht

und nicht ein starkes Mehr an Lebensgeist, ist eben keine; und
andererseits: Erneuerungen eines Wesens, wie wären sie möglich ohne

zeitweiliges Erkranken?» (so Hans Carossa im «Arzt Gion»). Der Arzt wäre
hier — wie Viktor von Weizsäcker das formuliert hat — weniger ein «Bewir-
ker» als ein «Ermöglicher»: «Er steht nicht über der Entscheidung, sondern
mit dem Kranken in der Entscheidung.»

Die Medizin wird unter solchen Kriterien zur Kunst einer äußerst
behutsamen Lebensführung, wobei dem Arzt als dem Zeugen des Lebens
ebenso fundamentale Aufgaben wie klare Grenzen zufallen. Die Medizin
weist nämlich — so der jüdische Arzt Maimonides im arabischen Mittelalter
nur hin auf das Nützliche, und sie warnt vor dem Schädlichen; aber sie

zwingt weder zu jenem noch straft sie für dieses. Der Arzt ist kein Schulmeister

und kein Polizeimann; er sollte sich nicht zum Politiker degradieren
noch zum Seelsorger stilisieren lassen. Er kann als der Zeuge der großen und
der kleinen Szenen des Lebens nur begleiten und beraten und wird immer nur
helfend eingreifen. Die Medizin ist weder Wissenschaft noch Kunst: sie ist ein
ebenso persönlicher wie sozialer Auftrag.

Literaturhinweise

Altmaier, Gottfried, Versuch zu einem systematischen Entwurf der Anthropologie bei Friedrich
Nasse, Diss. med. Heidelberg 1977.

Bock, Hans Erhard, Der Arzt und seine Zeit. Therapie im Wandel. Karlsruhe 1978.

Böhme, Wolfgang (Hrsg.), Das Bild des Menschen in der Medizin. Herrenaiber Texte 17.

Karlsruhe 1979.

Gebsattel, Viktor E. von, Prolegomena einer medizinischen Anthropologie, Berlin/Göttingen/
Heidelberg 1954.

Krehl, Ludolf, Entstehung, Erkennung und Behandlung innerer Krankheiten, Bde. 1—3, Berlin
1930-1933.

Nasse, Friedrich, Untersuchungen zur Lebensnaturlehre und Heilkunde, Halle 1818.

- (Hrsg.), Zeitschrift für psychische Aerzte, Bde. 1—5, Leipzig 1818—1822.

117



— Die Aufgaben der Anthropologie. Zschr.f. d. Anthrop.l (1823) 1—29.

— (Hrsg.): Zeitschrift für die Anthropologie, Bde. 1—4, Leipzig 1823—1826.

— Von der Stellung der Aerzle im Staate, Leipzig 1823.

— Uber den Begriff und die Methode der Physiologie, Leipzig 1826.

— Handbuch der speziellen Therapie, 2 Bde., Leipzig 1830/38.
— Anleitung zur Uebung angehender Aerzte in Krankheits-Beobachtungen und Beurtheilung,

Bonn 1834.

— Die Isogenesis, ein Naturgesetz, Bonn 1844.

Noorden, Werner von, Christian Friedrich Nasse, ein Vorkämpfer und Wegbereiter des

deutschen Arzttums, Berlin 1936.

Paracelsus, i.e. Theophrastus von Hohenheim, Sämtliche Werke. l.Abt.: Medizinische,
naturwissenschaftliche und philosophische Schriften. Hrsg. Karl Sudhoff. Bde. 1—14.

München/Berlin 1922—1933.

Schipperges, Heinrich, Zum Organismus der Anthropologie bei Christian Friedrich Nasse.

Sudhoffs Archiv 59 (1975) 184^201.
— Leitlinien und Grenzen der Psychosomatik bei Friedrich Nasse. Confinia Psychiatrica 2

(1959) 19-37.
— Christian Friedrich Nasse 1778—1851. Medizin in unserer Zeit 1 (1977) 139—142.

— Wege zu neuer Heilkunst. Traditionen, Programme, Perspektiven. Heidelberg 1978.

Steudel, Johannes, Die Stellung der Ärzte im Staate. Die med. Welt 20 (1951) 1231—1233.

Weizsäcker, Viktor von, Der kranke Mensch. Eine Einführung in die medizinische Anthropologie.

Stuttgart 1951.

Wunderli, Jörg, und Kurt Weisshaupt (Hrsg.), Medizin im Widerspruch, Olten/Freiburg i.Br.
1977.

Zander, Josef (Hrsg.), Arzt und Patient. Erwartungen und Wirklichkeit. Düsseldorf 1976.

Summary

The physician is a witness of our life, for he is present in the critical moments of birth, illness,
and death. He is the specialist for sufferings and has to avert one's troubles. The Hippocratic
physician was a sort of a steersman (kybernetes). He had to regulate the humours of the

organism. The Arabian doctor had to accompany his patient and to be his protector against
difficulties. Paracelsus says: The human being needs a shepherd. Blessed the patient, whom
God gives his physician! — In the 19th century it was Christian Friedrich Nasse (1778—1851),
clinician at Bonn, who newly described the duty of the medical man. Nasse demands from him
the long observation of a few patients, the careful study of their circumstances, and the
consideration of body and soul. The physician himself is a remedy. He must be an
"anthropologist", knowing every crisis of the human life. As a friend of health he is present at
the great scenes of life. These directives remain worthful for the future.

Prof. Dr. med. Dr. phil. Heinrich Schipperges
Im Neuenheimer Feld 305

D-6900 Heidelberg

118


	Der Arzt als Zeuge des Lebens : Heinrich Buess zum siebzigsten Geburtstag

