Zeitschrift: Gesnerus : Swiss Journal of the history of medicine and sciences
Herausgeber: Swiss Society of the History of Medicine and Sciences

Band: 36 (1979)

Heft: 1-2

Artikel: Gondeschapur : eine Medizinschule aus dem 6. Jahrhundert n. Chr.
Autor: Hau, Friedrun R.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-521032

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-521032
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Gondeschapur — eine Medizinschule
aus dem 6. Jahrhundert n. Chr.

Von Friedrun R. Hau

Die theoretische und praktische Ausbildung des angehenden Arztes bestimmt in
entscheidender Weise Erfolg oder Miflerfolg bei seiner spiteren Titigkeit — und
dies gilt nicht erst heute.

Wegweisend fiir die berithmten medizinischen Ausbildungszentren des isla-
mischen Mittelalters in Bagdad, Kairo und Damaskus war die Medizinschule von
Gondeschapur, die um die Mitte des 6. Jahrhunderts in der siidpersischen Provinz
Chiizistan gegriindet worden ist?.

Wenn uns auch iiber die vorislamische (vor 736 n.Chr.) und friihislamische
Periode bisher kaum Quellen bekannt sind und daher Spekulationen reichlich
Nahrung gefunden haben, so konnen wir aus Einsprengseln innerhalb einiger
Arztebiographien aus der frithen Abbasidendynastie (750-1258), insbesondere
von nestorianischen Christen in und aus Gondeschapur, sowie aus Geschichten
iiber ihre den Muslimen recht seltsam anmutenden Heilmethoden wenigstens in
Umrissen ein Bild nachzeichnen.

Die sassanidische Medizinschule in Gondeschapur hat nimlich einen wesent-
lichen Beitrag zur Wahrung der antiken Medizin und zur Forderung der Medizin
fiir das spiitere islamische Mittelalter geleistet. Ihr Vorbild war die traditions-
reiche Medizinschule in Alexandria. Im Hinblick auf die Ausbildung des medi-
zinischen Nachwuchses kénnen Alexandria und Gondeschapur als die einzigen
Hochburgen spithellenistischer Prigung von Rang bezeichnet werden.

In Alexandria wirkten bereits im dritten vorchristlichen Jahrhundert im so-
genannten «Museion», dem von den Ptolemiern gegriindeten Forschungszen-
trum, bedeutende Arzte wie Herophilos und Erasistratos?; an der menschlichen
Leiche fiihrten sie anatomische und pathologische Sektionen durch und experi-
mentierten am Tier; sie unterschieden bereits motorische und sensible Nerven
sowie Arterien und Venen bei den Blutgefifien. Herophilos hat die Pulsfrequenz
mit der Wasseruhr gemessen, und Erasistratos wollte dem Geheimnis des Stoff-
wechsels auf die Spur kommen, indem er bei Gefliigel die Nahrungsmenge vor
und nach der Einnahme wog und den Gewichtsverlust beim Exkrement als
«unmerkliche Transpiration» bezeichnete.

Wiihrend Alexandria auf eine alte Tradition zuriickblicken kann, flieen die
Nachrichten iiber die Griindung Gondeschapurs sehr spirlich.

Barhebraeus berichtet in seiner «Kurzgefaten Dynastiengeschichte»,® dal

98



der Kaiser Aurelianus wihrend seiner Regierungszeit (270-275) mit Schapur I.
(reg. 242-272) einen Waffenstillstand geschlossen habe. Zur Besiegelung soll
Aurelianus Schapur seine Tochter zur Frau gegeben haben; auf ihrer Reise nach
Persien befand sich im Gefolge auch eine Gruppe griechischer Arzte, die fiir die
Propagierung der hippokratischen Medizin sorgen sollten. Schapur soll dann fiir
seine neue Frau eine Stadt — nach dem Vorbild von Byzanz — erbaut und sie
«Gundaisabéir» genannt haben 4,

Schenkt man Barhebraeus Glauben, miifite Gondeschapur innerhalb der Jahre
270-272 errichtet worden sein, da Schapur I. nur bis zum Jahre 272 regiert hat,
der rémische Kaiser Aurelianus aber erst im Jahre 270 an die Macht gelangt ist.

Schapur soll gemi anderen Quellen in Gondeschapur eine Akademie gegriindet
haben?; dies bezweifelt Karl Hummel nachdriicklich, da seiner Meinung nach
erst zur Regierungszeit des Konigs Chosrau I. Anuschirwan (reg. 531-579)
«auch nur annihernd derartige Vorbedingungen fiir die Entstehung der Akademie
vorhanden» gewesen seien 5,

Ob nun eine Akademie schon im dritten oder erst im sechsten Jahrhundert in
Gondeschapur gegriindet worden ist, von allen unbestritten ist die Tatsache, daB
der zuvor erwiihnte Chosrau I. Anuschirwin, der als Férderer der Wissenschaften
beschrieben wird, den Bau einer Medizinschule veranlal3t hat; diese soll mit dem
bereits vorhandenen Krankenhaus kooperiert haben?. Die Arzte waren iiber-
wiegend nestorianische Christen8, die hier im persischen Raum eine Zuflucht vor
den Verfolgungen der Byzantiner gefunden hatten.

Im Hinblick auf den medizinischen Lehrplan dieser Medizinschule hat Max
Meyerhof in einer ausfiihrlichen Studie den Wanderweg philosophischer und me-
dizinischer Lehrstoffe von Alexandria iiber Nisibis, Edessa und Gondeschapur
bis nach Bagdad nachgezeichnet?.

So wurden vermutlich in Gondeschapur fiir den theoretischen Unterricht der
Medizinstudenten die sogenannten «Summaria Alexandrinorum» verwendet,
eine von Alexandriner Arzten angefertigte Synopse von sechzehn Galen-Schriften
mit dem griechischen Titel «tois eisagoménois», iiber die aber in der griechischen
Uberlieferung seltsamerweise nichts berichtet wird10.

Aus diesem Umstand resultieren nach Owsei Temkins Meinung «zwei Méglich-
keiten der Erklirung. Entweder die feste Kanonisierung erfolgte in Alexandrien
erst nach Sergius, also gegen Ende des 6. bzw. im 7. Jahrhundert, und die Kunde
davon gelangte vielleicht iiber den von Meyerhof aufgedeckten Weg direkt nach
Bagdad. Oder die feste Kanonisierung erfolgte erst durch die Syrer und Araber,
wiihrend man in Alexandrien sich niemals starr an einen sechzehnteiligen Kanon
hielt.»1! Auf jeden Fall erfolgte die Kanonisierung nach Temkin nicht vor der

99



Mitte des 6.Jahrhunderts. Denn der Priester und Archiater Sergios aus Resch
€Aina (gest. 536; diese Stadt heilt auch Theodosiopolis)!?, der in Alexandria
studiert hatte, hat insgesamt wohl vierundzwanzig galenische bzw. pseudoga-
lenische Schriften ins Syrisch-Aramaiische iibersetzt, indessen nur dreizehn von
den sechzehn Schriften der sogenannten « Summaria Alexandrinorum»; es fehlen
das erste Buch iiber «die Schulen», das kleine Buch iiber «den Puls» und «die
Erhaltung der Gesundheit».

Am liebsten mochte Temkin die Schaffung dieser sechzehnteiligen Galen-
Synopse «als ein Werk der Syrer und Araber»!® betrachten. Dann wiire auch
geklirt, weshalb in der griechischen Uberlieferung iiberhaupt keine Spur dieses
Alexandriner Kanons auffindbar ist.

Die zuvor erwiihnte syrische Ubersetzung der Galen-Schriften durch Sergios
ist sicherlich gleich in der zweiten Hiilfte des 6. Jahrhunderts in der jungen Medi-
zinschule Gondeschapurs fiir den theoretischen medizinischen Unterricht ver-
wendet worden. Denn die hier praktizierenden nestorianischen Arzte werden sich
wohl ihrer Muttersprache — des Syrisch-Aramiischen — bei der Unterweisung
bedient haben4.

Im Jahre 736 wurde die Stadt Gondeschapur durch die arabische Invasion
(gliicklicherweise unzerstort) eingenommen. Als um das Jahr 862 eine neue Stadt
buchstiblich aus dem Wiistensand gestampft und dieses Bagdad zur neuen
Kalifenresidenz erkoren wurde, da fiel plotzlich auf die versierten syrisch-
christlichen Arzte im nahe gelegenen Gondeschapur (nur ein paar Tagereisen
entfernt im Vergleich zum fernen Damaskus vorher) gleichsam das Rampenlicht
der Weltbiithne, und sie genossen bei den neuen Machthabern der Abbasiden-
Dynastie hohes Ansehen. Nun sprudeln auch die Nachrichten iiber Gondeschapur,
seine Arzte und ihre andere — weil christliche — Lebensweise aus den arabischen
Quellen der Arztebiographen.

Als erster Kalif der Abbasiden-Dynastie (750-1258) liel Mansir (reg. 754-775)
im Jahre 765 Dschurdschis ibn Bachtischu® (gest. 768)15, den damaligen Direk-
tor des Krankenhauses von Gondeschapur, zur Behandlung eines Magenleidens
nach Bagdad holen. Der Arzt Ibn abi Usaibia (gest.1270) berichtet in seinen
«Quellen der Arztebiographien», daB der Kalif duflerst erstaunt war, als ihn der
Arzt aus Gondeschapur in arabischer und peisicher Sprache begriifite6, weil be-
kanntlich die Leute in Gondeschapur ihre eigene Sprache hatten, das Syrisch-
Aramiische.

Dschurdschis hat ein bekanntes medizinisches Kompendium in aramdiischer
Sprache — daher « Kunndsch» genannt — verfafit, das spiater Johannitius ins
Arabische iibersetzt hatl”; Rhazes zitiert es mehrmals in seiner voluminésen

100



medizinischen Exzerptensammlung «Kitdb al-Héwi», die dem Abendland in
lateinischer Ubersetzung als «Liber Continens» bekannt geworden ist.

Ein Enkel des zuvor erwihnten Dschurdschis, nimlich Dschibra’il ibn Bach-
tischii® (gest. 827/28)%, wurde im Jahre 805 Leibarzt des aus Tausendundeiner
Nacht hinldnglich bekannten Kalifen Hartn ar-Raschid und diente darnach in
gleicher Funktion bei den Kalifen Amin und Ma’miin. Dschibra’il ist durch viele
Geschichten berithmt geworden; eine davon soll im folgenden wortlich iibersetzt
werden, weil sie ein Streiflicht nicht nur auf das héfische Leben der damaligen
Zeit wirft, sondern auch auf die drztliche Handlungsweise eines angesehenen
nestorianischen Arztes und somit die theoretische und praktizierte galenische
Humoralphysiologie und -pathologie trefflich in gedridngter Form anklingen 1i6t.

«Eines Tages rikelte sich die Geliebte (Haran ar-) Raschids und erhob ihre
Hand. So blieb sie ausgestreckt, ohne daf} sie sie zuriicknehmen konnte. Die
Arzte behandelten sie, indem sie (die Hand) einsalbten und eindlten. Aber es
nutzte nichts.

Da sagte Raschid zu Dscha®far ibn Yahya: ‘Dieses Midchen wird wohl seine
Krankheit behalten.” Dscha®far erwiderte ihm: ‘Ich habe einen erfahrenen Arzt —
es ist Ibn Bachtischi®. Bitte ihn, zu dir zu kommen, und sprich ihn auf die
Bedeutung dieser Krankheit an! Vielleicht weifl er einen Kniff fiir ihre Be-
handlung.’

Da lief Raschid den Arzt holen. Als er erschienen war, fragte ihn Raschid:
‘Wie heilt du?’ Er antwortete: ‘Dschibra’il.” Der Kalif fragte ihn: “Was ver-
stehst du von der Heilkunde ?° Dschibra’il erwiderte: ‘Ich kann Heilles kiihlen
und Kiihles erwirmen, Trockenes kann ich feucht machen und trocknen das
Feuchte, was von der Natur (des Patienten) abweicht.” Da brach der Kalif in
Lachen aus und meinte: ‘Das ist (wohl) das AuBerste dessen, was man in der
Medizin an Fertigkeit benétigt.’

Danach berichtete ihm der Kalif von dem Gesundheitszustand des Midchens.
Dschibra’il sagte zu ihm: “Wenn du mir nicht ziirnst, o First der Gldubigen, so
habe ich eine List dafiir.” Raschid fragte: “Was ist das ?” Dschibra’il antwortete:
‘Du sollst das Miadchen hierher in die Gegenwart der Leute herausholen [was
absolut gegen die Sitte war!], damit ich das Beabsichtigte mit ihr durchfiihren
kann. Dabei darfst du weder langsam noch schnell zornig werden.’

Da befahl Raschid, das Middchen zu holen. So kam sie heraus. Als Dschibra’il
sie erblickt hatte, eilte er gesenkten Hauptes zu ihr und ergriff ihren Rocksaum,
als ob er sie entbloBen wollte. Da wurde das Midchen verwirrt. Vor lauter
Scham und Verwirrung wurden ihre Gliedmaflen gelost. Sie streckte ihre Hand
nach unten aus und hielt den Rocksaum fest. Da sprach Dschibra’il: ‘Sie ist ge

7 101



nesen, o Fiirst der Glaubigen.” Raschid forderte das Méddchen auf: ‘Strecke deine
rechte und deine linke Hand aus!” Sie tat es. Da wunderten sich Raschid und
alle Anwesenden. Dann lief der Kalif Dschibra’il sofort 500000 Dirham bringen.
Er mochte ihn gern und ernannte ihn zum ‘Chef aller Arzte’,

Als Dschibra’il nach der Ursache der Krankheit gefragt wurde, antwortete er:
‘In die Glieder dieses Midchens ist withrend des Beischlafs ein feiner Bestandteil
durch die Bewegung und die Ausbreitung von Wirme geflossen., Weil unver-
sehens Ruhe auf die Bewegung beim Beischlaf eintrat, gefror der Rest im Innern
der Nerven. Nichts vermag den Rest aufzulésen, es sei denn eine dhnliche Be-
wegung. So wandte ich eine List an, damit sich die Wirme bei ihr ausbreiten und
der Rest auflésen wiirde. So genas sie. Dies ist ein Kunstkniff zur Genesung.’

Deshalb hei3t es im Buch iiber «die Priiffung des Arztes»: ‘Es ist notwendig,
daB ein Arzt wachsam und scharfsinnig ist und die Fihigkeit zur Anwendung des
Analogieschlusses besitzt, damit er die Methoden zur Behandlung nach eigenem
Ermessen ableiten kann.”»1°

In der geschilderten Weise wirkte die berithmte Arztefamilie Bachtischii® fast
drei Jahrhunderte lang in Gondeschapur in leitender Stellung am Krankenhaus
oder in Bagdad am Kalifenhof.

Dschibra’il soll fiir den Abbasidenkalifen Ma’min eine «Abhandlung iiber
Essen und Trinken», ferner eine «Einfiihrungsschrift in die Logik» und eine
Schrift «iiber den Coitus» abgefafit haben?2°,

Aus einer anderen Arztefamilie in Gondeschapur stammt Yiihanni ibn Mésa-
waih (777-857), der persich «Mésfiye» ausgesprochen wird und dessen latinisier-
ter Name deshalb «Mesué» lautet?!, Yahanna «stand im Dienst der Kalifen
Haran ar-Raschid, Amin, Ma’méin und blieb dies bis in die (Regierungs-)Tage
des Mutawakkil (reg. 847-861)x».22

Ydhanna war ein bekannter Privatgelehrter; in seinen Disputationsrunden fiir
Arzte, muslimische Theologen und Philosophen ging es duBerst kultiviert zu, weil
er dafiir Vertreter sdmtlicher antiker Disziplinen in sein Haus einzuladen
pflegte®?. Yihanna war schon als Kind mit seinem Vater von Gondeschapur
nach Bagdad umgesiedelt, nachdem sein Vater iiber dreilig Jahre lang am
Krankenhaus in Gondeschapur titig gewesen war; aber Dschibra’il ibn Bachti-
schii®, der in seiner Funktion als vom Kalifen ernannter « Oberarzt» offenbar auch
fiir die Krankenhduser zustindig war, hatte ihn wegen einer doppeldeutigen
AuBerung kurzerhand entlassen. Daraufhin war Yihannas Vater nach Bagdad
gereist, um sich personlich bei Dschibra’il zu entschuldigen; doch dieser lie} ihn
lange Zeit nicht vor. In einem Wesir des Kalifen Hartin ar-Raschid, dessen am
Auge erkrankten Diener Yiithannéds Vater erfolgreich behandelt hatte, fand er

102



einen Gonner und dank dessen Fiirsprache wie auch dank seiner hervorragenden
Fihigkeiten als Augenarzt schliellich sogar eine Stellung am Hofe und damit
endlich wieder einen gesicherten Lebensunterhalt4,

Einige arabische Quellen berichten, daBl «Héartn ar-Raschid den Nestorianer
Yihanna ibn Masawaih mit der Ubersetzung antiker medizinischer Schriften
beauftragt hat, nachdem der Kalif diese in Ankara, Ammuriya und den uibrigen
Stidten der Byzantiner wihrend der Eroberung und Vereinnahmung dieser
Stadte durch die Muslime erlangt hatte. Hartin setzte ihn als Kustos fiir die
Ubersetzungstitigkeit ein.»25 Yihanna fertigte auch selbst Ubersetzungen aus
der griechischen in die arabische Sprache an, von denen uns aber keine erhalten
geblieben ist.

Unter seinen zahlreichen Schriften ist fiir den Medizinhistoriker vielleicht der
«Kitib al-muschadschdschar» am interessantesten; denn in diesem frithen Lehr-
buch der Medizin wurde der Stoff in Form eines Stammbaumes ausgebreitet; bis-
her gibt es indessen noch keine Edition dieses Werkes 25,

Yihanna scharte in seinem langen, acht Jahrzehnte umfassenden Leben zahl-
reiche Schiiler um sich??. Sein bedeutendster Schiiler ist zweifelsfrei Hunain ibn
Ishaq (808-873, nach anderen 877; latinisiert « Johannitius»2®, Auch Hunain ist
nestorianischer Christ, aber gebiirtig aus der Stadt Hira (Herat) in Ostpersien
und Sohn eines Apothekers. Schon in jungen Jahren liebte er die Wissenschaft
und ging deshalb nach Bagdad; dort studierte er bei Yihann4 ibn Masawaih und
fiel diesem wegen seiner vielen, oft bohrenden Fragen auf. Eirrmal wurde Y-
hanna bei einer Frage so wiitend, daB er sich zu der rhetorischen Frage hinreiflen
lie: «Was haben eigentlich die Leute von Hira mit der Medizin zu tun ?»2°
Die niheren Umstinde und den Hintergrund zu diesem Ausspruch schildert aus-
fiithrlich Ibn abi UsaibiCa in seinen « Arztebiographien:

«Hunain pflegte unvermittelt Fragen zu stellen, deren Beantwortung Yi-
hannd manchmal schwerfiel. Aulerdem brachte der Umstand, da} Hunain den
Nachkommen der Geldwechsler aus (der Stadt) Hira entstammte, ihn dem Her-
zen Ythannas nicht niher, withrend doch die Leute von Gondeschapur Gebildete
waren, deren Arzte sich von den Leuten aus Hira (veriichtlich) abwandten. Sie
(d.h. die Leute von Gondeschapur) hafiten es, wenn Séhne von Kaufleuten in
ihre Kunst eindringen wollten.» 30

Nach dieser Demiitigung durch seinen Lehrer vor der Klasse verlie Hunain
Bagdad und begab sich auf Reisen fiir mindestens zwei Jahre durch das byzan-
tinische Reich, um selbst seine Griechisch-Kenntnisse weiter vertiefen zu kon-
nen3l, Nach seiner Riickkehr stellte er sich in Bagdad bei dem zuvor erwihnten
Dschibra’il ibn Bachtischfi® vor; ein Arzt mit Namen Yisuf erzihlt:

103



«Damals trat ich eines Tages bei Dschibra’il ibn Bachtisch@® ein und fand bei
ihm Hunain vor, der ihm gerade einige griechische Passagen aus einem der Biicher
Galens ‘iiber die Anatomie’ iibersetzte, wobei ihn Dschibra’il ehrerbietig an-
sprach. Ich empfand das, was ich beobachtet hatte, als bedeutend. Da sagte
Dschibra’il zu mir: ‘Du darfst meine Haltung gegeniiber diesem jungen Mann
nicht iibertrieben finden. Denn bei Gott, wenn er (d.h. Gott) ihm ein langes
Leben gewihrt, wird er wahrhaftig Sergios iiberstrahlen — das ist Sergios von
Resch ¢Aina —, der die Wissenschaften der Griechen in die syrische Sprache
iibersetzt hat.”»32

Ibn al-Qifti berichtet in seiner «Geschichte der Gelehrten und Arzte», daBl
nach Hunain auch der Arzt Yisuf wieder hinausgegangen sei. Da habe Hunain
ihn schon erwartet und ihn einiges iiber seinen ehemaligen Lehrer Y{ihanna ge-
fragt. Dann habe er ihn gebeten, eine Kopie einiger Abschnitte aus den «Sum-
maria Alexandrinorum» Y#ihanni auszuhidndigen. Yiihanna bat seinerseits den
Arzt Yasuf um Vermittlung. Schliefilich versohnten sich der Lehrer und der
ehemalige Schiiler33,

Von dieser Zeit an widmete sich Hunain der Ubersetzungstﬁtigkeit und hat
selber iiber hundert Schriften von Galen, Hippokrates und anderen griechischen
Arzten nach griechischen Handschriften ins Syrisch-Aramiische bzw. Arabische
itbersetzt. Dies hing davon ab, ob sein Auftraggeber ein Christ oder ein Muslim
war.

Seine sehr modern anmutende Ubersetzungsmethode legt er in seinem so-
genannten «Sendschreiben» (das Gotthelf Bergstrisser kritisch ediert und ins
Deutsche iibersetzt hat) nach der Inhaltsangabe des vierzehn Teile umfassenden
Buches « Uber das Heilverfahren» wie folgt dar:

«Salmawaih hatte mich angetrieben (?), fiir ihn diese zweite Hilfte zu ver-
bessern, und hatte sich (dabei) eingebildet, dies werde leichter und besser sein,
als sie (neu) zu iibersetzen. So kollationierte er mit mir ein Stiick des siebenten
Teils, indem er das Syrische in der Hand hatte und ich das Griechische und er
mir das Syrische vorlas und ich jedesmal, wenn mir etwas vom Griechischen
Abweichendes aufstie, ihm dies mitteilte und er dann zu verbessern begann.
Schliefllich aber wurde ihm die Sache zu viel, und es wurde ihm klar, daf} es be-
quemer und erfolgreicher sein wiirde, von vorn (neu) zu iibersetzen, und daf} dabei
das Ergebnis geordneter sein wiirde.»3*

Hunain hat dann die acht Teile der zweiten Hilfte (Teile 7-14) vollstindig
iibersetzt; sie sind aber bei einem Brand mit allen Kopien vernichtet worden.
Hunain fahrt dann in seinem «Sendschreiben» fort:

«Nach Jahren habe ich dann das Buch von Anfang an fiir Bohti$6‘ ibn Gibril

104



iibersetzt, wobei ich von seinen acht letzten Teilen eine Anzahl Handschriften
auf griechisch hatte; so habe ich diese kollationiert, aus ihnen ein korrektes
Exemplar hergestellt und es mit der gréfiten mir méglichen Genauigkeit und
Eleganz tibersetzt. Was dagegen die sechs ersten Teile anlangt, so war ich nur
auf eine einzige Handschrift von ihnen gestoflen, und dies war obendrein eine
sehr fehlerhafte Handschrift. Deshalb war es mir nicht méglich, diese Teile ganz
so herzustellen, wie erforderlich. Dann stieB ich auf eine weitere Handschrift,
kollationierte sie und verbesserte, was mir (mit ihrer Hilfe) zu verbessern mog-
lich war; ich wiirde (?) es (das Buch) aber gern (?) (noch) ein drittes Mal kol-
lationieren, wenn mir eine dritte Handschrift zufillt. Die Handschriften dieses
Buches auf griechisch sind nidmlich wenig zahlreich, und zwar, weil es nicht zu
denen gehorte, die in der alexandrinischen Schule gelesen wurden.»3?

Wie in diesem Falle Hubaisch, so besorgten oft Hunains Schiiler die Uber-
setzung ins Arabische nach der syrischen Vorlage ihres Meisters, der dann ledig-
lich die Miingel ihrer Ubersetzung revidierte36.

Da Hunain in seinem «Sendschreiben» jeweils nach der kurzen Inhaltsangabe
eine bereits vorhandene syrische Ubersetzung vermerkt, kannte er die syrischen
Versionen der 24 Galenschriften durch Sergios von Resch ©Aina; doch geniigten
sie in den meisten Fillen nicht seinen hohen Anforderungen, wofiir die vorige
Geschichte mit Salmawaih ein beredtes Beispiel liefert37,

Hunain und seiner Ubersetzerschule kommt das hohe Verdienst zu, alle wich-
tigen medizinischen und philosophischen Schriften antiker Gelehiter ihren meist
nur einsprachigen muslimischen Nachbarn zuginglich und versténdlich gemacht
zu haben. Zur Befriedigung einer solchen wissenschaftlichen Ubersetzung mufite
Hunain die arabische Sprache so gestalten, dafl «komplizierte abstrakte Sach-
verhalte in logisch klaren Beziigen» ausgedriickt werden konnten; dies gelang
ihm durch die « Einfithrung analytischer Konstruktionen in die Syntax».3® Man-
fred Ullmann bewertet «diese Sprachschopfung» als «eine philologische Leistung
ersten Ranges; und sie ist besonders hoch zu bewerten, da sie keine Unterstiit-
zung von Seiten der professionellen arabischen Philologen fand»,?® die nur die
Beduinenpoesie, den Koran und den Hadit (d.i. die Traditionswissenschaft) er-
forschten.

Hunain hat auBer den enorm vielen Ubersetzungen und Bearbeitungen von
Galen-Schriften und anderen antiken Werken auch eigene Abhandlungen ver-
faBt, wie den « AderlaBl», die « Erhaltung der Zihne und des Zahnfleischs», die
«Kenntnis der Magenschmerzen und ihre Heilung», die « Behandlung der Wasser-
siichtigen», die «Entstehung des (Blasen-)Steines» und das «Bad», die uns

aber nicht einmal in Handschriften erhalten sind, sondern fast durchweg nur in

105



bruchstiickhaften Zitaten des Rhazes in seinem «Kitab al-Hawi» («Liber Con-
tinens»)40,

Allein die «Einleitung in die Medizin» ist in ihrer frithen lateinischen Uber-
setzung unter dem Titel «Isagoge in artem parvam Galeni» zur Einfiithrungs-
schrift fiir den Medizinstudenten schlechthin im Abendland geworden®!; spiiter
ist sie in dem ersten Articella-Druck in Venedig im Jahre 1483 gleich am Anfang
zu finden*?,

Wer auch immer der Ubersetzer des «Kitab al-Mudchal fi t-tibb» ins Latei-
nische gewesen sein mag, ob Marcus von Toledo oder ein anderer Ubersetzer,
unbestritten ist die prominente Rolle der «Isagoge Johannitii» als theoretischer
Meilenstein am Anfang des Ausbildungsweges eines jeden angehenden Arztes.

Hunain hat auch fiir die Augenirzte ein Lehrbuch unter dem Titel «Zehn
Abhandlungen iiber das Auge» abgefa3t%3, das nach der Angabe des Arztes und
Gewerbeaufsehers Schaizari als Leitfaden fiiv gewerbliche Uberpriifung der
Augeniirzte dienen sollte .

Anhand des Lebenslaufs einiger Arzte der berithmten Familien Bachtisch@®
und Maéisawaih ist versucht worden, die in Gondeschapur praktizierte Medizin
anzudeuten und die teils im privaten, teils im politischen Bereich liegenden
Griinde fiir eine Ubersiedlung in die neue Kalifenresidenz und somit die Weiter-
gabe der im christlichen Gondeschapur gingigen Behandlungsmethoden an die
meist staunenden muslimischen Arzte am Kalifenhofe aufzuzeigen. Die ange-
fithrten Episoden machen offenbar, daf3 die nestorianisch-christlichen Arzte aus
Gondeschapur ein betrdchtlich hohes Ansehen genossen haben; dies sollte sich
erst zwei Jahrhunderte spiter zugunsten der muslimischen Arzte indern®.

Bis dahin erging es muslimischen Arzten seitens ihrer Glaubensgenossen im
Hinblick auf ihre Praxis schlecht. Ein beredtes Beispiel gibt der muCtazilitische
Theologe Dschahiz® in seinem satirischen «Buch iiber die Geizhilse», indem er
als Fiirsprecher eines Bagdader muslimischen Arztes die Misere anprangert: Fiir
die Patienten sei er ein Muslim und deshalb mieden sie ihn; offenbar brichten sie
einem nestorianischen Arzt mehr Vertrauen entgegen; dann miilite er einen
aramdischen Vor- und Zunamen haben; ferner diirfte sein Obergewand nicht aus
weiller Baumwolle, sondern aus schwarzer Seide sein, und letztlich diirfte er
nicht arabisch sprechen, sondern die Sprache der Leute von Gondeschapur, da-
mit seine Praxis nicht leer stande??.

Wann die Medizinschule in Gondeschapur zu funktionieren aufgehort hat, 1a3t
sich nicht ausfindig machen. Wahrscheinlich wird schon das um das Jahr 800
unter dem Abbasidenkalifen Harin ar-Raschid (reg. 786-809) errichtete Kran-
kenhaus einige junge Arzte aus Gondeschapur in Anbetracht des vielfiltigen

106



kulturellen Lebens in die Metropole gelockt habens, Darnach wird der Kalif
Ma’miin (reg. 813-833) an seine um das Jahr 830 gegriindete Ubersetzer-Akade-

mie, das sogenannte «Bait al-hikmay, einige Gelehrte aus Gondeschapur geholt
haben?.

Vermutlich wird die Medizinschule in Gondeschapur mangels Nachwuchses
allmihlich — wie ein Baum, der nicht mehr Wasser bekommt — zugrunde gegangen
sein. Als letzte offizielle Nachricht aus der Medizinschule wird von Cyril Elgood
die Veriffentlichung einer Pharmakopoe des Nestorianers Sabtir ibn Sahl (gest.
869) im Jahre 869 angegeben®. Diese Pharmakopioe wurde im Osten des musli-
mischen Reiches fiir alle Apotheken und Krankenhiuser fiir verbindlich erklart
und stellt vielleicht die erste offizinell verordnete Pharmakopée iiberhaupt dar.

Anmerkungen

1 Zu Gondeschapur s. Art. « Gondéshépar» in Encyclopaedia of Islam, New Edition II
(1965) Sp. 1119b-1120b; Gottschalk (1971) S. 51f.; Sabra (1976) S. 182b; Kunitzsch
(1975) S. 274; Hossein Nasr (1976) Sp. 155a; Watt (1974) S. 134f.

2 Zu Herophilos s. Dictionary of Scientific Biography VI (1972) Sp. 316b-319a und zu

Erasistratos IV (1971) Sp. 3821-386h. Bei Temkin (1932 S. 49) heillt es: «Ein diinner
Pfad fiihrte zwar von Alexandria direkt zu den Arabern iiber, der Hauptstrom flof} je-
doch iiber Syrien, vornehmlich iiber die Schule von Gondesapur»; Ackerknecht (1975)
S. 63.
Herrn Prof. Dr. Nikolaus Mani danke ich fiir den freundlichen Hinweis auf Gustav Senn
(1933), der in seiner « Entwicklung der biologischen Forschungsmethode in der Antike»
die Verdienste des Herophilos (S. 135-141) und des Erasistratos (S. 141-150) ausfiihrlich
wiirdigt.

3 Barhebraeus ist die latinisierte Namensform des Ibn al-CIbri (gest. 1286), der unter
anderem auch Medizin studiert hat; er verfalite eine «Dynastiengeschichte», von der
uns heute aber nur der Auszug des Zauzani (arab. «Muchtasar ta’rich ad-duwal») zu-
ginglich ist, die wviele fiir den Medizinhistoriker interessante Nachrichten enthilt —
s. Ullmann (1970) S. 232f.; Sezgin (1970) S. 349f.; Brockelmann (1943) Bd. 1 S. 349f.
und Suppl.Bd.1 (1937) S. 591.
Frei iibersetzt nach der arabischen Ausgabe des Auszugs der «Dynastiengeschichte»
des Barhebraeus (Bairtit 1890, S. 129, Zeile 9-15). Zur Regierungszeit des romischen
Kaisers Domitius Aurelianus s. Ploetz (1960) S. 297. Die Nachricht, dal Schapur mit
einem Kaiser Waffenstillstand geschlossen hat und dieser ihm seine Tochter zur Frau
gab, in deren Gefolge sich auch Arzte befanden, verzeichnet auch Ibn al-Qifti (gest.1248;
arab. Edition 1903 S.133, Zeile 2-13); allerdings ist der Name des rémischen Kaisers
mit Philippus angegeben, wohl Philippus Arabs (reg. 244-249); Julius Lippert (Hrsg.)
schreibt in der FuBnote «gemeint Valerian» (reg. 253-260) mit dem Hinweis auf einen
arabischen Historiographen.

5 Zur Griindung einer Akademie unter Schapur I. s. Elgood (1939) S. 1033; Ullmann
(1970) S. 22; Sezgin (1970) S. 173; Kunitzsch (1975) S. 274.

107



6 Zitat aus Karl Hummel (1963) Sp. 2b.

7 Zu Medizinschule und Krankenhaus in Gondeschapur s. Gottschalk (1965) S. 120; Art.
«Gondéshapir» in Encyclopaedia of Islam, New Edition IT (1965) Sp.1120a f.; Meyerhof
(1930) S.400-402: «Hier wurde nicht nur theoretisch — vermutlich auf Grund der
Galen-Ubersetzungen des Sergios — Medizin studiert, sondern ein groBes Krankenhaus
(Biméristan) diente zugleich der praktischen Ausbildung von Arzten, und diese Einrich-

tung ist spiter fiir den Studiengang in der islamischen Welt vorbildlich geworden»
(S. 401); Ménétrier (1931) S. 193, 198; Abdelhamid Sabra (1976) Sp. 182b; O’Leary
(1948) S. 68f.

8 Zu den Nestorianern s. Lexikon der Islamischen Welt (1974) Bd. 1 S. 125f. Art. «Chri-

sten», 2. Nestorianer. Nach dem Konzil von Ephesus im Jahre 431, wo die «Zwei-

Naturenlehre» des Nestorius (gest. 451) verurteilt worden war, trennten sich die An-

hinger des Nestorius von der GroBkirche; sie wurden im byzantinischen Reich verfolgt,

fanden aber im benachbarten Persien bei den Sassanidenherrschern Zuflucht. Ausfiihr-
liche Darstellung bei O’Leary (1948) S.47-62: Kap. 5 «The Nestorians», besonders

3.Abschnitt: «The Nestorian Schism» (8. 52-62); s. a. Gottschalk (1971) S. 511,

Meyerhof (1930).

10 Zu den « Summaria Alexandrinorum» s. Ullmann (1970) S. 65-67; Sezgin (1970) S.140-
150; Temkin (1932) S. 66-80; Meyerhof (1930) S. 394-399; Ibn al-Qifti (1903) S. 129,
Zeile 3-16; Ibn abi Usaibica Bd.1 (1882) S. 106, Zeile 1-108, Zeile 17. Uber die Ent-
stehungszeit der « Summaria Alexandrinorum» streiten sich die Gelehrten; sie wird vom
frithen 6. bis zum spiiten 7. Jh. angesetzt. Nach Meyerhof (1930 S. 395): «Leider ist nun
aber iiber die Abfassungszeit dieser Galen-Synopsis, mit der iibrigens eine Hippokrates-
Synopsis in 12 Biichern parallel lduft, gar kein Anhalt zu gewinnen.» Weiter unten heif3t
es bei Meyerhof (1930 S. 398): «Offenbar haben schon Hunain und sein Sohn Ishiq im
IX. Jahrhundert nicht mehr viel von dem gewufBit, was in Alexandrien zwei oder drei
Jahrhunderte frither vorgegangen war. Daher die widersprechenden Angaben iiber
Namen von Gelehrten, welche dem V. bis VII. Jahrhundert angehort haben. Sicher aber
ergibt sich aus den kritisch gesichteten Mitteilungen der arabischen Autoren, dal} kurz
vor dem Eindringen des Islams in Alexandrien eine oder mehrere Schulen bestanden
haben, an denen Philosophie und Medizin in bereits stark scholastischer Form gelehrt
wurde.» Albert Zaki Iskandar datiert auch sehr unscharf «sixth to seventh century
A.D.» (1976 S. 236, Anm. 6) und entzieht sich ebenso einer Festlegung.

11 Zitat aus Temkin (1932) S. 78.

12 Zur Biographie des Sergios von Resch €Aina s. Baumstark (1922) S. 167-169; Ullmann
(1970) S. 100; Sezgin (1970) S. 177. Temkin (1932 S. 78) nennt die drei fehlenden
Biichertitel auf griechisch: 1. peri hairésedn, 2. peri sphygmoén, 3. Hygieina. Die grie-
chischen Titel der «16 Galen-Schriften» finden sich bei Ritter von Toply (1898 S. 23f.)
und bei Ritter und Walzer, die die ihnen bekannten arabischen Handschriften in Istan-
buler Bibliotheken zusammenstellen (1934 S. 820-825). Albert Dietrich entdeckte in
Manisa «ein schones, leider unvollstindiges Exemplar» (1966 S. 32-38), datiert auf das
Jahr 1240 n.Chr. Zwar werden am Anfang die arabischen Titel aller sechzehn Galen-
Schriften aufgefiihrt, indessen nur neun behandelt; deshalb «bleiben die arabischen
Texte der in den Istanbuler Hss fehlenden letzten drei Summarien ... nach wie vor

unbekannt» (S. 33).

©°

108



13 Zitat aus Temkin (1932) S. 79. Diesen Standpunkt vertrat offensichtlich schon zehn
Jahre zuvor Anton Baumstark, der davon spricht, dall «eine Mehrzahl» der von Sergios
ins Syrisch-Aramiische iibersetzten Galen-Schriften «in orientalischen Arztekreisen als
Grundlage des medizinischen Studiums zu kanonischer Geltung» gelangt ist (1922 S.168);
dabei 143t Baumstark die Frage der Entstehungszeit und der Autoren offen.

14 Zum Syrisch-Aramiischen als Unterrichtssprache in Gondeschapur s. Meyerhof (1926)
S. 7 und (1938) S. 435; Issa (1929) S. 105; Elgood (1939) S. 1035f. und (1951) S. 48,
102; De Lacy O’Leary (1948) S. 71; Watt (1974) S. 134f.; Kunitzsch (1975) S. 273f.;
Nasr (1976) S. 12, Sp. 155a, 173; Baumstark (1922) S. 168 (vgl. Zitat in Anm. 13).

15 Zur Biographie des Dschurdschis ibn BachtischG® (das ist die arabisierte Namensform
des aramiischen Gewargis bar Bochtisch6®) s. Ullmann (1970) S. 108 (Nr. 1); Sezgin
(1970) S. 209f.; Dodge (1970) Bd. 2 S. 697, 969.

16 Zur Begrillungsepisode s. Ibn abi Usaibi®a Bd. 1 (1882) S. 124, Zeile 10; Ibn al-Qifti
(1903) S. 158, Zeile 18f.; Barhebraeus (1890) S. 214, Zeile 4 f.

17 Zu dem «medizinischen Kompendium» des Dschurdschis s. Ibn abi Usaibi®a Bd. 1
(1882) S. 125, Zeile 31: «Sein beriihmtes Kompendium; FHunain ibn Ishiq hat es aus
dem Syrischen ins Arabische iibersetzt»; Sezgin (1970) S. 209. Bei Ibn al-Qifti heifit es
nur kurz «das Kompendium» (1903 S. 158, Zeile 6).

18 Zur Biographie des Dschibra’il s. Ullmann (1970) S.109 (Nr. 3); Sezgin (1970) S. 226f.;
Baumstark (1922) S. 227 (§ 36a).

19 Wirtliche Ubersetzung aus Ibn al-Qifti (1903) S. 134, Zeile 12-135, Zeile 10; fast wort-
lich findet sich die Geschichte bei Ibn abi Usaibi®a Bd. 1 (1882) 8. 127, Zeile 14-31. Ob
Ibn al-Qiftl mit der zitierten «Priifung des Arztes» die heute verlorene Galen-Schrift
oder die Bearbeitung dieses Themas durch Rhazes gemeint hat, wird wohl ungeklért
bleiben; vgl. bei Iskandar (1960) das Galen-Zitat bei Rhazes (S. 504, Zeile 19-505,
Zeile 1) und ferner S. 509, Zeile 12-14, wo auf die intensive Beschiftigung mit dem
«Analogieschluf}» hingewiesen wird; zuerst soll der Medizinstudent iiber seine Fihigkeit
des Disputierens und Beweisfithrens gepriift werden und dann hinsichtlich der Anwen-
dung in der Heilkunde.

20 Diese Schriften des Dschibra’il werden von Ibn abi Usaibi®a Bd. 1 (1882) S. 138, Zeile6f.,
aufgefiihrt.

21 Zur Biographie des Ytihanni ibn Masawaih s. Ullmann (1970) S. 112-115; Sezgin (1970)
S. 231-236; Art. «Ibn Masawayh» in Encyclopaedia of Islam, New Edition IIT (1971)
Sp. 872b-873a; Nasr (1976) Sp. 175a/b.

22 Wortliche Ubersetzung aus Ibn abi Usaibia Bd. 1 (1882) S. 175, Zeile 26f. Dieser
Passus findet sich fast wortlich bei Ibn al-Qifti (1903) S. 380, Zeile 13f. In der eng-
lischen Ubersetzung des «Fihrist» durch Dodge heiBt es: «He served al-Ma’min al-
MuCtasim, al-Wathiq, and al-Mutawakkil» (1970 S. 695); vgl. den arabischen Text im
Fihrist (1348/1929-30) S. 411, Zeile 19.

23 Vel. den arabischen Text bei Ibn al-Qifti (1903) S. 381, Zeile 19-382, Zeile 2; Ibn abi
Usaibi®a Bd. 1 (1882) S. 175, Zeile 31-176, Zeile 3; Barhebraeus (1890) S. 227, Zeile 13f.

21 Freie Ubersetzung nach Ibn UsaibiCa Bd. 1 (1882) S. 171, Zeile 31-172, Zeile 18. Ya-
hannis Vater starb wahrscheinlich im ersten Viertel des 9. Jhs. —s. Sezgin (1970) S. 229.

2% Wortliche Ubersetzung aus Ibn al-Qifti (1903) S. 380, Zeile 10-13. Derselbe Passus
findet sich bei Ibn abi Usaibi®a Bd. 1 (1882) S. 175, Zeile 24-26.

109



26 Der arabische Titel «Kitdb al-muschadschdschar» bedeutet wortlich « Buch mit Baum-
darstellung». Nach Manfred Ullmann gehoért es wohl zu den friihesten medizinischen
Lehrbiichern, in denen das Material disjunktiv dargestellt wird (1970 S. 113); Sezgin
(1970) S. 233 (Nr. 5). Ibn al-Qifti beurteilt es als «ein wertvolles Kompendium» (1903
S. 381, Zeile 3f.; arab.: kunnésch lahti qadr), aber bei Ibn abi Usaibi®a ist es micht
verzeichnet.

27 Vgl. den arabischen Text bei Ibn al-Qifti (1903) S. 382, Zeile 2.

28 Zur Biographie des Hunain ibn Ishiq s. Ullmann (1970) S. 115-119; Sezgin (1970)
S. 247-256; Art. « Hunayn ibn Ishék» in Encyclopaedia of Islam, New Edition I11 (1971)
Sp. 578b-581 a.

20 Freie Ubersetzung nach Ibn al-Qifti (1903) S. 174, Zeile 610 und Zitat Zeile 10 (arab.:
mé li-ahli l-hira wa-t-tibb).

30 Wortliche Ubersetzung aus Ibn abi Usaibi®a Bd. 1 (1882) S. 185, Zeile 6-8. Nach der
rhetorischen Frage (s. Anm. 29) soll Ydthann4 in seiner Wut Hunain zu den Geldwechs-
lern auf die Strafle geschickt haben, also dorthin, woher er gekommen sei; dies kam
einer indirekten Feuerung gleich, weshalb Hunain weinend die Klasse des Yahanna ver-
lassen haben soll und mindestens zwei Jahre lang dort nicht mehr gesehen worden ist —
vgl. den arabischen Text bei Ibn abi Usaibi®a Bd. 1 S. 185, Zeile 10-14,

31 Tbn abi Usaibi®a spricht von 2 Jahren Abwesenheit (Bd. 1 S. 185, Zeile 14; wortlich:
fa-lam tarahdi sanatain); bei Ibn al-Qiftl heiflt es einmal «Jahre lang» (1903 S. 174,
Zeile 14; wortlich: sinina), aber ein paar Zeilen weiter (S. 174, Zeile 20f.; wortlich:
mundu taliti sinina) «drei Jahre lang».

32 Wirtliche Ubersetzung aus Ibn al-Qifti (1903) S. 174, Zeile 21-175, Zeile 5. Die gleiche
Passage findet sich bei Ibn abi Usaibi®a Bd. 1 (1882) S. 186, Zeile 1-6. Beim letzten
Relativsatz lies besser mit Ibn abi Usaibi®a S. 186, Zeile 5: « Er (Sergios) ist der erste,
der etwas von den Wissenschaften der Byzantiner in die syrische Sprache iibersetzt hat.»

33 Vgl. den arabischen Text bei Ibn al-Qifti (1903) S. 175, Zeile 5-10; ferner Ibn abi
Usaibi®a Bd. 1 (1882) S. 186, Zeile 6-19.

34 Zitat aus Gotthelf Bergstrisser (1925) S. 14 und vgl. den dazugehbrigen arab. Text auf
S. 17, Zeile 18-18, Zeile 3.

35 Zitat aus Bergstrisser (1925) S. 14 und vgl. den arab. Text auf S. 18, Zeile 6-15. Wider-
spriichlich ist die Bemerkung, daf} dieses Buch nicht in der Alexandriner Schule gelesen
wurde, mit dem kurz darauffolgenden Absatz: «Dies also sind die Biicher, auf deren
Lektiire man sich an der Stitte der medizinischen Lehre in Alexandria zu beschrianken
pflegte» (S. 15 und vgl. den arab. Text auf S. 18, Zeile 191.).

36 Zum Beispiel Bergstrisser (1925) S.14f.: « Ubersetzt hat dieses Buch (d. i. das Buch
iiber das Heilverfahren, Nr. 20 bei Bergstriisser) aus den syrischen Exemplaren, die ich
iibersetzt hatte, Hubai$ ibn al-Hasan fiir Muhammad ibn Miisd; nachdem er es iiber-
setzt (S. 15) hatte, bat er mich dann, fiir ihn die letzten acht Teile zu revidieren und die
Miingel, die ich darin finde, zu verbessern; diese Bitte habe ich ihm erfiillt, und zwar mit
Erfolg.» Wie aus diesem Beispiel ersichtlich ist, hat Hunain in seinem eigenen Schriften-
verzeichnis bei jeder einzelnen Schrift nach einer kurzen Inhaltsangabe Details zur Uber-
setzung ins Syrisch-Aramiische bzw. Arabische, iiber die jeweiligen Auftraggeber und
eine eventuell vorhandene Ubersetzung verzeichnet; s. Bergstrasser (1925).

37 Vgl. Anm, 34,

110



38
39

Zitat aus Ullmann (1970) S. 116.
Wie Anm. 38.

40 Ullmann (1970) S. 118f.; Sezgin belegt insgesamt 45 selbstiindige Schriften Hunains mit

einer Handschrift oder mehreren und dariiber hinaus 14 weitere, deren Sachtitel uns

allerdings nur aus Zitaten erhalten sind (1970 S. 249-256).

41 Schipperges (1964) S. 33, 89 und (1976) S. 105f.: «Bereits im 11. Jahrhundert ist die

4

(&)

43

‘Isagoge Johannitii’ an den Schulen von Salerno und Chartres bekannt geworden, und
sie dominiert in den scholastischen Lehrpldnen bis in die Mitte des 16.Jahrhunderts.»
Erst jiingst bestreitet Gregor Maurach Hunain die Autorschaft, indem er die Hypothese
aufstellt, der Name des Verfassers, « Johannicius», ginge auf den Namen eines Byzan-
tiners Ioannikios zuriick (1978 S. 148), so dal} sich dann «die Abfolge Galen — Johan-
nikios — Hunain» ergébe (5. 149). Mir scheint als lectio facilior Johannitius der im latei-
nischen Mittelalter géngige Name fiir den nestorianischen Christen Hunain ibn Ishiq
zu sein. Nach Manfred Ullmann hat Hunain «eine kleine Einleitungsschrift zur Theorie
der Humoralphysiologie und -pathologie ... in drei verschiedenen Redaktionen ... ver-
faBt» (1970 S. 117): erstens «in disjunktiver Form», zweitens «in katechetischer Form»
unter dem Titel «Masa’il fi t-tibb» (« Questiones medicae») und drittens «in der Form
des taigir, d.h. in Tabellen, die den Stoff stammbaumartig ausdifferenzieren» (S.117f.).
Es wird demnach in allen drei Redaktionen derselbe Stoff einer Einfiithrung in die
Mikrotekne des Galen nur in unterschiedlicher literarischer Form dargestellt.

Gregor Maurach kommt das Verdienst zu, mit seiner lateinischen, aus 12 Handschriften
kollationierten Textausgabe die «abendldndische Isagoge» interessierten Medidvisten
offen dargelegt zu haben.

Auf einem anderen Blatt steht die Frage, ob ITunain der erste war, der die Medizin in
zwei Teile, Theorie und Praxis, untergliederte, oder ob er moglicherweise eine byzan-
tinische Vorlage mit dieser Zweiteilung kannte. Owsei Temkin hielt schon im Jahre
1932 in seiner «Geschichte des Hippokratismus» die Autorschaft Hunains fiir gesichert
trotz mannigfaltiger verballhornter Verfassernamen in lateinischen Ubersetzungen.
Jiingst stellte er anhand eines Maildnder Codex, eines Kommentars des Palladius aus dem
6.Jahrhundert und eines Kommentars des Theophilus wahrscheinlich aus dem 7. Jahr-
hundert insofern eine gewisse Parallelitiit mit Hunain fest, als alle die Zweiteilung der
Medizin in Theorie und Praxis aufweisen; bei der weiteren Untergliederung bestiinde
keine Ubereinstimmung mehr (1977 S. 209f.). Einstweilen bleibt ungekléart, “where in
Hunain’s Questions do the Alexandrians end and Hunain begin?” (s. Temkin [1977]
S.211), und ob sie oder ihre lateinische Version jemals ins Griechische iibersetzt worden
sind.

Choulant (1841) S. 399 (§ 110); Schipperges (1976) S. 106: «Das Kompendium der
hochmittelalterlichen Schulmedizin ist uns als ‘Ars medica’ oder ‘Articella’ iiberliefert.
An seinem Anfang finden wir regelmiflig die ‘Isagoge in artem parvam Galeni’ des
Hunain b. Ishaq.»

Zum «Kitab Caschr maqalat fil-Cain» des Johannitius s. Ullmann (1970) S. 205; Sezgin
(1970) S. 251f. Max Meyerhof hat es arabisch ediert und mit einer englischen Uber-
setzung zugiinglich gemacht (1928).

41 Zur Biographie des Schaizari (gest. 1193) s. Brockelmann (1943) Bd. 1 S. 461 (Nr. 13),

Suppl. Bd. 1 S. 832f.; Schaizaris Manuale trigt den Sachtitel « Nihayat ar-rutba fi talab

111



4

=T

al-hisba» (wortl.: Schluflstufe bei der Bewerbung um die Marktaufsicht); es ist auszugs-
weise von Nicola Ziyadeh arabisch ediert worden (1962); vgl. daselbst den Passus iiber
die Augenirzte (S. 101, Zeile 141f.).

Max Meyerhof hat anhand der Angaben des Ibn abi Usaibi®a den jeweiligen Anteil
nestorianisch-christlicher, sabiischer, jiidischer und muslimischer Arzte vom 9. bis
11. Jahrhundert festgestellt (1929 S. 1161.):

Arzte nestorianische Sabier jiidische muslimische
9. Jh. 130 3 3 5

10. Jh. 29 4 6 30

11. Jh. 4 - 7 Vielzahl

46

-

48

49

50

Zur Biographie des Dschéhiz (776/7-869), eines der besten Stilisten der arabischen
Literatur, s. Lexikon der islamischen Welt (1974) Bd. 1 S. 147.

7 Freie Ubertragung aus dem «Buch iiber die Geizhilse» (Kitab al-buchala’), hrsg. v.

van Vleten (1900) S. 109, Zeile 17-110, Zeile 5, bzw, hrsg. v. Hadschiri (1976) S. 102,
Zeile 10-16.

Zum Krankenhaus des Héarin ar-Raschid s. Issa (1929) S. 94f., 175; Art. « Biméristin»
in Encyclopaedia of Islam, New Edition I (1960) Sp. 1223a; Gottschalk (1965) S. 120
und (1971) S. 125; Hamarneh (1962) S. 368; Watt (1972) S. 36 und (1974) S. 227.
Zum «Bait al-hikma» s. Encyclopaedia of Islam, New Edition I (1960) Sp. 1141la;
Schipperges (1976) S. 62, 63-65; Gottschalk (1965) S. 122f.; Sabra (1976) S. 181.

Zur Biographie des Sabiir ibn Sahl s. Fihrist (1348/1929-30) S. 413, Zeile 16-21; Dodge
(1970) S. 698, 1085f.; Ibn abi Usaibia Bd. 1 (1882) S. 161, Zeile 15-22; Ibn al-Qifti
(1903) S. 207, Zeile 3-8; Barhebraeus (1890) S. 255, Zeile 13-17; Issa verzeichnet ihn
als Direktor des Krankenhauses in Gondeschapur (1929 S. 108, nr. 8). Ibn abi Usaibi®a
gibt den Umfang des «Groflen Aqrabadin» mit 17 Kapiteln an (Bd. 1 S. 171, Zeile 19),
die anderen arabischen Quellen dagegen mit 22 Kapiteln; moglicherweise gab es eine
umfangreichere (22 Kap.) und eine kiirzere redaktionelle Bearbeitung (17 Kap.). Vgl
Elgood (1951) S. 50, 92f., 175.

Literaturverzeichnis

Barhebraeus (Ibn al-Ibri): Ta’rich muchtasar ad-duwal. Hrsg. v. Antlin Salbani. Bairiit

1890.

Baumstark, Anton, Geschichte der syrischen Literatur mit Ausschliefung der christlich-

paldstinensischen Texte. Bonn 1922, Photomech. Nachdr. Berlin: de Gruyter 1968.

Bergstriisser, Gotthelf: Hunain ibn Ishiq. Uber die syrischen und arabischen Galen-

Ubersetzungen. Zum ersten Mal hrsg. u. iibers. Leipzig 1925 (= Abhandlungen der Kunde
des Morgenlandes, Bd. XVII, 2). Kraus-Reprint, Nendeln 1966.

Bosworth, Clifford Edmund, The Islamic Dynasties — Chronological and Genealogical Hand-

book. Edinburgh: University Press 1967 (= Islamic Surveys 5).

Brockelmann, Carl, Geschichte der arabischen Litteratur. Bd. 1.2, 2. Aufl. Leiden: Brill 1943,

1949, Suppl.1-3. Leiden 1937-1942.

112



Choulant, Ludwig, Handbuch der Biicherkunde fiir die dltere Medicin. 2. umgearb. u. verm.
Aufl. Leipzig 1841.

Dictionary of Scientific Biography. Ed. by Charles Coulston Gillispie. Vol. 1{f. New York:
Ch. Scribner’s Sons 19701f.

Dietrich, Albert, Medicinalia Arabica. Studien iiber arabische medizinische Handschriften
in tiirkischen und syrischen Bibliotheken. Géttingen: Vandenhoek & Ruprecht 1966
(= Abhandlungen der Akademie der Wissenschaften in Géttingen. Phil.-hist. K1. Dritte
Folge, 66).

Dodge, Bayard (Ed. and Tr.), The Fihrist of al-Nadim. A tenth-century survey of mushm
culture. Vol. 1.2. New York, London: Columbia University Press 1970 (= Records of
Civilization. Sources and studies. No. LXXXIIT).

Elgood, Cyril, 4 Medical History of Persia and the Eastern Caliphate from the earliest times
until the Year A.D.1932. Cambridge: University Press 1951.

ders., Jundi Shapur — A Sassanian university. In: Proceedings of the Royal Society of
Medicine 32 (1938/39), S. 1033-1036.

Encyclopaedia of Islam. New Edition. Vol. I ff. London, Kéln: Luzac, Brill 1960 ff.

Fihrist s. Dodge, Bayard.

ders. s. Ibn an-Nadim.

Gottschalk, Hans L., Die Kultur der Araber. In: Handbuch der Kulturgeschichte 2. Abt,
Frankfurt: Athenaion 1971, S. 9-205.

ders., Die Rezeption der antiken Wissenschaften durch den Islam. In: Anzeiger d. sterr.
Akad. d. Wissenschaften. Phil.-hist. KI. 102 (1965), Nr. 7, S. 111-135.

Hamarneh, Sami Khalaf, Development of Hospitals in Islam. In: Journal of the History
of Medicine 17 (1962), No. 3, S. 366-384.

Hummel, Karl, Die Anfiinge der iranischen Hochschule Gundischapur in der Spatantike.
In: Tiibinger Forschungen Nr.9 (1963), S. 1-4.

Hunain ibn Ishiq s. Bergstrisser, Gotthelf.

ders. s. Meyerhof, Max, The Book of the ten Treatises.

Ibn abi Usaibi®a: ¢Uyfin al-anba’ fi tabaqat al-atibba’. Vol. I/II. Hrsg. v. August Miiller.
Kairo, Kénigsberg 1882-1884.

Ibn al-¢Ibri s. Barhebraeus.

Ibn an-Nadim: al-Fihrist. Misr 1348 Hidschra (= Kairo 1929/30).

Ibn al-Qifti: Ta’rich al-hukaméa’ wa-huwa mutchtasar az-Zauzani. Hrsg. v. Julius Lippert.
Leipzig 1903.

Iskandar, Albert Zaki, An attempted reconstruction of the late Alexandrian medical
curriculum. In: Medical History 20 (1976), S. 235-258.

ders., ar-Razi wa-mihnat at-tabib. In: al-MaSrig 54 (1960), S. 471-522 (arab.).

Issa, Ahmed, Histoire des Bimaristans (Hépitaux) & Uépoque Islamique. In: Comptes
Rendus du Congrés International de Médecine et Hygiéne Tropique, Caire 1929, S.81—
209.

Kunitzsch, Paul, Uber das Friihstadium der Aneignung antiken Gutes. In: Saeculum 26
(1975), S. 268-282.

Lexikon der Islamischen Welt. Hrsg. v. Klaus Kreiser, Werner Diem, Hans Georg Majer.
Bd. 1.2.3. Stuttgart u.a.: Kohlhammer 1974 (= Urban TB 200/1-3).

Lippert, Julius (Hrsg.) s. Ibn al-Qifti.

113



Maurach, Gregor, Johannicius: Isagoge ad Techne Galieni. In: Sudhoffs Archiv 62 (1978),
Nr. 2, S. 148-174.

Ménétrier, M.P., La médecine Arabe, son Réle dans I’histoire et son influence sur la
médecine francaise. In: Bulletin de la Société francaise d’histoire de la médecine 25 (1931),
S. 191-207.

Meyerhof, Max, Von Alexandrien nach Bagdad. Ein Beitrag zur Geschichte des philoso-
phischen und medizinischen Unterrichts bei den Arabern. In: Sitzungsberichte der
PreuBl. Akad. d. Wiss. 1930. Phil.-hist. K1. Berlin 1930, S. 389-429.

ders.: The Book of the ten Treatises on the Eye Ascribed to Hunain ibn Ishik. Engl.
transl. Cairo 1928.

ders., Notes sur quelques médecins juifs égyptiens qui se sont illustrés a 1’époque arabe.
In: Isis 12 (1929), S. 113-131.

ders., Mediaeval Jewish Physicians in the Near East, from Arabic sources. In: Isis 28
(1938), S. 432-460.

ders., Les Versions Syriaques et Arabes des Ecrits Galéniques. In: Byzantion 3 (1926),
S. 3-21.

Miiller, August (Hrsg.) s. Ibn abi Usaibi®a.

Nasr, Seyyid Hossein, Islamic Science. An Illustrated Study. Westerham, Kent: World of
Islam Festival Publishing Company Ltd. 1976.

O’Leary, De Lacy, How Greek science passed to the Arabs. London: Kegan Paul 1948.

Ploetz, Karl, Auszug aus der Geschichte. 26. Aufl. Wiirzburg: Ploetz-Verl. 1960.

Ritter, Helmut und Richard Walzer, Arabische Ubersetzungen griechischer Arate in Stam-
buler Bibliotheken. In: Sitzungsberichte der Preull. Akad. d. Wiss., Phil.-hist. KI1. 1934,
Bd. XXVI, S. 1-48.

Sabra, Abdelhamid I., Philosophie und Naturwissenschaften. Der islamische Beitrag zur
Entwicklung der Wissenschaft. In: Welt des Islam. Hrsg. v. Bernard Lewis (Deutsche
Ubers.). Braunschweig: Westermann 1976, S. 181-200.

Schaizari, ©Abd ar-Rahmaén s. Ziyadeh, Nicola.

Schipperges, Heinrich, Die Assimilation der arabischen Medizin durch das lateinische Mittel-
alter. Wiesbaden: Steiner 1964 (= Sudhoffs Archiv. Beihefte 1964, Heft 3).

ders. Eine griechisch-arabische Einfithrung in die Medizin. In: Deutsche Medizinische Wo-
chenschrift 87 (1962), Nr. 34, S. 1675-1680.

ders., Arabische Medizin im lateinischen Miittelalter. Berlin, Heidelberg, New York: Springer
1976 (= Sitzungsberichte der Heidelberger Akad. d. Wiss. Math.-naturwiss. K1. 1976,
2. Abh.).

Senn, Gustav, Die Entwicklung der biologischen Forschungsmethode in der Antike und ihre
grundsdtzliche Forderung durch Theophrast von Eresos. Aarau 1933 (= Verdffentlichungen
der Schweizerischen Gesellschaft fiir Geschichte der Medizin und der Naturwissenschaf-
ten, VIII).

Sezgin, Fuat, Geschichte des arabischen Schrifitums. Bd. II1. Medizin — Pharmazie — Zoo-
logie — Tierheilkunde bis ca. 430 H. (= 1038/9 n. Chr.). Leiden: Brill 1970.

Temkin, Owsei, The Double Face of Janus and Other Essays in the History of Medicine.
Baltimore, London: The Johns Hopkins University Press 1977.

ders., Geschichte des Hippokratismus im ausgehenden Altertum. In: Kyklos 4 (1932),
S. 1-80.

114



Toply, Robert Ritter von, Studien zur Geschichte der Anatomie im Mittelalter. Leipzig,
Wien: Deuticke 1898.

Ullmann, Manfred, Die Medizin im Islam. Leiden: Brill 1970 (= Handbuch der Orien-
talistik. 1. Abt. Erg.-bd. VI, 1. Abschn.).

Vloten, G. van, Le livre des avares par Abou Othman Amr Ibn Bahr al-Djahiz de Basra.
Leyde: Brill 1900 (arab. Ed.).

Watt, Montgomery, The Influence of Islam on Medieval Europe. Edinburgh: University
Press 1972 (= Islamic Surveys 9).

ders., The Majesty that was Islam. The Islamic World 661-1100. London: Sidgwick &
Jackson 1974.

Ziyadeh, Nicola: Al-Hisba wal-Muhtasib fil-Islam. Bairtt 1962 (= Nusls wa-durts 12).

Summary

The medical School of Jundishapur in Persia flourished from the 6th to the 9th century.
The Arabs conquered the town in 736. Greek medicine came from Alexandria to Baghdad
through Jundishapur which was the starting-point of Arabic medicine. Great physicians
of the School were Jurjis (died 768) whose grandson became the physician of the caliph
Harun al-Rashid, then Ythanna called Mesué the elder (777-857) and his pupil, the
Nestorian teacher Hunain or Johannitius, the indefatigable translator of Hippocrates,

Galen, and other Greek authors. The last work of the School was a pharmacopoeia written
in 869.

Dr. phil. Friedrun Roswitha Hau
Medizinhistorisches Institut
Sigmund-Freud-Strafle

D-5300 Bonn 1

115



	Gondeschapur : eine Medizinschule aus dem 6. Jahrhundert n. Chr.

