
Zeitschrift: Gesnerus : Swiss Journal of the history of medicine and sciences

Herausgeber: Swiss Society of the History of Medicine and Sciences

Band: 36 (1979)

Heft: 1-2

Artikel: Gondeschapur : eine Medizinschule aus dem 6. Jahrhundert n. Chr.

Autor: Hau, Friedrun R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-521032

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-521032
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gondeschapur - eine Medizinschule

aus dem 6. Jahrhundert n.Chr.

Von Friedrun R.Hau

Die theoretische und praktische Ausbildung des angehenden Arztes bestimmt in
entscheidender Weise Erfolg oder Mißerfolg bei seiner späteren Tätigkeit - und
dies gilt nicht erst heute.

Wegweisend für die berühmten medizinischen Ausbildungszentren des

islamischen Mittelalters in Bagdad, Kairo und Damaskus war die Medizinschule von
Gondeschapur, die um die Mitte des 6. Jahrhunderts in der südpersischen Provinz
Chüzistän gegründet worden ist1.

Wenn uns auch über die vorislamische (vor 736 n.Chr.) und frühislamische
Periode bisher kaum Quellen bekannt sind und daher Spekulationen reichlich

Nahrung gefunden haben, so können wir aus Einsprengseln innerhalb einiger
Ärztebiographien aus der frühen Abbasidendynastie (750-1258), insbesondere

von nestorianischen Christen in und aus Gondeschapur, sowie aus Geschichten

über ihre den Muslimen recht seltsam anmutenden Heilmethoden wenigstens in
Umrissen ein Bild nachzeichnen.

Die sassanidische Medizinschule in Gondeschapur hat nämlich einen wesentlichen

Beitrag zur Wahrung der antiken Medizin und zur Förderung der Medizin
für das spätere islamische Mittelalter geleistet. Ihr Vorbild war die traditionsreiche

Medizinschule in Alexandria. Im Hinblick auf die Ausbildung des

medizinischen Nachwuchses können Alexandria und Gondeschapur als die einzigen

Hochburgen späthellenistischer Prägung von Rang bezeichnet werden.

In Alexandria wirkten bereits im dritten vorchristlichen Jahrhundert im
sogenannten «Museion», dem von den Ptolemäern gegründeten Forschungszentrum,

bedeutende Ärzte wie Herophilos und Erasistratos2; an der menschlichen

Leiche führten sie anatomische und pathologische Sektionen durch und
experimentierten am Tier; sie unterschieden bereits motorische und sensible Nerven
sowie Arterien und Venen bei den Blutgefäßen. Herophilos hat die Pulsfrequenz
mit der Wasseruhr gemessen, und Erasistratos wollte dem Geheimnis des

Stoffwechsels auf die Spur kommen, indem er bei Geflügel die Nahrungsmenge vor
und nach der Einnahme wog und den Gewichtsverlust beim Exkrement als

«unmerkliche Transpiration» bezeichnete.

Während Alexandria auf eine alte Tradition zurückblicken kann, fließen die

Nachrichten über die Gründung Gondeschapurs sehr spärlich.
Barhebraeus berichtet in seiner «Kurzgefaßten Dynastiengeschichte»,3 daß

98



der Kaiser Aurelianus während seiner Regierungszeit (270-275) mit Schapur I.
(reg. 242-272) einen Waffenstillstand geschlossen habe. Zur Besiegelung soll
Aurelianus Schapur seine Tochter zur Frau gegeben haben; auf ihrer Reise nach
Persien befand sich im Gefolge auch eine Gruppe griechischer Ärzte, die für die

Propagierung der hippokratischen Medizin sorgen sollten. Schapur soll dann für
seine neue Frau eine Stadt - nach dem Vorbild von Byzanz — erbaut und sie

«Gundaisäbür» genannt haben4.

Schenkt man Barhebraeus Glauben, müßte Gondeschapur innerhalb der Jahre
270-272 errichtet worden sein, da Schapur I. nur bis zum Jahre 272 regiert hat,
der römische Kaiser Aurelianus aber erst im Jahre 270 an die Macht gelangt ist.

Schapur soll gemäß anderen Quellen in Gondeschapur eine Akademie gegründet
haben5; dies bezweifelt Karl Hummel nachdrücklich, da seiner Meinung nach

erst zur Regierungszeit des Königs Chosrau I. Anuschirwän (reg. 531-579)
« auch nur annähernd derartige Vorbedingungen für die Entstehung der Akademie
vorhanden» gewesen seien6.

Ob nun eine Akademie schon im dritten oder erst im sechsten Jahrhundert in
Gondeschapur gegründet worden ist, von allen unbestritten ist die Tatsache, daß
der zuvor erwähnte Chosrau I. Anuschirwän, der als Förderer der Wissenschaften
beschrieben wird, den Bau einer Medizinschule veranlaßt hat; diese soll mit dem
bereits vorhandenen Krankenhaus kooperiert haben7. Die Ärzte waren
überwiegend nestorianische Christen8, die hier im persischen Raum eine Zuflucht vor
den Verfolgungen der Byzantiner gefunden hatten.

Im Hinblick auf den medizinischen Lehrplan dieser Medizinschule hat Max
Meyerhof in einer ausführlichen Studie den Wanderweg philosophischer und
medizinischer Lehrstoffe von Alexandria über Nisibis, Edessa und Gondeschapur
bis nach Bagdad nachgezeichnet9.

So wurden vermutlich in Gondeschapur für den theoretischen Unterricht der
Medizinstudenten die sogenannten «Summaria Alexandrinorum» verwendet,
eine von Alexandriner Ärzten angefertigte Synopse von sechzehn Galen-Schriften
mit dem griechischen Titel «tois eisagomenois», über die aber in der griechischen
Überlieferung seltsamerweise nichts berichtet wird10.

Aus diesem Umstand resultieren nach Owsei Temkins Meinung «zwei Möglichkeiten

der Erklärung. Entweder die feste Kanonisierung erfolgte in Alexandrien
erst nach Sergius, also gegen Ende des 6. bzw. im 7. Jahrhundert, und die Kunde
davon gelangte vielleicht über den von Meyerhof aufgedeckten Weg direkt nach

Bagdad. Oder die feste Kanonisierung erfolgte erst durch die Syrer und Araber,
während man in Alexandrien sich niemals starr an einen sechzehnteiligen Kanon
hielt.»11 Auf jeden Fall erfolgte die Kanonisierung nach Temkin nicht vor der

99



Mitte des 6. Jahrhunderts. Denn der Priester und Archiater Sergios aus Resch

cAinä (gest. 536; diese Stadt heißt auch Theodosiopolis)12, der in Alexandria
studiert hatte, hat insgesamt wohl vierundzwanzig galenische bzw. pseudoga-
lenische Schriften ins Syrisch-Aramäische übersetzt, indessen nur dreizehn von
den sechzehn Schriften der sogenannten «Summaria Alexandrinorum»; es fehlen
das erste Buch über «die Schulen», das kleine Buch über «den Puls» und «die

Erhaltung der Gesundheit».
Am liebsten möchte Temkin die Schaffung dieser sechzehnteiligen Galen-

Synopse «als ein Werk der Syrer und Araber»13 betrachten. Dann wäre auch

geklärt, weshalb in der griechischen Uberlieferung überhaupt keine Spur dieses

Alexandriner Kanons auffindbar ist.
Die zuvor erwähnte syrische Übersetzung der Galen-Schriften durch Sergios

ist sicherlich gleich in der zweiten Hälfte des 6. Jahrhunderts in der jungen
Medizinschule Gondeschapurs für den theoretischen medizinischen Unterricht
verwendet worden. Denn die hier praktizierenden nestorianischen Ärzte werden sich

wohl ihrer Muttersprache - des Syrisch-Aramäischen — bei der Unterweisung
bedient haben14.

Im Jahre 736 wurde die Stadt Gondeschapur durch die arabische Invasion
(glücklicherweise unzerstört) eingenommen. Als um das Jahr 862 eine neue Stadt
buchstäblich aus dem Wüstensand gestampft und dieses Bagdad zur neuen
Kalifenresidenz erkoren wurde, da fiel plötzlich auf die versierten
syrischchristlichen Ärzte im nahe gelegenen Gondeschapur (nur ein paar Tagereisen
entfernt im Vergleich zum fernen Damaskus vorher) gleichsam das Rampenlicht
der Weltbühne, und sie genossen bei den neuen Machthabern der Abbasiden-

Dynastie hohes Ansehen. Nun sprudeln auch die Nachrichten über Gondeschapur,
seine Ärzte und ihre andere - weil christliche — Lebensweise aus den arabischen

Quellen der Ärztebiographen.
Als erster Kalif der Abbasiden-Dynastie (750-1258) ließ Mansür (reg. 754-775)

im Jahre 765 Dschurdschis ihn Bachtischu0 (gest. 768)15, den damaligen Direktor

des Krankenhauses von Gondeschapur, zur Behandlung eines Magenleidens
nach Bagdad holen. Der Arzt Ihn abi Usaibica (gest. 1270) berichtet in seinen

«Quellen der Ärztebiographien», daß der Kalif äußerst erstaunt war, als ihn der

Arzt aus Gondeschapur in arabischer und peisicher Sprache begrüßte16, weil
bekanntlich die Leute in Gondeschapur ihre eigene Sprache hatten, das Syrisch-
Aramäische.

Dschurdschis hat ein bekanntes medizinisches Kompendium in aramäischer

Sprache — daher «Kunnäsch» genannt — verfaßt, das später Johannitius ins
Arabische übersetzt hat17; Rhazes zitiert es mehrmals in seiner voluminösen

100



medizinischen Exzerptensammlung «Kit ab al-Häwi», die dem Abendland in
lateinischer Ubersetzung als «Liber Continens» bekannt geworden ist.

Ein Enkel des zuvor erwähnten Dschurdschis, nämlich Dschibra'il ibn Bach-
tischüc (gest. 827/28)18, wurde im Jahre 805 Leibarzt des aus Tausendundeiner
Nacht hinlänglich bekannten Kalifen Härün ar-Raschid und diente darnach in
gleicher Funktion bei den Kalifen Amin und Ma'mün. Dschibra'il ist durch viele
Geschichten berühmt geworden; eine davon soll im folgenden wörtlich übersetzt
werden, weil sie ein Streiflicht nicht nur auf das höfische Leben der damaligen
Zeit wirft, sondern auch auf die ärztliche Handlungsweise eines angesehenen
nestorianischen Arztes und somit die theoretische und praktizierte galenische

Humoralphysiologie und -pathologie trefflich in gedrängter Form anklingen läßt.
«Eines Tages räkelte sich die Geliebte (Härün ar-) Raschids und erhob ihre

Hand. So blieb sie ausgestreckt, ohne daß sie sie zurücknehmen konnte. Die
Ärzte behandelten sie, indem sie (die Hand) einsalbten und einölten. Aber es

nutzte nichts.
Da sagte Raschid zu Dschacfar ibn Yahyä: 'Dieses Mädchen wird wohl seine

Krankheit behalten.' Dschacfar erwiderte ihm: 'Ich habe einen erfahrenen Arzt —

es ist Ibn Bachtischüc. Bitte ihn, zu dir zu kommen, und sprich ihn auf die

Bedeutung dieser Krankheit an! Vielleicht weiß er einen Kniff für ihre
Behandlung.'

Da ließ Raschid den Arzt holen. Als er erschienen war, fragte ihn Raschid:
'Wie heißt du?' Er antwortete: 'Dschibra'il.' Der Kalif fragte ihn: 'Was
verstehst du von der Heilkunde ?' Dschibra'il erwiderte: 'Ich kann Heißes kühlen
und Kühles erwärmen, Trockenes kann ich feucht machen und trocknen das

Feuchte, was von der Natur (des Patienten) abweicht.' Da brach der Kalif in
Lachen aus und meinte: 'Das ist (wohl) das Äußerste dessen, was man in der
Medizin an Fertigkeit benötigt.'

Danach berichtete ihm der Kalif von dem Gesundheitszustand des Mädchens.
Dschibra'il sagte zu ihm: 'Wenn du mir nicht zürnst, o Fürst der Gläubigen, so

habe ich eine List dafür.' Raschid fragte: 'Was ist das?' Dschibra'il antwortete:
'Du sollst das Mädchen hierher in die Gegenwart der Leute herausholen [was
absolut gegen die Sitte war!], damit ich das Beabsichtigte mit ihr durchführen
kann. Dabei darfst du weder langsam noch schnell zornig werden.'

Da befahl Raschid, das Mädchen zu holen. So kam sie heraus. Als Dschibra'il
sie erblickt hatte, eilte er gesenkten Hauptes zu ihr und ergriff ihren Rocksaum,
als ob er sie entblößen wollte. Da wurde das Mädchen verwirrt. Vor lauter
Scham und Verwirrung wurden ihre Gliedmaßen gelöst. Sie streckte ihre Hand
nach unten aus und hielt den Rocksaum fest. Da sprach Dschibra'il: 'Sie ist ge

7 101



nesen, o Fürst der Gläubigen.' Raschid forderte das Mädchen auf: 'Strecke deine

rechte und deine linke Hand aus!' Sie tat es. Da wunderten sich Raschid und
alle Anwesenden. Dann ließ der Kalif Dschibra'il sofort 500000 Dirham bringen.
Er mochte ihn gern und ernannte ihn zum 'Chef aller Arzte'.

Als Dschibra'il nach der Ursache der Krankheit gefragt wurde, antwortete er:
'In die Glieder dieses Mädchens ist während des Beischlafs ein feiner Bestandteil
durch die Bewegung und die Ausbreitung von Wärme geflossen. Weil unversehens

Ruhe auf die Bewegung beim Beischlaf eintrat, gefror der Rest im Innern
der Nerven. Nichts vermag den Rest aufzulösen, es sei denn eine ähnliche

Bewegung. So wandte ich eine List an, damit sich die Wärme bei ihr ausbreiten und
der Rest auflösen würde. So genas sie. Dies ist ein Kunstkniff zur Genesung.'

Deshalb heißt es im Buch über «die Prüfung des Arztes»: 'Es ist notwendig,
daß ein Arzt wachsam und scharfsinnig ist und die Fähigkeit zur Anwendung des

Analogieschlusses besitzt, damit er die Methoden zur Behandlung nach eigenem
Ermessen ableiten kann.'»19

In der geschilderten Weise wirkte die berühmte Ärztefamilie Bachtischüc fast
drei Jahrhunderte lang in Gondeschapur in leitender Stellung am Krankenhaus
oder in Bagdad am Kalifenhof.

Dschibra'il soll für den Abbasidenkalifen Ma'mün eine «Abhandlung über
Essen und Trinken», ferner eine «Einführungsschrift in die Logik» und eine

Schrift «über den Coitus» abgefaßt haben20.

Aus einer anderen Ärztefamilie in Gondeschapur stammt Yühannä ihn Mäsa-

waih (777-857), der persich «Mäsüye» ausgesprochen wird und dessen latinisierter

Name deshalb «Mesue» lautet21. Yühannä «stand im Dienst der Kalifen
Harun ar-Raschid, Amin, Ma'mün und blieb dies bis in die (Regierungs-)Tage
des Mutawakkil (reg. 847-861 )».22

Yühannä war ein bekannter Privatgelehrter; in seinen Disputationsrunden für
Ärzte, muslimische Theologen und Philosophen ging es äußerst kultiviert zu, weil
er dafür Vertreter sämtlicher antiker Disziplinen in sein Haus einzuladen

pflegte23. Yühannä war schon als Kind mit seinem Vater von Gondeschapur
nach Bagdad umgesiedelt, nachdem sein Vater über dreißig Jahre lang am
Krankenhaus in Gondeschapur tätig gewesen war; aber Dschibra'il ihn Bachti-
schüc, der in seiner Funktion als vom Kalifen ernannter « Oberarzt» offenbar auch

für die Krankenhäuser zuständig war, hatte ihn wegen einer doppeldeutigen
Äußerung kurzerhand entlassen. Daraufhin war Yühannäs Vater nach Bagdad
gereist, um sieh persönlich bei Dschibra'il zu entschuldigen; doch dieser ließ ihn
lange Zeit nicht vor. In einem Wesir des Kalifen Härün ar-Raschid, dessen am
Auge erkrankten Diener Yühannäs Vater erfolgreich behandelt hatte, fand er

102



einen Gönner und dank dessen Fürsprache wie auch dank seiner hervorragenden
Fähigkeiten als Augenarzt schließlich sogar eine Stellung am Hofe und damit
endlich wieder einen gesicherten Lebensunterhalt24.

Einige arabische Quellen berichten, daß «Harun ar-Raschid den Nestorianer
Yühannä ihn Mäsawaih mit der Übersetzung antiker medizinischer Schriften

beauftragt hat, nachdem der Kalif diese in Ankara, Ammuriya und den übrigen
Städten der Byzantiner während der Eroberung und Yereinnahmung dieser

Städte durch die Muslime erlangt hatte. Harun setzte ihn als Kustos für die

Übersetzungstätigkeit ein.»25 Yühannä fertigte auch selbst Übersetzungen aus

der griechischen in die arabische Sprache an, von denen uns aber keine erhalten

geblieben ist.
Unter seinen zahlreichen Schriften ist für den Medizinhistoriker vielleicht der

«Kitäb al-muschadschdschar» am interessantesten; denn in diesem frühen Lehrbuch

der Medizin wurde der Stoff in Form eines Stammbaumes ausgebreitet; bisher

gibt es indessen noch keine Edition dieses Werkes26.

Yühannä scharte in seinem langen, acht Jahrzehnte umfassenden Leben
zahlreiche Schüler um sich27. Sein bedeutendster Schüler ist zweifelsfrei Hunain ihn
Ishäq (808-873, nach anderen 877; latinisiert «Johannitius»28. Auch Hunain ist
nestorianischer Christ, aber gebürtig aus der Stadt Hira (Herat) in Ostpersien
und Sohn eines Apothekers. Schon in jungen Jahren liebte er die Wissenschaft
und ging deshalb nach Bagdad; dort studierte er bei Yühannä ihn Mäsawaih und
fiel diesem wegen seiner vielen, oft bohrenden Fragen auf. Einmal wurde
Yühannä bei einer Frage so wütend, daß er sich zu der rhetorischen Frage hinreißen
ließ: «Was haben eigentlich die Leute von Hira mit der Medizin zu tun?»29
Die näheren Umstände und den Hintergrund zu diesem Ausspruch schildert
ausführlich Ihn abl Usaibica in seinen «Ärztebiographien»:

«Hunain pflegte unvermittelt Fragen zu stellen, deren Beantwortung
Yühannä manchmal schwerfiel. Außerdem brachte der Umstand, daß Hunain den

Nachkommen der Geldwechsler aus (der Stadt) Hira entstammte, ihn dem Herzen

Yühannäs nicht näher, während doch die Leute von Gondeschapur Gebildete

waren, deren Ärzte sich von den Leuten aus Hira (verächtlich) abwandten. Sie

(d.h. die Leute von Gondeschapur) haßten es, wenn Söhne von Kaufleuten in
ihre Kunst eindringen wollten.»30

Nach dieser Demütigung durch seinen Lehrer vor der Klasse verließ Hunain
Bagdad und begab sich auf Reisen für mindestens zwei Jahre durch das
byzantinische Reich, um selbst seine Griechisch-Kenntnisse weiter vertiefen zu
können31. Nach seiner Rückkehr stellte er sich in Bagdad bei dem zuvor erwähnten
Dschibra'il ihn Bachtischüc vor; ein Arzt mit Namen Yüsuf erzählt:

103



«Damals trat ich eines Tages bei Dschibra'il ibn Bachtischüc ein und fand bei

ihm Hunain vor, der ihm gerade einige griechische Passagen aus einem der Bücher
Galens 'über die Anatomie' übersetzte, wobei ihn Dschibra'il ehrerbietig
ansprach. Ich empfand das, was ich beobachtet hatte, als bedeutend. Da sagte
Dschibra'il zu mir: 'Du darfst meine Haltung gegenüber diesem jungen Mann

nicht übertrieben finden. Denn bei Gott, wenn er (d.h. Gott) ihm ein langes
Leben gewährt, wird er wahrhaftig Sergios überstrahlen - das ist Sergios von
Resch cAinä —, der die Wissenschaften der Griechen in die syrische Sprache
übersetzt hat.'»32

Ibn al-Qifti berichtet in seiner «Geschichte der Gelehrten und Ärzte», daß

nach Hunain auch der Arzt Yüsuf wieder hinausgegangen sei. Da habe Hunain
ihn schon erwartet und ihn einiges über seinen ehemaligen Lehrer Yühanna
gefragt. Dann habe er ihn gebeten, eine Kopie einiger Abschnitte aus den «Summaria

Alexandrinorum» Yühanna auszuhändigen. Yühanna bat seinerseits den

Arzt Yüsuf um Vermittlung. Schließlich versöhnten sich der Lehrer und der

ehemalige Schüler33.

Von dieser Zeit an widmete sich Hunain der Übersetzungstätigkeit und hat
selber über hundert Schriften von Galen, Hippokrates und anderen griechischen
Ärzten nach griechischen Handschriften ins Syrisch-Aramäische bzw. Arabische
übersetzt. Dies hing davon ab, ob sein Auftraggeber ein Christ oder ein Muslim

war.
Seine sehr modern anmutende Übersetzungsmethode legt er in seinem

sogenannten «Sendschreiben» (das Gotthelf Bergsträsser kritisch ediert und ins
Deutsche übersetzt hat) nach der Inhaltsangabe des vierzehn Teile umfassenden

Buches «Über das Heilverfahren» wie folgt dar:
«Salmawaih hatte mich angetrieben für ihn diese zweite Hälfte zu

verbessern, und hatte sich (dabei) eingebildet, dies werde leichter und besser sein,
als sie (neu) zu übersetzen. So kollationierte er mit mir ein Stück des siebenten

Teils, indem er das Syrische in der Hand hatte und ich das Griechische und er

mir das Syrische vorlas und ich jedesmal, wenn mir etwas vom Griechischen
Abweichendes aufstieß, ihm dies mitteilte und er dann zu verbessern begann.
Schließlich aber wurde ihm die Sache zu viel, und es wurde ihm klar, daß es

bequemer und erfolgreicher sein würde, von vorn (neu) zu übersetzen, und daß dabei
das Ergebnis geordneter sein würde.»34

Hunain hat dann die acht Teile der zweiten Hälfte (Teile 7-14) vollständig
übersetzt; sie sind aber bei einem Brand mit allen Kopien vernichtet worden.

Hunain fährt dann in seinem «Sendschreiben» fort:
«Nach Jahren habe ich dann das Buch von Anfang an für Bohtiso' ibn Gibril

104



übersetzt, wobei ich von seinen acht letzten Teilen eine Anzahl Handschriften
auf griechisch hatte; so habe ich diese kollationiert, aus ihnen ein korrektes

Exemplar hergestellt und es mit der größten mir möglichen Genauigkeit und

Eleganz übersetzt. Was dagegen die sechs ersten Teile anlangt, so war ich nur
auf eine einzige Handschrift von ihnen gestoßen, und dies war obendrein eine

sehr fehlerhafte Handschrift. Deshalb war es mir nicht möglich, diese Teile ganz
so herzustellen, wie erforderlich. Dann stieß ich auf eine weitere Handschrift,
kollationierte sie und verbesserte, was mir (mit ihrer Hilfe) zu verbessern möglich

war; ich würde es (das Buch) aber gern (noch) ein drittes Mal
kollationieren, wenn mir eine dritte Handschrift zufällt. Die Handschriften dieses

Buches auf griechisch sind nämlich wenig zahlreich, und zwar, weil es nicht zu
denen gehörte, die in der alexandrinischen Schule gelesen wurden.»30

Wie in diesem Falle Hubaisch, so besorgten oft Hunains Schüler die

Ubersetzung ins Arabische nach der syrischen Vorlage ihres Meisters, der dann lediglich

die Mängel ihrer Ubersetzung revidierte36.

Da Hunain in seinem «Sendschreiben» jeweils nach der kurzen Inhaltsangabe
eine bereits vorhandene syrische Ubersetzung vermerkt, kannte er die syrischen
Versionen der 24 Galenschriften durch Sergios von Resch cAinä; doch genügten
sie in den meisten Fällen nicht seinen hohen Anforderungen, wofür die vorige
Geschichte mit Salmawaih ein beredtes Beispiel liefert37.

Hunain und seiner Übersetzerschule kommt das hohe Verdienst zu, alle wichtigen

medizinischen und philosophischen Schriften antiker Gelehiter ihren meist

nur einsprachigen muslimischen Nachbarn zugänglich und verständlich gemacht
zu haben. Zur Befriedigung einer solchen wissenschaftlichen Übersetzung mußte

Hunain die arabische Sprache so gestalten, daß «komplizierte abstrakte
Sachverhalte in logisch klaren Bezügen» ausgedrückt werden konnten; dies gelang
ihm durch die «Einführung analytischer Konstruktionen in die Syntax».38 Manfred

Ullmann bewertet «diese Sprachschöpfung» als «eine philologische Leistung
ersten Ranges; und sie ist besonders hoch zu bewerten, da sie keine Unterstützung

von Seiten der professionellen arabischen Philologen fand»,39 die nur die

Beduinenpoesie, den Koran und den Hadit (d.i. die Traditionswissenschaft)
erforschten.

Hunain hat außer den enorm vielen Übersetzungen und Bearbeitungen von
Galen-Schriften und anderen antiken Werken auch eigene Abhandlungen
verfaßt, wie den «Aderlaß», die «Erhaltung der Zähne und des Zahnfleischs», die

« Kenntnis der Magenschmerzen und ihre Heilung », die « Behandlung der

Wassersüchtigen», die «Entstehung des (Blasen-)Steines» und das «Bad», die uns
aber nicht einmal in Handschriften erhalten sind, sondern fast durchweg nur in

105



bruchstückhaften Zitaten des Rhazes in seinem «Kitäb al-Häwi» («Liber Con-

tinens»)40.
Allein die «Einleitung in die Medizin» ist in ihrer frühen lateinischen

Ubersetzung unter dem Titel «Isagoge in artem parvam Galeni» zur Einführungsschrift

für den Medizinstudenten schlechthin im Abendland geworden41; später
ist sie in dem ersten Articella-Druck in Venedig im Jahre 1483 gleich am Anfang
zu finden42.

Wer auch immer der Übersetzer des «Kitäb al-Mudchal fi t-tibb» ins
Lateinische gewesen sein mag, ob Marcus von Toledo oder ein anderer Übersetzer,
unbestritten ist die prominente Rolle der «Isagoge Johannitii» als theoretischer
Meilenstein am Anfang des Ausbildungsweges eines jeden angehenden Arztes.

Hunain hat auch für die Augenärzte ein Lehrbuch unter dem Titel «Zehn

Abhandlungen über das Auge» abgefaßt43, das nach der Angabe des Arztes und
Gewerbeaufsehers Schaizari als Leitfaden für gewerbliche Überprüfung der

Augenärzte dienen sollte44.

Anhand des Lebenslaufs einiger Arzte der berühmten Familien Bachtischüc

und Mäsawaih ist versucht worden, die in Gondeschapur praktizierte Medizin
anzudeuten und die teils im privaten, teils im politischen Bereich liegenden
Gründe für eine Übersiedlung in die neue Kalifenresidenz und somit die Weitergabe

der im christlichen Gondeschapur gängigen Behandlungsmethoden an die

meist staunenden muslimischen Ärzte am Kalifenhofe aufzuzeigen. Die
angeführten Episoden machen offenbar, daß die nestorianisch-christlichen Ärzte aus

Gondeschapur ein beträchtlich hohes Ansehen genossen haben; dies sollte sich

erst zwei Jahrhunderte später zugunsten der muslimischen Ärzte ändern45.

Bis dahin erging es muslimischen Ärzten seitens ihrer Glaubensgenossen im
Hinblick auf ihre Praxis schlecht. Ein beredtes Beispiel gibt der muctazilitische

Theologe Dschähiz46 in seinem satirischen «Buch über die Geizhälse», indem er
als Fürsprecher eines Bagdader muslimischen Arztes die Misere anprangert: Für
die Patienten sei er ein Muslim und deshalb mieden sie ihn; offenbar brächten sie

einem nestorianischen Arzt mehr Vertrauen entgegen; dann müßte er einen

aramäischen Vor- und Zunamen haben; ferner dürfte sein Obergewand nicht aus

weißer Baumwolle, sondern aus schwarzer Seide sein, und letztlich dürfte er

nicht arabisch sprechen, sondern die Sprache der Leute von Gondeschapur,
damit seine Praxis nicht leer stände47.

Wann die Medizinschule in Gondeschapur zu funktionieren aufgehört hat, läßt
sich nicht ausfindig machen. Wahrscheinlich wird schon das um das Jahr 800

unter dem Abbasidenkalifen Harun ar-Raschid (reg. 786-809) errichtete
Krankenhaus einige junge Ärzte aus Gondeschapur in Anbetracht des vielfältigen

106



kulturellen Lebens in die Metropole gelockt haben48. Darnach wird der Kalif
Ma'mün (reg. 813-833) an seine um das Jahr 830 gegründete Übersetzer-Akademie,

das sogenannte «Bait al-hikma», einige Gelehrte aus Gondeschapur geholt
haben49.

Vermutlich wird die Medizinschule in Gondeschapur mangels Nachwuchses

allmählich - wie ein Baum, der nicht mehr Wasser bekommt - zugrunde gegangen
sein. Als letzte offizielle Nachricht aus der Medizinschule wird von Cyril Elgood
die Veröffentlichung einer Pharmakopoe des Nestorianers Säbür ibn Sahl (gest.

869) im Jahre 869 angegeben50. Diese Pharmakopoe wurde im Osten des

muslimischen Reiches für alle Apotheken und Krankenhäuser für verbindlich erklärt
und stellt vielleicht die erste offizineil verordnete Pharmakopoe überhaupt dar.

Anmerkungen
1 Zu Gondeschapur s. Art. «Gondeshäpür» in Encyclopaedia of Islam, New Edition II

(1965) Sp. 1119b-1120b; Gottschalk (1971) S. 51 f.; Sabra (1976) S. 182b; Kunitzsch
(1975) S. 274; Hossein Nasr (1976) Sp. 155a; Watt (1974) S. 134f.

2 Zu Herophilos s. Dictionary of Scientific Biography VI (1972) Sp. 316b—319a und zu
Erasistratos IV (1971) Sp. 382b-386b. Bei Temkin (1932 S. 49) heißt es: «Ein dünner
Pfad führte zwar von Alexandria direkt zu den Arabern über, der Hauptstrom floß
jedoch über Syrien, vornehmlich über die Schule von Gondesapur»; Ackerknecht (1975)
S. 63.

Herrn Prof. Dr. Nikolaus Mani danke ich für den freundlichen Hinweis auf Gustav Senn

(1933), der in seiner «Entwicklung der biologischen Forschungsmethode in der Antike»
die Verdienste des Herophilos (S. 135—141) und des Erasistratos (S. 141—150) ausführlich
würdigt.

3 Barhebraeus ist die latinisierte Namensform des Ibn al-cIbri (gest. 1286), der unter
anderem auch Medizin studiert hat; er verfaßte eine «Dynastiengeschichte», von der

uns heute aber nur der Auszug des Zauzani (arab. «Muchtasar ta'rich ad-duwal»)
zugänglich ist, die viele für den Medizinhistoriker interessante Nachrichten enthält -
s. Ullmann (1970) S. 232f.; Sezgin (1970) S. 349f.; Brockelmann (1943) Bd. 1 S. 349f.
und Suppl.Bd.l (1937) S. 591.

4 Frei übersetzt nach der arabischen Ausgabe des Auszugs der «Dynastiengeschichte»
des Barhebraeus (Bairät 1890, S. 129, Zeile 9—15). Zur Regierungszeit des römischen
Kaisers Domitius Aurelianus s. Ploetz (1960) S. 297. Die Nachricht, daß Schapur mit
einem Kaiser Waffenstillstand geschlossen hat und dieser ihm seine Tochter zur Frau
gab, in deren Gefolge sich auch Arzte befanden, verzeichnet auch Ibn al-Qiffi (gest. 1248;
arab. Edition 1903 S. 133, Zeile 2—13); allerdings ist der Name des römischen Kaisers
mit Plülippus angegeben, wohl Philippus Arabs (reg. 244-249); Julius Lippert (Hrsg.)
schreibt in der Fußnote «gemeint Valerian» (reg. 253-260) mit dem Hinweis auf einen
arabischen Historiographen.

5 Zur Gründung einer Akademie unter Schapur I. s. Elgood (1939) S. 1033; Ullmann
(1970) S. 22; Sezgin (1970) S. 173; Kunitzsch (1975) S. 274.

107



6 Zitat aus Karl Hummel (1963) Sp. 2b.
7 Zu Medizinschule und Krankenhaus in Gondeschapur s. Gottschalk (1965) S. 120; Art.

«Gondeshäpür» in Encyclopaedia of Islam, New Edition II (1965) Sp. 1120a f.; Meyerhof
(1930) S. 400-402: «Hier wurde nicht nur theoretisch - vermutlich auf Grund der
Galen-Übersetzungen des Sergios — Medizin studiert, sondern ein großes Krankenhaus
(Bimäristän) diente zugleich der praktischen Ausbildung von Ärzten, und diese Einrichtung

ist später für den Studiengang in der islamischen Welt vorbildlich geworden»
(S. 401); Menetrier (1931) S. 193, 198; Abdelhamid Sabra (1976) Sp. 182b; O'Leary
(1948) S. 68f.

8 Zu den Nestorianern s. Lexikon der Islamischen Welt (1974) Bd. 1 S. 125f. Art. «Christen»,

2. Nestorianer. Nach dem Konzil von Ephesus im Jahre 431, wo die «Zwei-
Naturenlehre» des Nestorius (gest. 451) verurteilt worden war, trennten sich die
Anhänger des Nestorius von der Großkirche; sie wurden im byzantinischen Reich verfolgt,
fanden aber im benachbarten Persien bei den Sassanidenherrschern Zuflucht. Ausführliche

Darstellung bei O'Leary (1948) S. 47-62: Kap. 5 «The Nestorians», besonders

3.Abschnitt: «The Nestorian Schism» (S. 52-62); s. a. Gottschalk (1971) S. 51f.
9 Meyerhof (1930).

10 Zu den «Summaria Alexandrinorum» s. Ulimann (1970) S. 65-67; Sezgin (1970) S. 140-
150; Temkin (1932) S. 66-80; Meyerhof (1930) S. 394-399; Ibn al-Qifü (1903) S. 129,

Zeile 3-16; Ibn abi Usaibica Bd. 1 (1882) S. 106, Zeile 1—108, Zeile 17. Über die

Entstehungszeit der «Summaria Alexandrinorum» streiten sich die Gelehrten; sie wird vom
frühen 6. bis zum späten 7. Jh. angesetzt. Nach Meyerhof (1930 S. 395): «Leider ist nun
aber über die Abfassungszeit dieser Galen-Synopsis, mit der übrigens eine Hippokrates-
Synopsis in 12 Büchern parallel läuft, gar kein Anhalt zu gewinnen.» Weiter unten heißt
es bei Meyerhof (1930 S. 398): «Offenbar haben schon Hunain und sein Sohn Ishaq im
IX. Jahrhundert nicht mehr viel von dem gewußt, was in Alexandrien zwei oder drei
Jahrhunderte früher vorgegangen war. Daher die widersprechenden Angaben über
Namen von Gelehrten, welche dem V. bis VII. Jahrhundert angehört haben. Sicher aber

ergibt sich aus den kritisch gesichteten Mitteilungen der arabischen Autoren, daß kurz
vor dem Eindringen des Islams in Alexandrien eine oder mehrere Schulen bestanden
haben, an denen Philosophie und Medizin in bereits stark scholastischer Form gelehrt
wurde.» Albert Zaki Iskandar datiert auch sehr unscharf «sixth to seventh century
A.D.» (1976 S. 236, Anm. 6) und entzieht sich ebenso einer Festlegung.

11 Zitat aus Temkin (1932) S. 78,
12 Zur Biographie des Sergios von Resch cAinä s. Baumstark (1922) S. 167-169; Ullmann

(1970) S. 100; Sezgin (1970) S. 177. Temkin (1932 S. 78) nennt die drei fehlenden
Büchertitel auf griechisch: 1. peri haireseön, 2. peri sphygmon, 3. Hygielna. Die
griechischen Titel der «16 Galen-Schriften» finden sich bei Ritter von Töply (1898 S. 23f.)
und bei Ritter und Walzer, die die ihnen bekannten arabischen Handschriften in Istanbuler

Bibliotheken zusammenstellen (1934 S. 820-825). Albert Dietrich entdeckte in
Manisa «ein schönes, leider unvollständiges Exemplar» (1966 S. 32-38), datiert auf das

Jahr 1240 n.Chr. Zwar werden am Anfang die arabischen Titel aller sechzehn Galen-
Schriften aufgeführt, indessen nur neun behandelt; deshalb «bleiben die arabischen
Texte der in den Istanbuler Hss fehlenden letzten drei Summarien... nach wie vor
unbekannt» (S. 33).

108



13 Zitat aus Temkin (1932) S. 79. Diesen Standpunkt vertrat offensichtlich schon zehn

Jahre zuvor Anton Baumstark, der davon spricht, daß «eine Mehrzahl» der von Sergios
ins Syrisch-Aramäische übersetzten Galen-Schriften «in orientalischen Arztekreisen als

Grundlage des medizinischen Studiums zu kanonischer Geltung » gelangt ist (1922 S. 168);
dabei läßt Baumstark die Frage der Entstehungszeit und der Autoren offen.

14 Zum Syrisch-Aramäischen als Unterrichtssprache in Gondeschapur s. Meyerhof (1926)
S. 7 und (1938) S. 435; Issa (1929) S. 105; Elgood (1939) S. 1035f. und (1951) S. 48,
102; De Lacy O'Leary (1948) S. 71; Watt (1974) S. 134f.; Kunitzsch (1975) S. 273f.;
Nasr (1976) S. 12, Sp. 155 a, 173; Baumstark (1922) S. 168 (vgl. Zitat in Anm. 13).

15 Zur Biographie des Dschurdschis ibn Bachtischüc (das ist die arabisierte Namensform
des aramäischen Gewargis bar Bochtischö0) s. Ulimann (1970) S. 108 (Nr. 1); Sezgin

(1970) S. 209f.; Dodge (1970) Bd. 2 S. 697, 969.
16 Zur Begrüßungsepisode s. Ibn abi Usaibica Bd. 1 (1882) S. 124, Zeile 10; Ibn al-Qifti

(1903) S. 158, Zeile 18f.; Barhebraeus (1890) S. 214, Zeile 4 f.
17 Zu dem «medizinischen Kompendium» des Dschurdschis s. Ibn abi Usaibica Bd. 1

(1882) S. 125, Zeile 31: «Sein berühmtes Kompendium; Hunain ibn Ishäq hat es aus
dem Syrischen ins Arabische übersetzt»; Sezgin (1970) S. 209. Bei Ibn al-Qifti heißt es

nur kurz «das Kompendium» (1903 S. 158, Zeile 6).
18 Zur Biographie des Dschibra'il s. Ullmann (1970) S. 109 (Nr. 3); Sezgin (1970) S. 226f.;

Baumstark (1922) S. 227 (§ 36a).
19 Wörtliche Übersetzung aus Ibn al-Qifti (1903) S. 134, Zeile 12-135, Zeile 10; fast wörtlich

findet sich die Geschichte bei Ibn abi Usaibica Bd. 1 (1882) S. 127, Zeile 14-31. Ob
Ibn al-Qifti mit der zitierten «Prüfung des Arztes» die heute verlorene Galen-Schrift
oder die Bearbeitung dieses Themas durch Rhazes gemeint hat, wird wohl ungeklärt
bleiben; vgl. bei Iskandar (1960) das Galen-Zitat bei Rhazes (S. 504, Zeile 19-505,
Zeile 1) und ferner S. 509, Zeile 12-14, wo auf die intensive Beschäftigung mit dem

«Analogieschluß» hingewiesen wird; zuerst soll der Medizinstudent über seine Fähigkeit
des Disputierens und Beweisführens geprüft werden und dann hinsichtlich der Anwendung

in der Heilkunde.
20 Diese Schriften des Dschibra'il werden von Ibn abi U§aibica Bd. 1 (1882) S. 138, Zeileöf.,

aufgeführt.
21 Zur Biographie des Yühannä ibn Mäsawaih s. Ullmann (1970) S. 112-115; Sezgin (1970)

S. 231-236; Art. «Ibn Mäsawayh» in Encyclopaedia of Islam, New Edition III (1971)
Sp. 872b—873a; Nasr (1976) Sp. 175a/b.

22 Wörtliche Übersetzung aus Ibn abi Usaibica Bd. 1 (1882) S. 175, Zeile 26f. Dieser
Passus findet sich fast wörtlich bei Ibn al-Qifti (1903) S. 380. Zeile 13f. In der
englischen Übersetzung des «Fihrist» durch Dodge heißt es: «He served al-Ma'mün al-
Muctasim, al-Wäthiq, and al-Mutawakkil» (1970 S. 695); vgl. den arabischen Text im
Fihrist (1348/1929-30) S. 411, Zeile 19.

23 Vgl. den arabischen Text bei Ibn al-Qifti (1903) S. 381, Zeile 19—382, Zeile 2; Ibn abi
Usaibica Bd. 1 (1882) S. 175, Zeile 31-176, Zeile 3; Barhebraeus (1890) S. 227, Zeile 13f.

24 Freie Übersetzung nach Ibn U$aibica Bd. 1 (1882) S. 171, Zeile 31-172, Zeile 18. Yü-
hannäs Vater starb wahrscheinlich im ersten Viertel des 9. Jhs. - s. Sezgin (1970) S. 229.

20 Wörtliche Übersetzung aus Ibn al-Qifti (1903) S. 380, Zeile 10—13. Derselbe Passus

findet sich bei Ibn abi Usaibica Bd. 1 (1882) S. 175, Zeile 24-26.

109



26 Der arabische Titel «Kitäb al-nmschadschdschar» bedeutet wörtlich «Buch mit
Baumdarstellung». Nach Manfred Ullmann gehört es wohl zu den frühesten medizinischen
Lehrbüchern, in denen das Material disjunktiv dargestellt wird (1970 S. 113); Sezgin

(1970) S. 233 (Nr. 5). Ihn al-Qflfi beurteilt es als «ein wertvolles Kompendium» (1903
S. 381, Zeile 3f.; arab.: kunnäsch lahü qadr), aber bei Ibn abi Usaibica ist es nicht
verzeichnet.

27 Ygl. den arabischen Text bei Ibn al-Qifti (1903) S. 382, Zeile 2.

28 Zur Biographie des Hunain ibn Ishäq s. Ullmann (1970) S. 115-119; Sezgin (1970)
S. 247-256; Art. «Hunayn ibn Ishäk» in Encyclopaedia of Islam, New Edition III (1971)
Sp. 578b-581 a.

29 Freie Übersetzung nach Ibn al-Qifti (1903) S. 174, Zeile 6—10 und Zitat Zeile 10 (arab.:
mä li-ahli 1-hira wa-t-tibb).

30 Wörthehe Übersetzung aus Ibn abi Usaibica Bd. 1 (1882) S. 185, Zeile 6-8. Nach der
rhetorischen Frage (s. Anm. 29) soll Yühannä in seiner Wut Hunain zu den Geldwechslern

auf die Straße geschickt haben, also dorthin, woher er gekommen sei; dies kam
einer indirekten Feuerung gleich, weshalb Hunain weinend die Klasse des Yühannä
verlassen haben soll und mindestens zwei Jahre lang dort nicht mehr gesehen worden ist —

vgl. den arabischen Text bei Ibn abi Usaibica Bd. 1 S. 185, Zeile 10—14.

31 Ibn abi Usaibica spricht von 2 Jahren Abwesenheit (Bd. 1 S. 185, Zeile 14; wörtlich:
fa-lam tarahü sanatain); bei Ibn al-Qifti heißt es einmal «Jahre lang» (1903 S. 174,

Zeile 14; wörtlich: sinina), aber ein paar Zeilen weiter (S. 174, Zeile 20f.; wörtlich:
mundu taläti sinina) «drei Jahre lang».

32 Wörtliche Übersetzung aus Ibn al-Qifti (1903) S. 174, Zeile 21-175, Zeile 5. Die gleiche
Passage findet sich bei Ibn abi Usaibica Bd. 1 (1882) S. 186, Zeile 1—6. Beim letzten
Relativsatz lies besser mit Ibn abi Usaibica S. 186, Zeile 5: «Er (Sergios) ist der erste,
der etwas von den Wissenschaften der Byzantiner in die syrische Sprache übersetzt hat.»

33 Ygl. den arabischen Text bei Ibn al-Qifti (1903) S. 175, Zeile 5-10; ferner Ibn abi
Usaibica Bd. 1 (1882) S. 186, Zeile 6-19.

31 Zitat aus Gotthelf Bergsträsser (1925) S. 14 und vgl. den dazugehörigen arab. Text auf
S. 17, Zeile 18-18, Zeile 3.

35 Zitat aus Bergsträsser (1925) S. 14 und vgl. den arab. Text auf S. 18, Zeile 6—15.

Widersprüchlich ist die Bemerkung, daß dieses Buch nicht in der Alexandriner Sehlde gelesen

wurde, mit dem kurz darauffolgenden Absatz: «Dies also sind die Bücher, auf deren

Lektüre man sich an der Stätte der medizinischen Lehre in Alexandria zu beschränken

pflegte» (S. 15 und vgl. den arab. Text auf S. 18, Zeile 19f.).
36 Zum Beispiel Bergsträsser (1925) S. 14f.: «Übersetzt hat dieses Buch (d. i. das Buch

über das Heilverfahren, Nr. 20 bei Bergsträsser) aus den syrischen Exemplaren, die ich
übersetzt hatte, Hubais ibn al-Hasan für Muhammad ibn Müsä; nachdem er es übersetzt

(S. 15) hatte, bat er mich dann, für ihn die letzten acht Teile zu revidieren und die

Mängel, die ich darin fände, zu verbessern; diese Bitte habe ich ihm erfüllt, und zwar mit
Erfolg.» Wie aus diesem Beispiel ersichtlich ist, hat Hunain in seinem eigenen
Schriftenverzeichnis bei jeder einzelnen Schrift nach einer kurzen Inhaltsangabe Details zur
Übersetzung ins Syrisch-Aramäische bzw. Arabische, über die jeweiligen Auftraggeber und
eine eventuell vorhandene Übersetzung verzeichnet; s. Bergsträsser (1925).

37 Vgl. Anm. 34.

HO



38 Zitat aus Ullmann (1970) S. 116.
39 Wie Anm. 38.
40 Ullmann (1970) S. 118f.; Sezgin belegt insgesamt 45 selbständige Schriften Hunains mit

einer Handschrift oder mehreren und darüber hinaus 14 weitere, deren Sachtitel uns
allerdings nur aus Zitaten erhalten sind (1970 S. 249-256).

41 Schipperges (1964) S. 33, 89 und (1976) S. 105f.: «Bereits im 11. Jahrhundert ist die

'Isagoge Johannitii' an den Schulen von Salerno und Chartres bekannt geworden, und
sie dominiert in den scholastischen Lehrplänen bis in die Mitte des 16. Jahrhunderts.»
Erst jüngst bestreitet Gregor Maurach Hunain die Autorschaft, indem er die Hypothese
aufstellt, der Name des Verfassers, «Johannicius», ginge auf den Namen eines Byzantiners

Ioannikios zurück (1978 S. 148), so daß sich dann «die Abfolge Galen — Johan-
nikios — Hunain» ergäbe (S. 149). Mir scheint als lectio facilior Johannitius der im
lateinischen Mittelalter gängige Name für den nestorianischen Christen Hunain ibn Ishäq
zu sein. Nach Manfred Ullmann hat Hunain «eine kleine Einleitungsschrift zur Theorie
der Humoralphysiologie und -pathologie in drei verschiedenen Redaktionen
verfaßt» (1970 S. 117): erstens «in disjunktiver Form», zweitens «in katechetischer Form»
unter dem Titel «Masä'il fi t-tibb» («Questiones medicae») und drittens «in der Form
des tasgir, d.h. in Tabellen, die den Stoff stammbaumartig ausdifferenzieren» (S. 117f.).
Es wird demnach in allen drei Redaktionen derselbe Stoff einer Einführung in die
Mikrotekne des Galen nur in unterschiedlicher literarischer Form dargestellt.
Gregor Maurach kommt das Verdienst zu, mit seiner lateinischen, aus 12 Handschriften
kollationierten Textausgabe die «abendländische Isagoge» interessierten Mediävisten
offen dargelegt zu haben.
Auf einem anderen Blatt steht die Frage, ob Hunain der erste war, der die Medizin in
zwei Teile, Theorie und Praxis, untergliederte, oder ob er möglicherweise eine
byzantinische Vorlage mit dieser Zweiteilung kannte. Owsei Temkin hielt schon im Jahre
1932 in seiner «Geschichte des Hippokratismus» die Autorschaft Hunains für gesichert
trotz mannigfaltiger verballhornter Verfassernamen in lateinischen Ubersetzungen.
Jüngst stellte er anhand eines Mailänder Codex, eines Kommentars des Palladius aus dem
6. Jahrhundert und eines Kommentars des Theophilus wahrscheinlich aus dem 7.

Jahrhundert insofern eine gewisse Parallelität mit Hunain fest, als alle die Zweiteilung der
Medizin in Theorie und Praxis aufweisen; bei der weiteren Untergliederung bestünde
keine Ubereinstimmung mehr (1977 S. 209f.). Einstweilen bleibt ungeklärt, "where in
Hunain's Questions do the Alexandrians end and Hunain begin?" (s. Temkin [1977]
S. 211), und ob sie oder ihre lateinische Version jemals ins Griechische übersetzt worden
sind.

42 Choulant (1841) S. 399 (§ HO); Schipperges (1976) S. 106: «Das Kompendium der
hochmittelalterlichen Schulmedizin ist uns als 'Ars medica' oder 'Articella' überliefert.
An seinem Anfang finden wir regelmäßig die 'Isagoge in artem parvam Galeni' des

Hunain b. Ishäq.»
43 Zum «Kitäb caschr maqälät fi l-cain» des Johannitius s. Ullmann (1970) S. 205; Sezgin

(1970) S. 251 f. Max Meyerhof hat es arabisch ediert und mit einer englischen
Ubersetzung zugänglich gemacht (1928).

44 Zur Biographie des Schaizari (gest. 1193) s. Brockelmann (1943) Bd. 1 S. 461 (Nr. 13),
Suppl. Bd. 1 S. 832 f.; Schaizaris Manuale trägt den Sachtitel «Nihäyat ar-rutba fi {alab

111



al-hisba» (wörtl.: Schlußstufe bei der Bewerbung um die Marktaufsicht); es ist auszugsweise

von Nicola Ziyadeh arabisch ediert worden (1962); vgl. daselbst den Passus über
die Augenärzte (S. 101, Zeile 14 ff.).

45 Max Meyerhof hat anhand der Angaben des Ibn abi üsaibi'-a den jeweiligen Anteil
nestorianisch-christlicher, sabäischer, jüdischer und muslimischer Ärzte vom 9. bis
11. Jahrhundert festgestellt (1929 S. 116f.):

Ärzte nestorianische Sabier jüdische musbmische

9. Jb. 130 3 3 5

10. Jh. 29 4 6 30

11. Jh. 4 - 7 Vielzahl

46 Zur Biographie des Dschähiz (776/7-869), eines der besten Stilisten der arabischen

Literatur, s. Lexikon der islamischen Welt (1974) Bd. 1 S. 147.
47 Freie Übertragung aus dem «Buch über die Geizhälse» (Kitäb al-buchalä'), hrsg. v.

van Vloten (1900) S. 109, Zeile 17—110, Zeile 5, bzw. hrsg. v. Hädschiri (1976) S. 102,

Zeile 10-16.
48 Zum Krankenhaus des Harun ar-Raschid s. Issa (1929) S. 94f., 175; Art. «Bimäristän»

in Encyclopaedia of Islam, New Edition I (1960) Sp. 1223a; Gottschalk (1965) S. 120

und (1971) S. 125; Hamarneh (1962) S. 368; Watt (1972) S. 36 und (1974) S. 227.
49 Zum «Bait al-hikma» s. Encyclopaedia of Islam, New Edition I (1960) Sp. 1141a;

Schipperges (1976) S. 62, 63-65; Gottschalk (1965) S. 122f.; Sabra (1976) S. 181.
50 Zur Biographie des Säbür ibn Sahl s. Fihrist (1348/1929-30) S. 413, Zeile 16-21; Dodge

(1970) S. 698, 1085f.; Ibn abi Usaibica Bd. 1 (1882) S. 161, Zeile 15-22; Ibn al-Qifti
(1903) S. 207, Zeile 3-8; Barhebraeus (1890) S. 255, Zeile 13-17; Issa verzeichnet ibn
als Direktor des Krankenhauses in Gondeschapur (1929 S. 108, nr. 8). Ibn abi Usaibica

gibt den Umfang des «Großen Aqrabadin» mit 17 Kapiteln an (Bd. 1 S. 171, Zeile 19),
die anderen arabischen Quellen dagegen mit 22 Kapiteln; möglicherweise gab es eine

umfangreichere (22 Kap.) und eine kürzere redaktionelle Bearbeitung (17 Kap.). Vgl.
Elgood (1951) S. 50, 92f., 175.

Literaturverzeichnis

Barhebraeus (Ibn al-cIbri): Ta'rich muchtasar ad-duwal. Hrsg. v. Antun Salhäm. Bairüt
1890.

Baumstark, Anton, Geschichte der syrischen Literatur mit Ausschließung der

christlichpalästinensischen Texte. Bonn 1922. Photomech. Nachdr. Berbn: de Gruyter 1968.

Bergsträsser, Gotthelf: Hunain ibn Ishäq. Über die syrischen und arabischen Galen-

Übersetzungen. Zum ersten Mal hrsg. u. übers. Leipzig 1925 Abhandlungen der Kunde
des Morgenlandes, Bd. XVII, 2). Kraus-Reprint, Nendeln 1966.

Bosworth, Clifford Edmund, The Islamic Dynasties — Chronological and Genealogical Handbook.

Edinburgh: University Press 1967 Islamic Surveys 5).
Brockelmann, Carl, Geschichte der arabischen Litteratur. Bd. 1.2. 2.Aufl. Leiden: Brill 1943,

1949. Suppl.1-3. Leiden 1937-1942.

112



Choulant, Ludwig, Handbuch der Bücherkunde für die ältere Medicin. 2. umgearb. u. verm.
Aufl. Leipzig 1841.

Dictionary of Scientific Biography. Ed. by Charles Coulston Gillispie. Vol. Iff. New York:
Ch.Scribner's Sons 1970ff.

Dietrich, Albert, Medicinalia Arabica. Studien über arabische medizinische Handschriften
in türkischen und syrischen Bibliotheken. Göttingen: Yandenhoek & Ruprecht 1966

Abhandlungen der Akademie der Wissenschaften in Göttingen. Phil.-hist. Kl. Dritte
Folge, 66).

Dodge, Bayard (Ed. and Tr.), The Fihrist of al-Nadim. A tenth-century survey of muslim
culture. Vol. 1.2. New York, London: Columbia University Press 1970 Records of
Civilization. Sources and studies. No. LXXXIII).

Elgood, Cyril, A Medical History of Persia and the Eastern Caliphate from the earliest times

until the Year A.D. 1932. Cambridge: University Press 1951.

ders., Jundi Shapur — A Sassanian university. In: Proceedings of the Royal Society of
Medicine 32 (1938/39), S. 1033-1036.

Encyclopaedia of Islam. New Edition. Vol. Iff. London, Köln: Luzac, Brill 1960ff.
Fihrist s. Dodge, Bayard,
ders. s. Ibn an-Nadim.
Gottschalk, Hans L., Die Kultur der Araber. In: Handbuch der Kulturgeschichte 2.Abt.

Frankfurt: Athenaion 1971, S. 9—205.

ders., Die Rezeption der antiken Wissenschaften durch den Islam. In: Anzeiger d. österr.
Akad. d. Wissenschaften. Phil.-hist. Kl. 102 (1965), Nr. 7, S. 111—135.

Hamarneh, Sami Khalaf, Development of Hospitals in Islam. In: Journal of the History
of Medicine 17 (1962), No. 3, S. 366-384.

Hummel, Karl, Die Anfänge der iranischen Hochschule Gundischapur in der Spätantike.
In: Tübinger Forschungen Nr. 9 (1963), S. 1-4.

Hunain ibn Ishäq s. Bergsträsser, Gotthelf.
ders. s. Meyerhof, Max, The Book of the ten Treatises.
Ibn abi Usaibica: cUyün al-anbä' fi tabaqät al-atibbä'. Vol. I/II. Hrsg. v. August Müller.

Kairo, Königsberg 1882-1884.
Ibn al-clbri s. Barhebraeus.
Ibn an-Nadim: al-Fihrist. Misr 1348 Hidschra Kairo 1929/30).
Ibn al-Qifti: Ta'rich al-hukamä' wa-huwa mutchtasar az-Zauzani. Hrsg. v. Julius Lippert.

Leipzig 1903.

Iskandar, Albert Zaki, An attempted reconstruction of the late Alexandrian medical
curriculum. In: Medical History 20 (1976), S. 235-258.

ders., ar-Razi wa-mihnat a^-tabib. In: al-Masriq 54 (1960), S. 471-522 (arab.).
Issa, Ahmed, Histoire des Bimaristans (Hopitaux) ä Vepoque Islamique. In: Comptes

Rendus du Congres International de Medecine et Hygiene Tropique, Caire 1929, S.81—

209.

Kunitzsch, Paul, Uber das Frühstadium der Aneignung antiken Gutes. In: Saeculum 26

(1975), S. 268-282.
Lexikon der Islamischen Welt. Hrsg. v. Klaus Kxeiser, Werner Diem, Hans Georg Majer.

Bd. 1.2.3. Stuttgart u.a.: Kohlhammer 1974 Urban TB 200/1-3).
Lippert, Julius (Hrsg.) s. Ibn al-Qifji.

113



Maurach, Gregor, Johannicius: Isagoge ad Techne Galieni. In: Sudhoffs Archiv 62 (1978),
Nr. 2, S. 148-174.

Menetrier, M.P., La medecine Arabe, son Röle dans l'histoire et son influence sur la
medecine frangaise. In: Bulletin de la Societe frangaise d'histoire de la medecine 25 (1931),
S. 191-207.

Meyerhof, Max, Von Alexandrien nach Bagdad. Ein Beitrag zur Geschichte des

philosophischen und medizinischen Unterrichts bei den Arabern. In: Sitzungsberichte der
Preuß. Akad. d. Wiss. 1930. Phil.-hist. Kl. Berlin 1930, S. 389-429.

ders.: The Book of the ten Treatises on the Eye Ascribed to Hunain ihn Ishäk. Engl,
transl. Cairo 1928.

ders., Notes sur quelques medecins juifs egyptiens qui se sont illustres ä l'epoque arabe.

In: Isis 12 (1929), S. 113-131.
ders., Mediaeval Jewish Physicians in the Near East, from Arabic sources. In: Isis 28

(1938), S. 432-460.
ders., Les Versions Syriaques et Arabes des Ecrits Galeniques. In: Byzantion 3 (1926),

S. 3-21.

Müller, August (Hrsg.) s. Ibn abi U?aibica.

Nasr, Seyyid Hossein, Islamic Science. An Illustrated Study. Westerham, Kent: World of
Islam Festival Publishing Company Ltd. 1976.

O'Leary, De Lacy, How Greek science passed to the Arabs. London: Kegan Paul 1948.

Ploetz, Karl, Auszug aus der Geschichte. 26.Aufl. Würzburg: Ploetz-Verl. 1960.

Ritter, Helmut und Richard Walzer, Arabische Übersetzungen griechischer Arzte in Stam-
buler Bibliotheken. In: Sitzungsberichte der Preuß. Akad. d. Wiss. Phil.-hist. Kl. 1934,
Bd. XXVI, S. 1-48.

Sabra, Abdelhamid I., Philosophie und Naturwissenschaften. Der islamische Beitrag zur
Entwicklung der Wissenschaft. In: Welt des Islam. Hrsg. v. Bernard Lewis (Deutsche
Übers.). Braunschweig: Westermann 1976, S. 181—200.

Schaizari, cAbd ar-Rahmän s. Ziyadeh, Nicola.
Schipperges, Heinrich, Die Assimilation der arabischen Medizin durch das lateinische Mittelalter.

Wiesbaden: Steiner 1964 Sudhoffs Archiv. Beihefte 1964, Heft 3).
ders. Eine griechisch-arabische Einführung in die Medizin. In: Deutsche Medizinische

Wochenschrift 87 (1962), Nr. 34, S. 1675-1680.
ders., Arabische Medizin im lateinischen Mittelalter. Berlin, Heidelberg, New York: Springer

1976 Sitzungsberichte der Heidelberger Akad. d. Wiss. Math.-naturwiss. Kl. 1976,
2. Abh.).

Senn, Gustav, Die Entwicklung der biologischen Forschungsmethode in der Antike und ihre
grundsätzliche Förderung durch Theophrast von Eresos. Aarau 1933 Veröffentlichungen
der Schweizerischen Gesellschaft für Geschichte der Medizin und der Naturwissenschaften,

VIII).
Sezgin, Fuat, Geschichte des arabischen Schrifttums. Bd. III. Medizin — Pharmazie —

Zoologie — Tierheilkunde bis ca. 430 H. 1038/9 n. Chr.). Leiden: Brill 1970.

Temkin, Owsei, The Double Face of Janus and Other Essays in the History of Medicine.
Baltimore, London: The Johns Hopkins University Press 1977.

ders., Geschichte des Hippokratismus im ausgehenden Altertum. In: Kyklos 4 (1932),
S. 1-80.

114



Töply, Robert Ritter von, Studien zur Geschichte der Anatomie im Mittelalter. Leipzig,
Wien: Deuticke 1898.

Ullmann, Manfred, Die Medizin im Islam. Leiden: Brill 1970 Handbuch der
Orientalistik. 1. Abt. Erg.-bd. VI, l.Abschn.).

Vloten, G. van, Le livre des avares par Abou Othman Amr Ihn Bahr al-Djahiz de Basra.

Leyde: Brill 1900 (arab. Ed.).
Watt, Montgomery, The Influence of Islam on Medieval Europe. Edinburgh: University

Press 1972 Islamic Surveys 9).
ders., The Majesty that was Islam. The Islamic World 661-1100. London: Sidgwick &

Jackson 1974.

Ziyadeh, Nicola: Al-Hisba wal-Muhtasib fil-Isläm. Bairüt 1962 Nusüs wa-durüs 12).

Summary

The medical School of Jundishapur in Persia flourished from the 6 th to the 9 th century.
The Arabs conquered the town in 736. Greek medicine came from Alexandria to Baghdad
through Jundishapur which was the starting-point of Arabic medicine. Great physicians
of the School were Jurjis (died 768) whose grandson became the physician of the caliph
Harun al-Rashid, then Yühannä called Mesue the elder (777—857) and his pupil, the
Nestorian teacher Hunain or Johannitius, the indefatigable translator of Hippocrates,
Galen, and other Greek authors. The last work of the School was a pharmacopoeia written
in 869.

Dr.phil. Friedrun Roswitha Hau
Medizinhistorisches Institut
Sigmund-Freud-Straße
D-5300 Bonn 1

115


	Gondeschapur : eine Medizinschule aus dem 6. Jahrhundert n. Chr.

