
Zeitschrift: Gesnerus : Swiss Journal of the history of medicine and sciences

Herausgeber: Swiss Society of the History of Medicine and Sciences

Band: 35 (1978)

Heft: 1-2

Artikel: Descartes' Grundgedanken in medizinhistorischer Sicht

Autor: Bernoulli, René

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-541280

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-541280
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Descartes' Grundgedanken in medizinhistorischer Sicht

Yon Rene Bernoulli

Es ist in geistesgeschiehtlichen Werken nahezu Tradition, Rene Descartes

(Renatus Cartesius, 1596-1650) an den Beginn des Denkens der Neuzeit zu stellen.

Man sieht in ihm den Hauptbegründer der modernen Erkenntniskritik; sein

Einfluß läßt sich bis in die Gegenwart aufzeigen. Anders als die von der «objektiven

Welt» ausgehende Scholastik des Mittelalters stellt Descartes den methodischen

Zweifel an den Anfang seines Philosophierens — «de omnibus dubitandum»
ist der Ausgangspunkt des Cartesianismus1. Das «cogito, ergo sum»2 soll
anschließend das durch die radikale Skepsis ausgelöste Unbehagen, dieses

anthropologisch unbefriedigende Gefühl des Mißmutes über den Zweifel am je eigenen
Sein, beseitigen.

Bei aller Wertschätzung, welcher sich die Cartesische Philosophie erfreut, darf
indes nicht übersehen werden, daß ihre Theoreme nicht uneingeschränkte
Anerkennung fanden. So sah Descartes sich schon frühzeitig mit seinem Zeitgenossen,
dem Abbe Pierre Gassend (1592—1655), als Mathematiker und Philosoph bekannter

unter dem Namen Gassendi, in Diskussionen verwickelt3. Es gab immer wieder

große Denker, die sich kritisch über den Cartesianismus, in erster Linie das

«cogito, ergo sum», geäußert haben4. Besonders heftige Angriffe führte Friedrich
Nietzsche (1844-1900), der Descartes als «oberflächlich» taxiert5, selbst wenn
dieser «hundert Mal in Rechtschaffenheit den ersten Deutschen überlegen»8 sein

soll. Aber auch in der Gegenwart ist die Auseinandersetzung mit Descartes nicht
verstummt. Es sei beispielsweise der zur Medizin- wie zur Philosophiegeschichte
gehörende Karl Jaspers (1883—1969) zitiert: «Aber auch wir gehören bei aller

Bewunderung für seine historische Größe zu denen, die an dem Gehalt und an
der Methode seiner Philosophie als einer ewigen Gestalt philosophischer Wahrheit
zweifeln [...]. Wenn wir dann beobachten, wie Descartes' Denken in anderen Köpfen

wirkte, so fragen auch wir, ob er durch seine Größe nicht zugleich eine Macht

war, die das Philosophieren aller, die ihm folgten, zwar entzündete, aber zugleich
auf einen Abweg brachte, nicht nur durch seine Methode, sondern auch durch
seine Inhalte.»7

Doch nun soll, was die Descartes-Kritik angeht, Descartes selbst zu Worte
kommen: Es gehört zweifellos zu den merkwürdigsten Besonderheiten der

Geistesgeschichte, daß zu den schärfsten Kritikern des Cartesianismus sein Urheber
selbst zählt. Nämlich: Descartes war nicht wenig stolz auf seine medizinischen

44



Kenntnisse. So schreibt er am 9. Januar 1639 seinem gelehrten Freund, Pater
Marin Mersenne (1588-1648), noch etwas bescheiden: «i'ay acquis quelque peu
de connoissance de la medecine.»8 Im Brief vom 20. Februar 1639, ebenfalls an
Mersenne gerichtet, deutlicher und selbstbewußter: «En elfet, i'ay considere non
seulement ce que Yezalius & les autres ecriuent de 1'Anatomie, mais aussi plu-
sieurs choses plus particulieres que Celles qu'ils ecriuent, lesquelles i'ai remar-

quees en faisant moy-mesme la dissection de diuers animaux. C'est vn exercice

oü ie me suis souuent occupe depuis vnze ans, & ie croy, qu'il n'y a gueres de

Medecin qui y ait regarde de si pres que moy. »9

Nach dem letzten Zitat kannte Descartes Yesals De humani corporis fabrica
libri VII, was nicht überrascht. Hingegen fällt auf, daß Descartes sich bezüglich
seiner anatomischen Ansichten auf eigene Tiersektionen beruft, was gegenüber
Vesal anatomiehistorisch einen prinzipiellen Kückschritt bedeutet10. Aber auch

in der Physiologie ging Descartes selbständige Wege. Er kannte jedenfalls das

1628 erschienene grundlegende Werk von William Harvey, De motu cordis et

sanguinis11. Auf Grund eigener Untersuchungen und Überlegungen entwickelte

er jedoch in bezug auf die Motorik der Herztätigkeit und des Blutkreislaufes

eigene, den Ergebnissen von Harvey nur teilweise entsprechende Theorien. In
seinem vom 9. Februar 1639 datierten Schreiben an P. Mersenne findet sich zu
dieser Thematik ein besonders aufschlußreicher Abschnitt:

«Vous me mandez qu'vn Medecin Italien [Parisanus Venetus] a escrit contre
Herueus de motu cordis, & que cela vous fait estre marris de ce que ie me suis

engage a escrire de cette matiere; en quoy ie vous diray franchement que ie ne

vous sgaurois remercier de vostre charite en mon endroit: car il faut que vous

ayez bien mauuaise opinion de moy, puis que, de cela seul qu'on vous dit qu'vn
autre a escrit, non pas contre moy: (car, bien que ceux qui ne regardent que
l'ecorse iugent que i'ay escrit le mesme qu'Herueus, a cause de la circulation du

sang, qui leur donne seule dans la veue, i'explique toutefois tout ce qui appartient
au mouuement du cceur d'vne fagon entierement contraire a la siene); mais de

ce que quelqu'vn a escrit quelque chose, que vous imaginez estre contre moy,
sans auoir oui ses raisons, ny mesme sgauoir s'il est habile homme, vous supposez
incontinent que i'ay failly. Ie voy de lä, & de plusieurs autres telles choses, que
les bonnes raisons ont fort peu de force pour persuader la verite, ce qui me fait
presque resoudre d'oublier tout ä fait a escrire, & n'estudier iamais plus que pour
moy mesme. Cependant ie veux bien qu'on pense que, si ce que i'ay escrit de cela,

ou des refractions, ou de quelque autre matiere que i'aye traitee en plus de 3

lignes dans ce que i'ay fait imprimer, se trouue faux, tout le reste de ma
Philosophie ne vaut rien. >>12

45



Es ist eine philosophic- wie medizingeschichtlich gleicherweise merkwürdige
Tatsache, daß Descartes selbst seine Philosophie de facto in Frage stellt, und

zwar auf Grund seiner medizinischen Theorien. Er erklärt jedenfalls die Medizin

zu einer der Philosophie übergeordneten Instanz, eine geistesgeschichtlich gewiß
bemerkenswerte Tatsache. Man mag auf den ersten Blick diese von Descartes

angeführten Bezüge zwischen Medizin und Philosophie als fragwürdig empfinden.
Doch ist diesbezüglich zu bemerken, daß rund anderthalb Jahrhunderte später
kein Geringerer als Immanuel Kant (1724-1804) in seinem Spätwerk, Der Streit
der Fakultäten, die medizinische «Fakultät [...] der philosophischen sehr nahe

verwandt» sieht13. Die Geistesgeschichte zeigt übrigens zur Genüge, in welchem

Maße beide Disziplinen im Laufe der Jahrhunderte oft miteinander verwoben

waren. Letztlich geht es beiden um die anthropologische Zentralfrage «Was ist
der Mensch?»,14 es sei denn, man erkläre die eine als rein handwerkliche, die

andere als gedankliche «Techne», die nach sturen Regeln zu betreiben wäre. Es

ist daher an sich kein absurdes Vorgehen, in der Medizin einen Censor der

Philosophie zu sehen - Medicina iudex Philosophiae.
Was nun Descartes im besonderen angeht, so mißt er nach der eben zitierten

Briefstelle an seinen eigenen medizinischen Thesen Richtigkeit und Wahrheitsgehalt

seiner Philosopheme. Bei seiner Beweisführung scheint er sich freilich die

Frage nicht vorgelegt zu haben, ob die Prämisse seines Syllogismus hieb- und
stichfest sei. Sie ist es nicht; Descartes ist einem «pröton pseudos», einer «ersten

Lüge», zum Opfer gefallen: Denn es steht jedenfalls fest, daß viele seiner

biologischen Ansichten irrig sind15. Die in der «Cinquiesme partie», S.41fF., des 1637

von ihm selbst veröffentlichten Discours de la Methode16 dargestellten Theorien

über Herztätigkeit und Blutkreislauf sind bekanntlich zu einem großen Teil
falsch. Und ebensowenig entsprechen zahlreiche, im postum erschienenen Traite
de l'Homme17 aufgestellte Hypothesen den Tatsachen, wie z.B. das angeblich

vom Corpus pineale — nach Descartes Sitz des Intellekts18 - beherrschte19

«Gebläse»,20 das in den Nervensträngen stattfinden und ihre Funktion ausmachen

soll21. Somit hat, scharf formuliert, Descartes selbst, und zwar auf Grund eigener
Prämissen und Kriterien, das Urteil über seine ganze Philosophie gefällt - «tout
le reste de ma Philosophie ne vaut rien»!

Angesichts der von Descartes eigenhändig ins Feld geführten Beziehungen
zwischen seiner Philosophie einerseits und seiner Anatomie und Physiologie anderseits

ist allerdings zu berücksichtigen, daß — so Karl Jaspers - es keine Philosophie

gibt, «in deren Gedankengängen nicht Widersprüche aufgezeigt wären».22
Descartes' Selbstkritik gehört sicher in dieses Kapitel philosophischer Existenz.
Anders verhält es sich aber mit dem Ansatzpunkt seiner Philosophie, ihrem Ur-

46



sprung, wenn man will. Descartes geht vom methodischen und grundsätzlichen
Zweifel aus, dessen Grundzüge er in der «Quatriesme partie», S. 32 f., des

Discours de la methode niedergelegt hatte:
«Ie ne scay si ie doy vous entretenir des premieres meditations que i'y ay

faites, car elles sont si Metaphysiques & si peu communes, qu'elles ne seront

peutestre pas au goust de tout le monde: Et toutefois affin qu'on puisse iuger
si les fondemens que i'ay pris sont assez fermes, ie me trouue en quelque fagon
contraint d'en parier. I'auois des long temps remarque que pour les meurs il est
besoin quelquefois de suiure des opinions qu'on s<;ait. estre fort incertaines, tout
de mesme que si elles estoient indubitables, ainsi qu'il a este dit cy dessus: mais

pourcequ'alors ie desirois vacquer seulement a la recherche de la verite, ie pensay
qu'il faloit que ie fisse tout le contraire, & que ie reiettasse comme absolument
faux tout ce en quoy ie pourrois imaginer le moindre doute, affin de voir s'il ne

resteroit point apres cela quelque chose en ma creance qui fust entierement
indubitable. Ainsi a cause que nos sens nous trompent quelquefois, ie voulü sup-

poser qu'il n'y auoit aucune chose qui fust telles qu'ils nous la font imaginer:
Et pourcequ'il y a des hommes qui se meprenent en raisonnant, mesme touchant
les plus simples matieres de Geometrie, & y font des Paralogismes, iugeant que
i'estoit suiet a faillir autant qu'aucun autre, ie reiettay comme fausses toutes les

raisons que i'auois prises auparauant pour Demonstrations: Et enfin considerant

que toutes les mesmes pensees que nous auons estant esueillez, nous peuuent
aussy venir quand nous dormons sans qu'il y en ait aucune pour lors qui soit

vraye, ie me resolu de feindre que toutes les choses qui m'estoient iamais entrees

en l'esprit n'estoient non plus vrayes que les illusions le23 mes songes.»
Das In-Frage-Stellen einer jeden Gewißheit, wie sie in diesem Zitat unumwunden

zum Ausdruck kommt, ist eine der Stellen, auf denen Descartes' Bedeutung
für die Zukunft beruht. Seine Antwort auf diesen Zweifel ist bekannt: «ie pense,
done ie suis», wie die Urform lautet24.

Für jetzt soll indes nur der Cartesische methodische Zweifel weiter erörtert
werden. Descartes' Skepsis ist nicht, wie das letzte Zitat möglicherweise den
Anschein erweckt, eine ursprüngliche, einzig dem eigenen Denken entsprungene
Schöpfung. Bereits in der Antike hatten ja andere schon den (philosophischen)
Zweifel propagiert und diskutiert, wobei vornehmlich auf Sextus Empiricus
hinzuweisen ist. Dieser um 200 n. Chr. in Alexandria und Athen lebende griechische
Arzt hinterließ in seinen Werken (Pyrrhonische Skizzen, Gegen die Mathematiker,
Gegen die Dogmatiker) eine wahre Summe, die noch heute als wichtigste Quelle

zur Kenntnis des antiken Skeptizismus, nach ihrem größten Vertreter Pyrrhon
aus Elis (um 360-270 v.Chr.) auch Pyrrhonismus genannt, gilt.

47



Wenn es auch möglich ist, daß Descartes die Bücher des Sextus Empiricus
kannte20, so muß doch, wenn bei ihm vom Zweifel die Rede ist, in erster Linie

an Michel Eyquem, Seigneur de Montaigne (1533-1592), gedacht werden. Dieser

gemeinhin unter der Kurzform «Montaigne» zitierte Anthropologe hatte in seinen

zu einem «Weltbuch»26 gewordenen Essais, die ob ihrer Aktualität27 immer wieder

ediert werden, den Zweifel als Methode in einem nicht zu überbietenden
Radikalismus ausgearbeitet28. Eine vergleichende Lektüre von Descartes'

philosophischen Werken und den Essais führt unweigerlich zur Einsicht, daß

Descartes sich intensiv mit Montaigne beschäftigt hatte; zwischen den zwei Denkern
bestehen geistesgeschichtlich fortwirkende Bezüge. Es kann daher nicht
überraschen, wenn z.B. Etienne Gilsons Ausgabe des Discours de la methode (3Paris

1962) in ihrem kritischen Anmerkungsapparat zahlreiche Hinweise auf
Montaigne enthält, was der Feststellung eines anderen modernen Philosophen - Leon

Brunschvicg — entspricht: «Descartes entreprend de repondre ä Montaigne, ses

conclusions lui donnent tort sur tous les points; mais c'est apres s'etre mis ä son

ecole, apres avoir tout accepte de lui.»29 An der Tatsache, daß Descartes Mon-

taignes Essais kannte, kann nicht gezweifelt werden. So erwähnt er in seinem

philosophisch wichtigen, vom 23. November 1646 datierten Schreiben an den

Marquis von Newcastle den Autor der Essais mehrmals mit Namen30.

Descartes zählt zu den großen Lesern Montaignes31. Aus Montaignes Essais

entnahm er den radikalen methodischen Zweifel32; von diesem ausgehend,
entwickelte er ein eigenes philosophisches System, das von größtem Einfluß auf das

Reflektieren kommender Generationen sein sollte. «II etait reserve ä Descartes

de faire une revolution dans les sciences. II avait appris ä douter, pour detromper
avant d'instruire. Son doute methodique fut le plus grand instrument qu'on

put rendre ä l'esprit humain. »33

Dieser auf Montaigne zurückgehende methodische Zweifel wird sich nicht nur
in der Entwicklung der Reflektierweise, sondern auch in der Evolution der
Medizin wirksam erweisen. Was denn anders als Zweifel am Uberlieferten treibt
etwa einen Claude Bernard (1813-1878) dazu, die verifizierbare Untersuchung
an den Beginn einer jeden exakten Forschung zu stellen34, vornehmlich aber das

reproduzierbare Experiment an den Anfang der Physiologie35? «Le douteur est
le vrai savant.»36

Nun geht aber in einer Art dialektischer Bewegung dieser grundsätzliche Zweifel

in ganz besonderem Maße auf biologische Gegebenheiten zurück. Schon Sextus

Empiricus berief sich in seinen Pyrrhonischen Skizzen auf medizinische und
naturwissenschaftliche Beobachtungen37. Montaigne wird in seinem zwölften Kapitel
des zweiten Buches der Essais, in der «Apologie de Raimond Sebond»,38 diese

48



Argumente übernehmen, sie weiter ausbauen und zu einem der Pfeiler seiner

anthropologisch orientierten Philosophie machen. Schon diese Bezüge rechtfertigen

es, in Michel de Montaigne eine die Medizingeschichte interessierende Gestalt

zu sehen.

Es ergibt sich: Durch den Descartes zugeschriebenen Einfluß auf die Evolution
der Reflektierweise wurden die Verdienste seiner Vorgänger in vielerlei Hinsicht

vergessen oder übersehen. Die chronologische Einordnung und geistesgeschichtliche

Richtigstellung des Cartesischen Grundgedankens, des radikalen Zweifels,
mindert Descartes' Bedeutung sicher nicht, am allerwenigsten seine

Pionierleistung als Mathematiker. Andererseits zeigt Descartes, daß auch beim
hervorragenden Denker « die Unabhängigkeit des Philosophen im Menschen falsch wird,
wenn ein Stolz darin liegt»,39 kurz, daß auch das Genie der «condition humaine»,
wie Montaigne die menschliche Grundbefindlichkeit bezeichnet, unterworfen ist.

Anmerkungen

1 Zu den hier verwendeten philosophischen Termini vgl. u.a. in Johannes Hoffmeister,
Wörterbuch der philosophischen Begriffe, 2. Aufl., Hamburg [1955], die Stichworte «Car-
tesianismus», S.133f., «cogito, ergo sum», S.141f., und «de omnibus dubitandum»,
S. 160.

2 Dieser «formulierte Grundsatz» der Cartesischen Metaphysik und «Hauptsatz der

neueren abendländischen Philosophie überhaupt» (Johannes Hoffmeister, a. a. O., S. 141)
soll in der vorliegenden Studie nicht weiter erörtert werden.

3 Vgl. hierzu das postum erschienene Werk: PETRI GASSENDI / DISQVISITIO / ME-
TAPHYSICA. / Seu / DVBITATIONES, / ET INSTANTIAE : / Adversus / RENATI
CARTESII / Metaphysicam, & Responsa. / [Titelvignette] / AMSTERODAMI, Apud
IOHANNEM BLAEV, / M DCXLIV. - Aber schon vor dieser 337 Seiten umfassenden
Publikation, noch zu Lebzeiten Descartes' und Gassendis, hatte Descartes Gassendis

«dubitationes et instantias» und seine eigenen diesbezüglichen «responsa» in seinem

großen Werk, Meditationes de prima philosophia, 1Paris 1641, veröffentlicht (S. 355 bis

551).
4 Siehe hierzu die von Johannes Hoflmeister gegebene summarische Übersicht, a.a.O.,

S. 141f.
5 Friedrich Nietzsche, Jenseits von Gut und Böse, 5. Hauptstück, 191.
6 Id., Ecce homo, «Der Fall Wagner», 3.
7 Karl Jaspers, Descartes und die Philosophie, 4., unveränderte Aufl., Berlin 1966, S. 5f.
8 OEuvres de Descartes, publiees par Charles Adam & Paul Tannery, Correspondance II,

Paris 1898, S. 480. - Wir geben hier wie in allen folgenden Zitaten den Originaltext
einschließlich allfälliger Druckfehler buchstabengetreu wieder.

9 A.a.O., S. 525.

4 49



10 Ob Descartes sich später an Sektionen an der menschlichen Leiche beteiligte, soll hier
nicht weiter untersucht werden. Er wich jedenfalls nie von seinen angeblich durch
Tiersektionen gewonnenen Ansichten ab.

11 So findet sich z.B. schon in der Urausgabe von 1637 des Discours de la Methode (genauer
Titel s. unten Anm.16), in der «Cinquiesme partie», S. 51 die Marginalie: «Heruaeus de

motu cordis.» - Auf Grund eingehender Konfrontation des Urtextes mit modernen
Editionen scheint es mir ratsam, auf Descartes' authentischen Text buchstabengetreu
zurückzugreifen. Es ist mir ein Bedürfnis, den Herren Konservatoren der Bibliotheque
Nationale in Paris meinen Dank auszusprechen für die Bereitwilligkeit, mit der sie mir
die seltenen Werke zur Verfügung stellten.

12 CEuvres de Descartes, Correspondance II, a.a.O., S. 500f.
13 Immanuel Kant, Der Streit der Fakultäten, «Erster Abschnitt, I, 1, C. Eigentümlichkeit

der medizinischen Fakultät».
14 So in Immanuel Kant's Logik / Ein Handbuch zu Vorlesungen, «Einleitung, III. Begriff

von der Philosophie überhaupt», und in Kants Brief an C. Fr. Stäudlin vom 4. Mai 1793.
15 Siehe hierzu bes. Louis Chauvois, Descartes, sa methode et ses erreurs en physiologie, Paris

1966.
16 Der genaue Titel dieses für den Cartesianismus grundlegenden, zunächst anonym er¬

schienenen Werkes lautet: «DISCOURS / DE LA METHODE / Pour bien conduire sa

raison, & chercher / la verite dans les sciences. / PLUS / LA DIOPTRIQVE. / LES
METEORES. / ET / LA GEOMETRIE. / Qui sont des essais de cete METHODE. /
[Titelvignette] / A LEYDE / De l'Imprimerie de IAN MAIRE. / M D C XXXVII. /
Auec Priuilege.» — Eine Reproduktion des Titelblattes findet sich in der von Lüder Gäbe

besorgten französisch-deutschen Edition des Discours, Philosophische Bibliothek Bd. 261,
Nachdruck 1964.

17 In Anbetracht der Bedeutung, die diesem Werk für die Zukunft zukommt, soll die
Geschichte seiner Veröffentlichung kurz dargestellt werden: Descartes selbst hatte seine

Arbeit nicht herausgegeben. Die erste Edition erschien erst postum unter dem Titel:
«RENATUS DES CARTES / DE / HOMINE / FIGVRIS / ET / LATINITATE
DONATUS / A / FLORENTIO SCHUYL, / Inclytae Urbis Sylvae Ducis Senatore, &
ibidem / Philosophiae Professore. / [Titelvignette] / LVGDVNI BATAVORVM, / Apud
PETRVM LEFFEN & FRANCISCVM / MOYARDVM. / M D CLXII. (Ein anderer

Abzug gibt als Verleger: «Apud FRANCISCVM MOYARDVM / & PETRVM
LEFFEN.») Nach diesen Angaben hatte der in Herzogenbusch ('s Hertogenbosch, kurz den

Bosch, Hauptstadt der niederländischen Provinz Nordbrabant) lebende Arzt, Botaniker,
Magistrat und Philosophieprofessor Florentinus Schuyl (1633-1670) Descartes' Text ins
Lateinische übertragen. Zwei Jahre später kam die Arbeit in der französischen Originalsprache

heraus unter Beifügung des ausführlichen Kommentars von Ludovicus de La
Forge (auch Delaforge), eines um die Mitte des 17. Jahrhunderts lebenden Arztes und
cartesischen Philosophen:« L'HOMME / DE RENE / DESCARTES / ET VN TRAITTE
/ DE LA FORMATION DV FOETVS / DV MESME AVTHEVR. / Auec les Remarques
de LOVYS DE LA FORGE, / Docteur en Medecine, demeurant ä la Fleche, / Sur le

Traitte de l'Homme de RENH DESCARTES, / & sur les Figures par luy inuentees. j
[Titelvignette] / A PARIS, / Chez CHARLES ANGOT, Libraire Iure, rue / S. Iacques,
au Lion d'Or. / M. DC. LXIV. / AVEC PRIVILEGE DV ROY.» Das Werk hat fol-

50



gende Gliederung: 5 nicht numerierte Seiten, die Widmung an «Monseigneur de
Colbert» enthaltend. — 62 nicht numerierte Seiten «Preface», auf letzter Seite ebenfalls das

königliche Druckprivileg. - S. 1-107 die eigentliche Abhandlung, «L'HOMME / DE
RENE / DESCARTES». - S. 109-170 «LA DESCRIPTION / DV CORPS HVMAIN, /
ET DE TOYTES SES FONCTIONS; / Tant de Celles qui ne dependent point de l'Ame,/
Que de Celles qui en dependent. / Et aussi la principale cause de la formation de ses

membres.» Auf den Textseiten dieses Abschnittes findet sich jedoch jeweils über dem

eigentlichen Text die Angabe «DE LA FORMATION DV FOETYS», nach der diese

Studie gemeinhin benannt wird. - S. 171-408 «REMARQVES / DE LOVIS DE LA
FORGE / DOCTEVR EN MEDECINE, / Sur le Traitte de l'Homme, DE RENE
DESCARTES : / Et sur les figures par luy inuentees.» - S. 409-448 die von La Forge besorgte
französische Übersetzung des lateinischen Vorwortes von Florentinus Schuyl der
Ausgabe von 1662. - Anschließend 8 nicht numerierte Seiten mit der Inhaltsangabe. - Ein
besonderes Problem bilden die Abbildungen. Nach den Titeln beanspruchen sowohl

Schuyl wie de La Forge, eigene Bilder beigefügt zu haben. Leider ist das authentische
Manuskript verlorengegangen; Kopien davon gingen noch zu Lebzeiten Descartes' durch
verschiedene Hände, vgl. Descartes' Brief an P. Mersenne vom 23. November 1646. -
Unsere Zitate aus dem Traite de l'Homme sind ausnahmslos der Edition des Jahres 1664

entnommen.
18 «In ihr [der Glandula pinealis] suchte Cartesius den Sitz der Seele, - fand ihn aber nicht»,

bemerkt Joseph Hyrtl vielleicht etwas sarkastisch (Lehrbuch der Anatomie des

Menschen, 20. Auflage, Wien 1889, S. 904). Doch soll Descartes selbst in seinem Traite de

l'Homme, a.a.O., S. 73, zu Worte kommen: «Or entre ces figures, ce ne sont pas Celles

qui s'impriment dans les organes des sens exterieurs, ou dans la superficie interieure du

cerueau, mais seulement Celles qui se tracent dans les esprits sur la superficie de la
glande H, ou est le siege de l'Imagination, & du sens commun, qui doiuent estre prises

pour les idees, c'est ä dire pour les formes ou images que l'Ame Raisonnable considerera

immediatement, lors qu'estant vnie ä cette machine eile imaginera ou sentira quelque
objet.» - Unter der «glande H» ist immer das Corpus pineale zu verstehen, wie aus den

beigefügten Abbildungen hervorgeht. — Schrägdruck im Original.
19 A. a. O., S. 87f.: « Considerez aussi que les seuls mouuemens de la glande H, sont suffisans

pour changer la situation de ces tuyaux, & en suitte toute la disposition du corps de l'oeil,
ainsi qu'il a tantost este dit en general qu'ils peuuent faire mouuoir tous les membres.

»

20 A.a.O., S. 57f.: «Si vous auez iamais eu la curiosite de voir de pres les orgues de nos
Eglises, vous sgauez comment les soufflets y poussent l'air en certains receptacles,
qui ce me semble sont nommez ä cette occasion les porte-vents, & comment cet air entre
de lä dans les tuyaux, tantost dans les vns, tantost dans les autres, selon les diuerses
facons que l'organiste remue ses doigts sur le clauier. Or vous pouvez icy conceuoir que
le cceur & les arteres, qui poussent les esprits animaux dans les concauitez du cerueau de

nostre machine, sont comme les soufflets de ces orgues, qui poussent l'air dans les porte-
vents; & que les objets exterieurs, qui, selon les nerfs qu'ils remüent, font que les esprits
contenus dans ces concauitez entrent de lä dans quelques-vns de ces pores, sont comme
les doigts de l'organiste, qui, selon les touches qu'ils pressent, font que l'air entre des

porte-vents dans quelques tuyaux.»

51



21 A. a. 0., S. 15: «Voyez done icy par exemple le nerf A, dont la peau exterieure est comme
vn grand tuyau, qui contient plusieurs autres petits tuyaux b, c, k, 1, &c. composez
d'vne peau interieure plus deliee ; & ces deux peaux sont continues auec les deux K, L,
qui enuelopent le cerueau M, N, o. Yoyez aussi qu'en chacun de ces petits tuyaux, il y a

comme vne moelle, composee de plusieurs filets fort deliez, qui viennent de la propre
substance du cerueau N, & dont les extremitez finissent d'vn coste ä sa superficie
interieure qui regarde ses concauitez, & de l'autre aux peaux & aux chairs contre lesquelles
le tuyau qui les contient se termine. Mais pource que cette moelle ne sert point au mouue-
ment des membres, il me suffit pour maintenant que vous s<jachiez qu'elle ne remplit pas
tellement les petits tuyaux qui la contiennent, que les esprits animaux n'y trouuent
encore assez de place, pour couler facilement du cerueau dans les muscles, ou ces petits
tuyaux, qui doivent icy estre comptez pour autant de petits nerfs, se vont rendre.»
Dabei steht eine eingefügte Abbildung, auf die im Text verwiesen wird.

22 Karl Jaspers' Vorwurf an die Philosophie wiegt schwer: «Der Widerspruch ist
Kennzeichen der Unrichtigkeit. Er läßt keine Ruhe. Er muß aufgelöst werden. Aber es gibt
keine Philosophie, in deren Gedankenfiguren nicht Widersprüche aufgezeigt wären»
(Die großen Philosophen, München [1959], S. 86).

23 «les illusions le mes songes», Druckfehler, statt: «les illusions de mes songes».
24 Discours de la methode, a.a.O., S. 33. Im Original durch Schrägdruck hervorgehoben.
25 Die Werke des Sextus Empiricus erschienen schon im 16. Jahrhundert im Druck.
26 «Die Essais sind ein Weltbuch geworden» (Hugo Friedrich, Montaigne, 2., neubearbeitete

Auflage, Bern und München [1967], S. 9).
27 Vgl. hierzu beispielsweise Pierre d'Espezel, Presence et actualite de Montaigne, Paris

[1957],
28 Vgl. diesbezüglich z. B. meine Untersuchung «Que sais-je? Contribution ä l'etude de la

gnoseologie de Montaigne I», Bulletin de la Societe des Amis de Montaigne, 5e Serie, n° 16,

1975, S. 15-36.
29 Leon Brunschvicg, Descartes et Pascal Lecteurs de Montaigne, Neuchätel 1945, S. 97.
30 Dem damaligen Brauch gemäß schrieb Descartes «Montagne», was aber «Montaigne»

ausgesprochen wurde.
31 «La fortune a donne ä Montaigne les lecteurs les plus assidus et les plus fervents qu'auteur

ait pu souhaiter: RENE DESCARTES et BLAISE PASCAL» (Leon Brunschvicg,
a.a.O., S. 9).

32 Die Frage, welches wohl die Gründe sind, daß die zwischen Montaigne und Descartes
bestehenden Bezüge im allgemeinen wenig bekannt sind, mag Leon Brunschvicg
beantworten (a.a.O., S. 130): «La plupart des commentateurs de Descartes ont ete des

philosophes de profession qui n'ont guere lu que par distraction les Essais de Montaigne;
ceux de Montaigne ont ete le plus souvent des hommes de lettres qui ont recule devant
la meditation des Essais scientifiques de Descartes. C'est pourquoi n'ont pas toujours
ete suffisamment mis en relief les rapports de solidarite tout ä la fois et d'opposition qui
nous ont paru exister entre les deux ceuvres.»

33 Etienne Tourtelle, Histoire philosophique de la Medecine depuis son origine jusqu'au
commencement du 188 siecle, tome second, Paris, an XII (1804), S. 382. - E. Tourtelle
war Professor der Medizin, zuerst in Besamjon, dann in Strasbourg.

34 Claude Bernard, Introduction ä l'etude de la medecine experimental, Paris 1865 [Uraus-

52



gäbe], II. Kapitel, § 6, S. 85f.: «Je resumerai le paragraphe precedent en disant qu'il
me semble n'y avoir qu'une seule forme de raisonnement: la deduction par syllogisme.
Notre esprit, quand il le voudrait, ne pourrait pas raisonner autrement [... ]. Mais

pour trouver la verite scientifique, il importe peu au fond de savoir comment notre esprit
raisonne ; il suffit de le laisser raisonner naturellement, et dans ce cas il partira toujours
d'un principe pour arriver ä une conclusion [...]. Ce precepte general, qui est une des

bases de la methode experimentale, c'est le doute.»
35 Id., a.a.O., S. 90f.: «Quand Descartes [Hinweis auf Descartes' Discours de la methode]

part du doute universel et repudie l'autorite, il donne des preceptes bien plus pratiques
pour l'experimentateur que ceux que donne Bacon pour l'induction. Nous avons vu, en
effet, que c'est le doute seul qui provoque l'experience [...]. Toutefois, quand il s'agit
de la medecine et des sciences physiologiques, il importe de bien determiner sur quel
point doit porter le doute.»

36 Id., a.a.O., S. 91.
37 Vornehmlich im 1. Buch, 14. Kapitel.
38 Der tiefere Anlaß zu diesem größten Kapitel der Essais lieferte das Werk Liber creaturarum

sive de homine, später auch Theologia naturalis genannt, des im ersten Drittel des 15. Jahr-
hunderts in Toulouse dozierenden Arztes, Philosophen und Theologen Raimundus Se-

bundus. Dieser auch Sibiude und ähnlich genannte Autor ist in der Medizingeschichte
wenig bekannt.

39 Karl Jaspers, Kleine Schule des philosophischen Denkens, München [1965], S. 171.

Summary

Although the reasoning of Descartes had a great influence on modern philosophy, his method
of thinking was disapproved by some. Strange to say Descartes himself jeopardized his own
theories by emphasizing his medical views which were mostly wrong. As to the origin of his
reflection - methodical and thorough-going doubt — we must put stress on the fact that this
doubt had already been formulated by Michel de Montaigne in the sixteenth century in his
Essais in a manner that hardly could be surpassed.

Dr. med. et pliil. Rene Bernoulli
Amselstraße 35

4059 Basel

53


	Descartes' Grundgedanken in medizinhistorischer Sicht

