Zeitschrift: Gesnerus : Swiss Journal of the history of medicine and sciences
Herausgeber: Swiss Society of the History of Medicine and Sciences

Band: 35 (1978)

Heft: 1-2

Artikel: Descartes' Grundgedanken in medizinhistorischer Sicht
Autor: Bernoulli, René

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-541280

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-541280
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Descartes’ Grundgedanken in medizinhistorischer Sicht

Von René Bernoulli

Es ist in geistesgeschichtlichen Werken nahezu Tradition, René Descartes (Re-
natus Cartesius, 1596-1650) an den Beginn des Denkens der Neuzeit zu stellen.
Man sieht in ihm den Hauptbegriinder der modernen Erkenntniskritik; sein
Einflu} 148t sich bis in die Gegenwart aufzeigen. Anders als die von der «objek-
tiven Welt» ausgehende Scholastik des Mittelalters stellt Descartes den methodi-
schen Zweifel an den Anfang seines Philosophierens — «de omnibus dubitandum»
ist der Ausgangspunkt des Cartesianismus!. Das «cogito, ergo sum»? soll an-
schlieBend das durch die radikale Skepsis ausgeléste Unbehagen, dieses anthro-
pologisch unbefriedigende Gefiihl des MiBmutes iiber den Zweifel am je eigenen

Sein, beseitigen.

Bei aller Wertschitzung, welcher sich die Cartesische Philosophie erfreut, darf
indes nicht iibersehen werden, daf} ihre Theoreme nicht uneingeschrinkte Aner-
kennung fanden. So sah Descartes sich schon friihzeitig mit seinem Zeitgenossen,
dem Abbé Pierre Gassend (1592-1655), als Mathematiker und Philosoph bekann-
ter unter dem Namen Gassendi, in Diskussionen verwickelt®. Es gab immer wie-
der groBle Denker, die sich kritisch tiber den Cartesianismus, in erster Linie das
«cogito, ergo sum», gedulert haben®. Besonders heftige Angriffe fithrte Friedrich
Nietzsche (1844-1900), der Descartes als «oberflichlich» taxiert?, selbst wenn
dieser «hundert Mal in Rechtschaffenheit den ersten Deutschen iiberlegen»® sein
soll. Aber auch in der Gegenwart ist die Auseinandersetzung mit Descartes nicht
verstummt. Es sei beispielsweise der zur Medizin- wie zur Philosophiegeschichte
gehorende Karl Jaspers (1883-1969) zitiert: « Aber auch wir gehdren bei aller
Bewunderung fiir seine historische Gréfle zu denen, die an dem Gehalt und an
der Methode seiner Philosophie als einer ewigen Gestalt philosophischer Wahrheit
zweifeln [...]. Wenn wir dann beobachten, wie Descartes’ Denken in anderen Kop-
fen wirkte, so fragen auch wir, ob er durch seine Grofle nicht zugleich eine Macht
war, die das Philosophieren aller, die ihm folgten, zwar entziindete, aber zugleich
auf einen Abweg brachte, nicht nur durch seine Methode, sondern auch durch
seine Inhalte.»”

Doch nun soll, was die Descartes-Kritik angeht, Descartes selbst zu Worte
kommen: Es gehort zweifellos zu den merkwiirdigsten Besonderheiten der Gei-
stesgeschichte, dal} zu den schiirfsten Kritikern des Cartesianismus sein Urheber

selbst ziihlt. Nimlich: Descartes war nicht wenig stolz auf seine medizinischen

44



Kenntnisse. So schreibt er am 9. Januar 1639 seinem gelehrten Freund, Pater
Marin Mersenne (1588-1648), noch etwas bescheiden: «i’ay acquis quelque peu
de connoissance de la medecine.»® Im Brief vom 20. Februar 1639, ebenfalls an
Mersenne gerichtet, deutlicher und selbstbewuBiter: « En effet, i’ay consideré non
seulement ce que Vezalius & les autres écriuent de I’Anatomie, mais aussi plu-
sieurs choses plus particulieres que celles qu’ils écriuent, lesquelles i’ai remar-
quées en faisant moy-mesme la dissection de diuers animaux. C’est vn exercice
ot ie me suis souuent occupé depuis vnze ans, & ie croy, qu’il n’y a gueres de
Medecin qui y ait regardé de si prés que moy.»?

Nach dem letzten Zitat kannte Descartes Vesals De humani corporis fabrica
libri VII, was nicht iiberrascht. Hingegen fillt auf, daB Descartes sich beziiglich
seiner anatomischen Ansichten auf eigene Tiersektionen beruft, was gegeniiber
Vesal anatomiehistorisch einen prinzipiellen Riickschritt bedeutet1?. Aber auch
in der Physiologie ging Descartes selbstindige Wege. Er kannte jedenfalls das
1628 erschienene grundlegende Werk von William Harvey, De motu cordis et
sanguinis'. Auf Grund eigener Untersuchungen und Uberlegungen entwickelte
er jedoch in bezug auf die Motorik der Herztéitigkeit und des Blutkreislaufes
eigene, den Ergebnissen von Harvey nur teilweise entsprechende Theorien. In
seinem vom 9.Februar 1639 datierten Schreiben an P.Mersenne findet sich zu
dieser Thematik ein besonders aufschluBBreicher Abschnitt:

«Vous me mandez qu’'vn Medecin Italien [Parisanus Venetus] a escrit contre
Herueus de motu cordis, & que cela vous fait estre marris de ce que ie me suis
engagé a escrire de cette matiere; en quoy ie vous diray franchement que ie ne
vous scaurois remercier de vostre charité en mon endroit: car il faut que vous
ayez bien mauuaise opinion de moy, puis que, de cela seul qu’on vous dit qu’vn
autre a escrit, non pas contre moy: (car, bien que ceux qui ne regardent que
I’ecorse iugent que i’ay escrit le mesme qu’Herueus, a cause de la circulation du
sang, qui leur donne seule dans la veue, ’explique toutefois tout ce qui appartient
au mouuement du cceur d’vne fagon entierement contraire a la siene); mais de
ce que quelqu’vn a escrit quelque chose, que vous imaginez estre contre moy,
sans auoir oui ses raisons, ny mesme scauoir s’il est habile homme, vous supposez
incontinent que i’ay failly. Ie voy de 1a, & de plusieurs autres telles choses, que
les bonnes raisons ont fort peu de force pour persuader la verité, ce qui me fait
presque resoudre d’oublier tout i fait a escrire, & n’estudier iamais plus que pour
moy mesme. Cependant ie veux bien qu’on pense que, si ce que i’ay escrit de cela,
ou des refractions, ou de quelque autre matiere que i’aye traitée en plus de 3
lignes dans ce que i’ay fait imprimer, se trouue faux, tout le reste de ma Philo-
sophie ne vaut rien.»12

45



Es ist eine philosophie- wie medizingeschichtlich gleicherweise merkwiirdige
Tatsache, daBl Descartes selbst seine Philosophie de facto in Frage stellt, und
zwar auf Grund seiner medizinischen Theorien. Er erklirt jedenfalls die Medizin
zu einer der Philosophie iibergeordneten Instanz, eine geistesgeschichtlich gewil3
bemerkenswerte Tatsache. Man mag auf den ersten Blick diese von Descartes an-
gefithrten Beziige zwischen Medizin und Philosophie als fragwiirdig empfinden.
Doch ist diesbeziiglich zu bemerken, dafl rund anderthalb Jahrhunderte spiiter
kein Geringerer als Immanuel Kant (1724-1804) in seinem Spitwerk, Der Streit
der Fakuliiten, die medizinische «Fakultit [...] der philosophischen sehr nahe
verwandt» sieht!3. Die Geistesgeschichte zeigt iibrigens zur Geniige, in welchem
MaBle beide Disziplinen im Laufe der Jahrhunderte oft miteinander verwoben
waren. Letztlich geht es beiden um die anthropologische Zentralfrage « Was ist
der Mensch ?»,* es sei denn, man erklire die eine als rein handwerkliche, die
andere als gedankliche « Techné», die nach sturen Regeln zu betreiben wire. Es
ist daher an sich kein absurdes Vorgehen, in der Medizin einen Censor der Philo-
sophie zu sehen — Medicina iudex Philosophiae.

Was nun Descartes im besonderen angeht, so mift er nach der eben zitierten
Briefstelle an seinen eigenen medizinischen Thesen Richtigkeit und Wahrheitsge-
halt seiner Philosopheme. Bei seiner Beweisfithrung scheint er sich freilich die
Frage nicht vorgelegt zu haben, ob die Primisse seines Syllogismus hieb- und
stichfest sei. Sie ist es nicht; Descartes ist einem «prdoton pseudos», einer «ersten
Liige», zum Opfer gefallen: Denn es steht jedenfalls fest, daf} viele seiner bio-
logischen Ansichten irrig sind 1%, Die in der « Cinquiesme partie», S.41ff., des 1637
von ihm selbst veréffentlichten Discours de la Méthode'® dargestellten Theorien
iiber Herztiitigkeit und Blutkreislauf sind bekanntlich zu einem groflen Teil
falsch. Und ebensowenig entsprechen zahlreiche, im postum erschienenen Traité
de VHomme'" aufgestellte Hypothesen den Tatsachen, wie z.B. das angeblich
vom Corpus pineale — nach Descartes Sitz des Intellekts!® — beherrschte!® «Ge-
bldse»,20 das in den Nervenstringen stattfinden und ihre Funktion ausmachen
soll21, Somit hat, scharf formuliert, Descartes selbst, und zwar auf Grund eigener
Primissen und Kriterien, das Urteil iiber seine ganze Philosophie gefiillt — «tout
le reste de ma Philosophie ne vaut rien»!

Angesichts der von Descartes eigenhiindig ins Feld gefiihrten Beziehungen zwi-
schen seiner Philosophie einerseits und seiner Anatomie und Physiologie ander-
seits ist allerdings zu beriicksichtigen, dafl — so Karl Jaspers — es keine Philosophie
gibt, «in deren Gedankengingen nicht Widerspriiche aufgezeigt wiren».?? Des-
cartes’ Selbstkritik gehort sicher in dieses Kapitel philosophischer Existenz. An-
ders verhilt es sich aber mit dem Ansatzpunkt seiner Philosophie, ihrem Ur-

46



sprung, wenn man will. Descartes geht vom methodischen und grundsiitzlichen
Zweifel aus, dessen Grundziige er in der « Quatriesme partie», S. 32 f., des Dis-
cours de la méthode niedergelegt hatte:

«le ne scay si ie doy vous entretenir des premieres meditations que i’y ay
faites, car elles sont si Metaphysiques & si peu communes, qu’elles ne seront
peutestre pas au goust de tout le monde: Et toutefois affin qu’on puisse iuger
si les fondemens que i’ay pris sont assez fermes, ie me trouue en quelque fagon
contraint d’en parler. I’auois dés long temps remarqué que pour les meurs il est
besoin quelquefois de suiure des opinions qu’on scait estre fort incertaines, tout
de mesme que si elles estoient indubitables, ainsi qu’il a esté dit cy dessus: mais
pourcequ’alors ie desirois vacquer seulement a la recherche de la verité, ie pensay
qu’il faloit que ie fisse tout le contraire, & que ie reiettasse comme absolument
faux tout ce en quoy ie pourrois imaginer le moindre doute, affin de voir s’il ne
resteroit point aprés cela quelque chose en ma creance qui fust entierement in-
dubitable. Ainsi a cause que nos sens nous trompent quelquefois, ie vouli sup-
poser qu’il n’y auoit aucune chose qui fust telles qu’ils nous la font imaginer:
Et pourcequ’il y a des hommes qui se méprenent en raisonnant, mesme touchant
les plus simples matieres de Geometrie, & y font des Paralogismes, iugeant que
i’estoit suiet a faillir autant qu’aucun autre, ie reiettay comme fausses toutes les
raisons que i’auois prises auparauant pour Demonstrations: Et enfin considerant
que toutes les mesmes pensées que nous auons estant esueillez, nous peuuent
aussy venir quand nous dormons sans qu’il y en ait aucune pour lors qui soit
vraye, ie me resolu de feindre que toutes les choses qui m’estoient iamais entrées
en I’esprit n’estoient non plus vrayes que les illusions le? mes songes.»

Das In-Frage-Stellen einer jeden Gewilheit, wie sie in diesem Zitat unumwun-
den zum Ausdruck kommt, ist eine der Stellen, auf denen Descartes’ Bedeutung
fiir die Zukunft beruht. Seine Antwort auf diesen Zweifel ist bekannt: «ie pense,
donc te suis», wie die Urform lautet?,

Fiir jetzt soll indes nur der Cartesische methodische Zweifel weiter erdrtert
werden. Descartes’ Skepsis ist nicht, wie das letzte Zitat moglicherweise den An-
schein erweckt, eine urspriingliche, einzig dem eigenen Denken entsprungene
Schépfung. Bereits in der Antike hatten ja andere schon den (philosophischen)
Zweifel propagiert und diskutiert, wobei vornehmlich auf Sextus Empiricus hin-
zuweisen ist. Dieser um 200 n. Chr. in Alexandria und Athen lebende griechische
Arzt hinterlieB in seinen Werken (Pyrrhonische Skizzen, Gegen die Mathematiker,
Gegen die Dogmatiker) eine wahre Summe, die noch heute als wichtigste Quelle
zur Kenntnis des antiken Skeptizismus, nach ihrem griéBten Vertreter Pyrrhon
aus Elis (um 360-270 v.Chr.) auch Pyrrhonismus genannt, gilt.

47



Wenn es auch moglich ist, daBl Descartes die Biicher des Sextus Empiricus
kannte?®, so mull doch, wenn bei ihm vom Zweifel die Rede ist, in erster Linie
an Michel Eyquem, Seigneur de Montaigne (1533-1592), gedacht werden. Dieser
gemeinhin unter der Kurzform «Montaigne» zitierte Anthropologe hatte in seinen
zu einem « Weltbuch» 6 gewordenen Essais, die ob ihrer Aktualitéit2” immer wie-
der ediert werden, den Zweifel als Methode in einem nicht zu iiberbietenden
Radikalismus ausgearbeitet®. Eine vergleichende Lektiire von Descartes’ philo-
sophischen Werken und den Essais fithrt unweigerlich zur Einsicht, daB} Des-
cartes sich intensiv mit Montaigne beschiftigt hatte; zwischen den zwei Denkern
bestehen geistesgeschichtlich fortwirkende Beziige. Es kann daher nicht iiber-
raschen, wenn z.B. Etienne Gilsons Ausgabe des Discours de la méthode (3Paris
1962) in ihrem kritischen Anmerkungsapparat zahlreiche Hinweise auf Mon-
taigne enthilt, was der Feststellung eines anderen modernen Philosophen — Léon
Brunschvicg — entspricht: «Descartes entreprend de répondre & Montaigne, ses
conclusions lui donnent tort sur tous les points; mais c¢’est aprés s’étre mis a son
école, aprés avoir tout accepté de lui.»?® An der Tatsache, dal Descartes Mon-
taignes Essais kannte, kann nicht gezweifelt werden. So erwihnt er in seinem
philosophisch wichtigen, vom 23.November 1646 datierten Schreiben an den
Marquis von Newcastle den Autor der Essais mehrmals mit Namen?®,

Descartes zihlt zu den groBen Lesern Montaignes3!. Aus Montaignes Essais
entnahm er den radikalen methodischen Zweifel®®; von diesem ausgehend, ent-
wickelte er ein eigenes philosophisches System, das von gréBtem EinfluB auf das
Reflektieren kommender Generationen sein sollte. «Il était réservé a Descartes
de faire une révolution dans les sciences. Il avait appris a douter, pour détromper
avant d’instruire. Son doute méthodique fut le plus grand instrument qu’on
piit rendre a ’esprit humain.»33

Dieser auf Montaigne zuriickgehende methodische Zweifel wird sich nicht nur
in der Entwicklung der Reflektierweise, sondern auch in der Evolution der Me-
dizin wirksam erweisen. Was denn anders als Zweifel am Uberlieferten treibt
etwa einen Claude Bernard (1813-1878) dazu, die verifizierbare Untersuchung
an den Beginn einer jeden exakten Forschung zu stellen3!, vornehmlich aber das
reproduzierbare Experiment an den Anfang der Physiologie3® ? «Le douteur est
le vrai savant.»3

Nun geht aber in einer Art dialektischer Bewegung dieser grundsitzliche Zwei-
fel in ganz besonderem MaBle auf biologische Gegebenheiten zuriick. Schon Sextus
Empiricus berief sich in seinen Pyrrhonischen Skizzen auf medizinische und natur-
wissenschaftliche Beobachtungen?’. Montaigne wird in seinem zwélften Kapitel
des zweiten Buches der Essais, in der « Apologie de Raimond Sebond»,3 diese

48



Argumente iibernehmen, sie weiter ausbauen und zu einem der Pfeiler seiner
anthropologisch orientierten Philosophie machen. Schon diese Beziige rechtferti-
gen es, in Michel de Montaigne eine die Medizingeschichte interessierende Gestalt
zu sehen.

Es ergibt sich: Durch den Descartes zugeschriebenen Einflul auf die Evolution
der Reflektierweise wurden die Verdienste seiner Vorginger in vielerlei Hinsicht
vergessen oder iibersehen. Die chronologische Einordnung und geistesgeschicht-
liche Richtigstellung des Cartesischen Grundgedankens, des radikalen Zweifels,
mindert Descartes’ Bedeutung sicher nicht, am allerwenigsten seine Pionier-
leistung als Mathematiker. Andererseits zeigt Descartes, daB} auch beim hervor-
ragenden Denker «die Unabhiingigkeit des Philosophen im Menschen falsch wird,
wenn ein Stolz darin liegt»,3® kurz, daf auch das Genie der «condition humaine»,
wie Montaigne die menschliche Grundbefindlichkeit bezeichnet, unterworfen ist.

Anmerkungen

Zu den hier verwendeten philosophischen Termini vgl. u.a. in Johannes Hoffmeister,
Wérterbuch der philosophischen Begriffe, 2. Aufl., Hamburg [1955], die Stichworte «Car-
tesianismus», S.133f., «cogito, ergo sum», S.141f., und «de omnibus dubitandum»,
S.160.

Dieser «formulierte Grundsatz» der Cartesischen Metaphysik und «Hauptsatz der
neueren abendlindischen Philosophie iiberhaupt» (Johannes Hoffmeister, a.a.0., S.141)
soll in der vorliegenden Studie nicht weiter erortert werden.

3 Vgl. hierzu das postum erschienene Werk: PETRI GASSENDI / DISQVISITIO / ME-
TAPHYSICA. / Seu /| DVBITATIONES, /| ET INSTANTIAE : / Adversus /| RENATI
CARTESII / Metaphysicam, & Responsa. / [Titelvignette] /| AMSTERODAMI, Apud
IOHANNEM BLAEV, /M DCXLIV. — Aber schon vor dieser 337 Seiten umfassenden
Publikation, noch zu Lebzeiten Descartes’ und Gassendis, hatte Descartes Gassendis
«dubitationes et instantias» und seine eigenen diesbeziiglichen «responsa» in seinem
groflen Werk, Meditationes de prima philosophia, *Paris 1641, verdffentlicht (S. 355 bis
551).

Siehe hierzu die von Johannes Hoffmeister gegebene summarische Ubersicht, a.a.O.,
S.141f.

Friedrich Nietzsche, Jenseits von Gut und Bése, 5. Hauptstiick, 191.

1d., Ecce homo, «Der Fall Wagner», 3.

Karl Jaspers, Descartes und die Philosophie, 4., unverinderte Aufl., Berlin 1966, S. 5f.
(Euvres de Descartes, publiées par Charles Adam & Paul Tannery, Correspondance II,
Paris 1898, S. 480. — Wir geben hier wie in allen folgenden Zitaten den Originaltext ein-
schlieBlich allfilliger Druckfehler buchstabengetreu wieder.

¥ A.a.0., 8, 525,

@ = & o

. 49



10

11

12

13
14
15

16

17

50

Ob Descartes sich spiiter an Sektionen an der menschlichen Leiche beteiligte, soll hier
nicht weiter untersucht werden. Er wich jedenfalls nie von seinen angeblich durch Tier-
sektionen gewonnenen Ansichten ab.

So findet sich z.B. schon in der Urausgabe von 1637 des Discours de la Méthode (genauer
Titel s. unten Anm.16), in der « Cinquiesme partie», S. 51 die Marginalie: « Heruaeus de
motu cordis.» — Auf Grund eingehender Konfrontation des Urtextes mit modernen
Editionen scheint es mir ratsam, auf Descartes’ authentischen Text buchstabengetreu
zuriickzugreifen. Es ist mir ein Bediirfnis, den Herren Konservatoren der Bibliothéque
Nationale in Paris meinen Dank auszusprechen fiir die Bereitwilligkeit, mit der sie mir
die seltenen Werke zur Verfiigung stellten.

(Euvres de Descartes, Correspondance 11, a.a.0., S. 500f.

Immanuel Kant, Der Sireit der Fakultiten, «Erster Abschnitt, I, 1, C. Eigentiimlichkeit
der medizinischen Fakultédt».

So in Immanuel Kant’s Logik | Ein Handbuch zu Vorlesungen, « Einleitung, I11. Begriff
von der Philosophie itberhaupt», und in Kants Brief an C. Fr. Stdudlin vom 4. Mai 1793.
Siehe hierzu bes. Louis Chauvois, Descartes, sa méthode et ses erreurs en physiologie, Paris
1966.

Der genaue Titel dieses fiir den Cartesianismus grundlegenden, zunichst anonym er-
schienenen Werkes lautet: « DISCOURS / DE LA METHODE / Pour bien conduire sa
raison, & chercher [la verité dans les sciences. / PLUS /| LA DIOPTRIQVE. / LES
METEORES. /| ET | LA GEOMETRIE. / Qui sont des essais de cete METHODE. /
[Titelvignette] / A LEYDE |/ De I'Imprimerie de JAN MAIRE. / M D C XXXVII. /
Auec Priuilege.» — Eine Reproduktion des Titelblattes findet sich in der von Liider Giibe
besorgten franzosisch-deutschen Edition des Discours, Philosophische Bibliothek Bd. 261,
Nachdruck 1964.

In Anbetracht der Bedeutung, die diesem Werk fiir die Zukunft zukommt, soll die Ge-
schichte seiner Veroffentlichung kurz dargestellt werden: Descartes selbst hatte seine
Arbeit nicht herausgegeben. Die erste Edition erschien erst postum unter dem Titel:
«RENATUS DES CARTES / DE / HOMINE / FIGVRIS / ET /| LATINITATE DO-
NATUS / A / FLORENTIO SCHUYL, / Inclytae Urbis Sylvae Ducis Senatore, & ib-
idem / Philosophiae Professore. / [Titelvignette] / LVGDVNI BATAVORVM, / Apud
PETRVM LEFFEN & FRANCISCVM /| MOYARDVM. / M D CLXII. (Ein anderer
Abzug gibt als Verleger: « Apud FRANCISCVM MOYARDVM / & PETRVM LEF-
FEN.») Nach diesen Angaben hatte der in Herzogenbusch (’s Hertogenbosch, kurz den
Bosch, Hauptstadt der niederléindischen Provinz Nordbrabant) lebende Arzt, Botaniker,
Magistrat und Philosophieprofessor Florentinus Schuyl (1633-1670) Descartes’ Text ins
Lateinische iibertragen. Zwei Jahre spéiter kam die Arbeit in der franzosischen Original-
sprache heraus unter Beifiigung des ausfiithrlichen Kommentars von Ludovicus de La
Forge (auch Delaforge), eines um die Mitte des 17. Jahrhunderts lebenden Arztes und
cartesischen Philosophen: « L’HOMME / DE RENE / DESCARTES /| ET VN TRAITTE
/ DE LA FORMATION DV FOETVS /| DV MESME AVTHEVR. / Auec les Remarques
de LOVYS DE LA FORGE, | Docteur en Medecine, demeurant & la Fleche, | Sur le
Traitté de I’Homme de RENE DESCARTES, | & sur les Figures par luy inuentées. |
[Titelvignette] / A PARIS, / Chez CHARLES ANGOT, Libraire Iuré, rué / S. Iacques,
au Lion d’Or. / M. DC. LXIV. | AVEC PRIVILEGE DV ROY.» Das Werk hat fol-



18

19

20

gende Gliederung: 5 nicht numerierte Seiten, die Widmung an «Monseigneur de Col-
bert» enthaltend. — 62 nicht numerierte Seiten «Préface», auf letzter Seite ebenfalls das
konigliche Druckprivileg. — S.1-107 die eigentliche Abhandlung, « ’HOMME / DE
RENE / DESCARTES». - S.109-170 « LA DESCRIPTION / DV CORPS HVMAIN, /
ET DE TOVTES SES FONCTIONS; / Tant de celles qui ne dependent point de I’Ame, /
Que de celles qui en dependent. / Et aussi la principale cause de la formation de ses
membres.» Auf den Textseiten dieses Abschnittes findet sich jedoch jeweils iiber dem
eigentlichen Text die Angabe « DE LA FORMATION DV FOETVS», nach der diese
Studie gemeinhin benannt wird. — S.171-408 « REMARQVES / DE LOVIS DE LA
FORGE /| DOCTEVR EN MEDECINE, / Sur le Traitté de 'Homme, DE RENE DES-
CARTES: / Et sur les figures par luy inuentées.» — S.409-448 die von La Forge besorgte
franzosische Ubersetzung des lateinischen Vorwortes von Florentinus Schuyl der Aus-
gabe von 1662. — Anschlielend 8 nicht numerierte Seiten mit der Inhaltsangabe. — Ein
besonderes Problem bilden die Abbildungen. Nach den Titeln beanspruchen sowohl
Schuyl wie de La Forge, eigene Bilder beigefiigt zu haben. Leider ist das authentische
Manuskript verlorengegangen ; Kopien davon gingen noch zu Lebzeiten Descartes’ durch
verschiedene Hinde, vgl. Descartes’ Brief an P. Mersenne vom 23. November 1646, —
Unsere Zitate aus dem Traité de I’ Homme sind ausnahmslos der Edition des Jahres 1664
entnommen.

«Inihr [der Glandula pinealis] suchte Cartesius den Sitz der Seele, — fand ihn aber nicht»,
bemerkt Joseph Hyrtl vielleicht etwas sarkastisch (Lehrbuch der Anatomie des Men-
schen, 20, Auflage, Wien 1889, S. 904). Doch soll Descartes selbst in seinem Traité de
Y'Homme, a.a.0., S. 73, zu Worte kommen: «Or entre ces figures, ce ne sont pas celles
qui s’impriment dans les organes des sens exterieurs, ou dans la superficie interieure du
cerueau, mais seulement celles qui se tracent dans les esprits sur la superficie de la
glande H, ot est le siege de I’Imagination, & du sens commun, qui doiuent estre prises
pour les idées, c’est a dire pour les formes ou images que I’Ame Raisonnable considerera
immediatement, lors qu’estant vnie a cette machine elle imaginera ou sentira quelque
objet.» — Unter der «glande H» ist immer das Corpus pineale zu verstehen, wie aus den
beigefiigten Abbildungen hervorgeht. — Schrigdruck im Original.

A.a.0., S. 87f.: «Considerez aussi que les seuls mouuemens de la glande H, sont suffisans
pour changer la situation de ces tuyaux, & en suitte toute la disposition du corps de I’ceil,
ainsi qu’il a tantost esté dit en general qu’ils peuuent faire mouuoir tous les mem-
bres.»

A.a.0., S, 57f.: «Si vous auez iamais eu la curiosité de voir de prés les orgues de nos
Eglises, vous s¢auez comment les soufflets y poussent ’air en certains receptacles,
qui ce me semble sont nommez a cette occasion les porte-vents, & comment cet air entre
de la dans les tuyaux, tantost dans les vns, tantost dans les autres, selon les diuerses
facons que 'organiste remué ses doigts sur le clauier. Or vous pouvez icy conceuoir que
le cceur & les arteres, qui poussent les esprits animaux dans les concauitez du cerueau de
nostre machine, sont comme les soufflets de ces orgues, qui poussent 1’air dans les porte-
vents; & que les objets exterieurs, qui, selon les nerfs qu’ils remiient, font que les esprits
contenus dans ces concauitez entrent de la dans quelques-vns de ces pores, sont comme
les doigts de 'organiste, qui, selon les touches qu’ils pressent, font que l'air entre des
porte-vents dans quelques tuyaux.»

51



21

22

23
24

26

27

28

29

30

31

32

33

34

52

A.a.0.,8.15: «Voyez donc icy par exemple le nerf A, dont la peau exterieure est comme
vn grand tuyau, qui contient plusieurs autres petits tuyaux b, ¢, k, I, &c. composez
d’vne peau interieure plus déliée ; & ces deux peaux sont continués auec les deux K, L,
qui enuelopent le cerueau M, N, 0. Voyez aussi qu’en chacun de ces petits tuyaux, il y a
comme vne moélle, composée de plusieurs filets fort déliez, qui viennent de la propre
substance du cerueau N, & dont les extremitez finissent d’vn costé a sa superficie inté-
rieure qui regarde ses concauitez, & de ’autre aux peaux & aux chairs contre lesquelles
le tuyau qui les contient se termine. Mais pource que cette moélle ne sert point au mouue-
ment des membres, il me suffit pour maintenant que vous s¢achiez qu’elle ne remplit pas
tellement les petits tuyaux qui la contiennent, que les esprits animaux n’y trouuent
encore assez de place, pour couler facilement du cerueau dans les muscles, ol ces petits
tuyaux, qui doivent icy estre comptez pour autant de petits nerfs, se vont rendre.»
Dabei steht eine eingefiigte Abbildung, auf die im Text verwiesen wird.

Karl Jaspers’ Vorwurf an die Philosophie wiegt schwer: « Der Widerspruch ist Kenn-
zeichen der Unrichtigkeit. Er ldf3t keine Ruhe. Er mul} aufgelést werden. Aber es gibt
keine Philosophie, in deren Gedankenfiguren nicht Widerspriiche aufgezeigt wiiren»
(Die grofien Philosophen, Miinchen [1959], S. 86).

«les illusions le mes songes», Druckfehler, statt: «les illusions de mes songes».
Discours de la méthode, a.a.0., S. 33. Im Original durch Schrigdruck hervorgehoben.
Die Werke des Sextus Empiricus erschienen schon im 16. Jahrhundert im Druck.

«Die Essais sind ein Weltbuch geworden» (Hugo Friedrich, Montaigne, 2., neubearbei-
tete Auflage, Bern und Miinchen [1967], S. 9).

Vgl. hierzu beispielsweise Pierre d’Espezel, Présence et actualité de Montaigne, Paris
[1957].

Vgl. diesbeziiglich z. B. meine Untersuchung «Que sais-je ? Contribution & I’étude de la
gnoséologie de Montaigne I», Bulletin de la Société des Amis de Montaigne, 5° série, n° 16,
1975, S. 15-36.

Léon Brunschvicg, Descartes et Pascal Lecteurs de Montaigne, Neuchatel 1945, S. 97.
Dem damaligen Brauch gemif} schrieb Descartes « Montagne», was aber « Montaigne»
ausgesprochen wurde.

«La fortune a donné & Montaigne les lecteurs les plus assidus et les plus fervents qu’auteur
ait pu souhaiter: RENE DESCARTES et BLAISE PASCAL» (Léon Brunschvicg,
a.a.0., S.9).

Die Frage, welches wohl die Griinde sind, daBl die zwischen Montaigne und Descartes
bestehenden Beziige im allgemeinen wenig bekannt sind, mag Léon Brunschvicg be-
antworten (a.a.0., S.130): «La plupart des commentateurs de Descartes ont été des
philosophes de profession qui n’ont guére lu que par distraction les Essais de Montaigne;
ceux de Montaigne ont été le plus souvent des hommes de lettres qui ont reculé devant
la méditation des Essais scientifiques de Descartes. C’est pourquoi n’ont pas toujours
été suffisamment mis en relief les rapports de solidarité tout a la fois et d’opposition qui
nous ont paru exister entre les deux ceuvres.»

Etienne Tourtelle, Histoire philosophique de la Médecine depuis son origine jusqu’au
commencement du 18° siécle, tome second, Paris, an XII (1804), S. 382. — E. Tourtelle
war Professor der Medizin, zuerst in Besangon, dann in Strashourg.

Claude Bernard, Introduction & P'étude de la médecine expérimentale, Paris 1865 [Uraus-



35

36
37
38

39

gabe], 1I. Kapitel, § 6, S. 85f.: «Je résumerai le paragraphe précédent en disant qu’il
me semble n’y avoir qu’une seule forme de raisonnement : la déduction par syllogisme.
Notre esprit, quand il le voudrait, ne pourrait pas raisonner autrement [...]. Mais
pour trouver la vérité scientifique, il importe peu au fond de savoir comment notre esprit
raisonne ; il suffit de le laisser raisonner naturellement, et dans ce cas il partira toujours
d’un principe pour arriver a une conclusion [ ... ]. Ce précepte général, qui est une des
bases de la méthode expérimentale, c’est le doute.»

Id., a.a.0., S. 90f. : «Quand Descartes [Hinweis auf Descartes’ Discours de la méthode |
part du doute universel et répudie I’autorité, il donne des préceptes bien plus pratiques
pour ’expérimentateur que ceux que donne Bacon pour I'induction. Nous avons vu, en
effet, que c’est le doute seul qui provoque ’expérience [ ... ]. Toutefois, quand il s’agit
de la médecine et des sciences physiologiques, il importe de bien déterminer sur quel
point doit porter le doute.»

Id., a.a.0., S. 91.

Vornehmlich im 1. Buch, 14. Kapitel.

Der tiefere Anlaf} zu diesem grof3ten Kapitel der Essais lieferte das Werk Liber creaturarum
sive de homine, spiter auch Theologia naturalis genannt, des im ersten Drittel des 15. Jahr-
hunderts in Toulouse dozierenden Arztes, Philosophen und Theologen Raimundus Se-
bundus. Dieser auch Sibiude und &hnlich genannte Autor ist in der Medizingeschichte
wenig bekannt.

Karl Jaspers, Kleine Schule des philosophischen Denkens, Miinchen [1965], S.171.

Summary

Although the reasoning of Descartes had a great influence on modern philosophy, his method
of thinking was disapproved by some. Strange to say Descartes himself jeopardized his own

theories by emphasizing his medical views which were mostly wrong. As to the origin of his
reflection — methodical and thorough-going doubt — we must put stress on the fact that this
doubt had already been formulated by Michel de Montaigne in the sixteenth century in his

Essats in a manner that hardly could be surpassed.

Dr. med. et phil. René Bernoulli
Amselstralle 35
4059 Basel

53



	Descartes' Grundgedanken in medizinhistorischer Sicht

