
Zeitschrift: Gesnerus : Swiss Journal of the history of medicine and sciences

Herausgeber: Swiss Society of the History of Medicine and Sciences

Band: 35 (1978)

Heft: 3-4

Artikel: Zwei Interpretationen zum Hippokratischen Eid

Autor: Kudlien, Fridolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-541292

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-541292
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zwei Interpretationen zum Hippokratischen Eid

Von Fridolf Kudlien

Den beiden folgenden Beiträgen ist gemeinsam, daß sie zwei Kerngelübde des

«Eides» - das eine so umstritten, daß man es schließlich aus dem Text entfernen
wollte - aus berufsethischen Grundvorstellungen althippokratischer Arzte heraus

erklären wollen. Sie wenden sich also dagegen, dem «Eid» den Charakter einer
Exklusivität — sei es einer pythagoreischen (Edelstein), sei es sonst irgendeiner
«absoluten Ausnahmestellung» (J.H.Wolf1) - zu geben. Insofern soll uns der

«Eid» durchaus wieder zu einem hippokratischen Dokument werden. Ob er
dennoch, und zwar wegen seines berufsethischen Rigorismus, in der Antike das

«Dokument einer Minderheit» war (um eine früher benutzte Formel aufzugreifen),

ist eine Frage, die berechtigt bleibt (s. Abschnitt 2).

1. Wie religiös ist der «Eid»?2

Ein Eid, Symbol einer «unlösbaren Verkettung von Religion, Moral und Organisation

der Gesellschaft überhaupt» (Burkert), ist im alten Griechenland (wie in
anderen alten Gesellschaften) ursprünglich ein religiöser Akt, zu dem ein Ritual
(Eidopfer) und gegebenenfalls, als Ort der Eidesleistung, ein Heiligtum gehören3.

Beim Hippokratischen Eid ist nichts von Opfer und Heiligtum wahrzunehmen.
Bemerkenswert ist aber vor allem auch, daß der ursprüngliche Charakter des

Eides als «Selbstverfluchung» beziehungsweise «Weihung der eigenen Person an
die Gottheit»4 sowie der höchst konkrete Aspekt der Vernichtung für den

Eidbrüchigen, wie er typisch ist für den echt religiösen Eid5, bei Hippokrates ganz
abgeblaßt, profaniert ist («wenn ich aber verstoße und meineidig werde, das

Gegenteil dessen» - das heißt Ruhmlosigkeit).
Wir wollen also für unser Thema nicht von der Nennung der Götter am Anfang

ausgehen - sie wird hier wohl als formelhaft, zwar typisch für einen Eid, aber

nicht Zeichen einer spezifischen Religiosität, zu nehmen sein -, sondern von dem

mit äyvwg xal öotcog beginnenden Satz, dem «Höhepunkt des Eides», der «Mitte
der Pflichtenlehre».6

Die genannten griechischen Worte werden in den bekanntesten Übersetzungen
moderner Altertumswissenschaftler einhellig aufgefaßt: ayvcög «heilig» (Müri,
Deichgräber), «hehr» (Dölger), «rein» (Edelstein, Diller); ooiwg «heilig» (Döl-
ger, Edelstein), «fromm» (Diller), «rein» (Müri, Deichgräber). Mit dieser

Übersetzung — und allein mit ihr — kommt ein unverkennbar hochreligiöser Ton in den

«Eid».7 Hohe Religiosität setzen auch die genannten Wissenschaftler, unter

253



Berufung auf die beiden in Frage stehenden Worte, als selbstverständlich voraus8.
So wäre denn der «Eid» doch ein Dokument hoher ärztlicher Religiosität und

spezifisch religiöser Berufsmoral, die den Schwörenden zu einem «life almost

saintly» verpflichtete9 Sollte etwa äyvög hier den gleichen Beiklang haben wie

evayrjg in echt religiösen Eiden, wo letzteres «geradezu den Begriff der Heiligkeit

einzuschließen scheint»10?

Alle, die dieser Auffassung zuneigen11, verfahren, fürchte ich, voreilig und

kurzschlüssig: Gewiß können äyvög und öaiog in eindeutig religiösem Kontext
stehen und haben dann die in den obigen Ubersetzungen anklingende religiöse

Bedeutung. Sie kommen aber auch in eindeutig profanen Kontexten vor und
haben dann eine moralische, aber nicht spezifisch religiöse Bedeutung. Bisher
scheint nur Bolkestein12 aufgrund philologischer Beweisführung (jedenfalls für
OGlog) eine religiöse Bedeutung der beiden Adjektive im «Eid» abgelehnt und
dafür eine profan-moralische (s.u.) vorgeschlagen zu haben. Dem ist Dölger
nachträglich gefolgt13 (ihm kam es, wie er nun andeutete, nicht so sehr auf eine

spezifisch religiöse, sondern auf Herausarbeitung einer ethischen Gesinnung und
Motivation im «Eid» an).

Im folgenden wollen wir die profan-moralische Bedeutung beider Worte nochmals

deutlich machen und dann diskutieren, ob nicht eher diese im «Eid»
vorauszusetzen ist (womit der Hauptanhaltspunkt, den «Eid» als hochreligiöses
Dokument aufzufassen, entfiele).

Von seinen indo-europäischen Ursprüngen her ist äyvog, nach Benveniste14,

zwar zunächst im religiösen Bereich anzutreffen, aber zu unterscheiden von äyiog
(«sacred») wegen seiner Eignung zu «nicht sehr präzisem Gebrauch»15 (das

heißt für uns, zu weiter Anwendung). In äyvög steckt, wie in seinen indoeuropäischen

Verwandten, «the idea of rigid conformity to a norm"16: Wer diese

Norm erfüllt, ist «sauber», zunächst rituell, dann aber, wie nach der «unpräzisen»

Natur des Wortes zu erwarten, auch in profan-moralischer Beziehung.
Dieser «Ethisierung» des Wortes ist Williger nachgegangen17. In der Tat finden

wir schon in Pindars Wettkampfdichtung (Olympien 3,21) die äyvä XQLGig, den

«lauteren» (Wolde) oder, noch treffender, «sauber-unparteiischen Schiedsspruch»

(«gerecht» übersetzt hier Williger18). Bei anderen Autoren der klassischen Zeit
steht das Wort neben öixaiog «gerecht» und bedeutet dann etwa «frei von
Charakterfehlern».19 Besonders zu beachten ist das Vorkommen in Inschriften,
wo Amtsführung und Charakter eines Funktionärs im Profanbereich gelobt werden.

Auch dafür gibt Williger Belege20. Das für uns Wichtigste: Hier bezeichnet

äyvsia «honourable conduct»21; äyve xal tilgte (oder Plural) «Du Integrer
[«Verehrter» übersetzt, weniger glücklich, Preisigke] und Vertrauenswürdiger» ist eine

254



für Akklamationen von profanen Amtsträgern belegte Formel22; im gleichen
Zusammenhang kommen die Wortpaare ayvog xal Öixaiog «integer und gerecht»2®
und äyvmg xal d/iSfiTltmg «integer und untadlig»24 vor. Wenn ein scharfsinniger

Analytiker griechischer Ethik wie Adkins zwar zugibt, ayvog habe gelegentlich

einen «strongly moral» Sinn, aber dennoch behauptet, es sei «of no use in
moral contexts», da es nicht «purely moral», seine «logic» nicht die von «moral
words» sei25, dann übersieht er die Gesamtbezeugung des Wortes und gibt dessen

religiösem Gebrauch zu einseitiges Gewicht — griechische «Vulgärmoral» war im
profan-moralischen Gebrauch von ayvog offenbar frei von solchen Skrupeln.

Für oaiog ist Ahnliches hervorzuheben: Die «paradoxe» Tatsache (Ben-
veniste), daß es von Anfang an dienen konnte zur Bezeichnung von «what is

sacred as [to] what is profane», erklärt sich nach Benveniste26 dadurch, daß

«the term is applied to what is prescribed and permitted by divine law, but with
reference to human relations».27 Das heißt, daß «the duties called 'hosia'

are duties towards men».28 Darin unterscheidet sich nach Benveniste oaiog von
legog, welches immer mit Bezug auf Götter steht. So kann oaiog auch in
profanmoralischem Kontext gebraucht werden und bedeutet dort etwa «legal» oder

«procedurally correct» und seine Negation ävoaiog etwa «dishonesty»,
«ingratitude», «objectionable character», «political blackmail», «unpatriotic
argument».29 Auch ist wieder das Vorkommen in inschriftlichen profanen Ehrungen
bemerkenswert: Einem Amtsträger wird bescheinigt, er habe «ihm Anvertrautes

'loyal' (öaicog) bewahrt»30; ein Epheben-Zuchtmeister wird gelobt, weil er «sich
auch um das meiste andere mit aller Pflichttreue/Bechtschaffenheit (öaiörrjg)
kümmerte und alle [Epheben] gesund und wohlbehalten erhielt [dieTrfgrjaev -
man denke an diarrjQ^aco in unserer «Eid»-Passage]»31; in einer pergamenischen
Ehreninschrift wird Vortrefflichkeit der Verwaltung mit der Formel xadaoojg xal
öixalcog xal öaicog «sauber, gerecht, gesetzestreu» bestätigt32. Wir brauchen uns

unter diesen Umständen wohl nicht zu fragen, «ob bei diesem Wort nicht immer
der Aspekt öaiötrjg TtQog rovg &sovg bestimmend geblieben ist» (P.Herrmann
brieflich): So häufig dieser spezifisch religiöse Aspekt des Wortes auch bezeugt
ist — seine profan-moralische Bezeugung reicht daneben aus, um eine solche

Frage unnötig zu machen und oaiog als hierin eindeutig gleichartig mit ayvog
zu erweisen. Wenn van der Valk33 die religiöse Bedeutung von oaiog primär
betont, dann gilt für ihn die gleiche Kritik wie für Adkins: er übersieht die

profan-moralische Bezeugung und damit die Gesamtbezeugung des Wortes.
Dieser philologische Befund muß ernstgenommen werden: Die Frage ist nun

unabweisbar, ob im «Eid» eine spezifisch religiöse Bedeutung unserer beiden

Worte angenommen werden muß, oder ob nicht gerade in einer berufsethischen

255



Ärzte-Verpflichtung der profan-moralische Sinn viel näherläge. Daß beide Worte
hier Moralisches meinen, ist ja klar. Nur müssen sie eben deshalb nicht spezifisch

Religiöses (generell Frömmigkeit, speziell rituelle Reinheit) meinen. Es gibt eine

griechische «popular morality», die nicht nur unabhängig von philosophischer
Ethik ist34, sondern auch derart in eine «identification of the patriotic, the law-

abiding and the pious» mündete, daß eben deshalb bei Worten wie unseren

Adjektiven, die ebenso der Religion verbunden wie der Profanierung fähig waren,
«sometimes it is not easy to make any clear connection with religion».35

Wer nun immer noch, unter Berufung auf unsere Adjektive, eine spezifische

Religiosität des «Eides» behauptet, hat die Beweislast zu tragen. Das Beibringen

bloßer Ähnlichkeiten schafft keinen Beweis: Wenn die Satzung eines lydischen
Privatkultes (frühes 1.Jahrhundert v.Chr.) dem das «Haus» Betretenden
vorschreibt, er dürfe kein Gift und kein Abtreibungsmittel verabreichen und müsse

sexuell sauber bleiben (das heißt, nur mit dem Ehepartner verkehren, keine

Sklaven, Unmündigen, Geschlechtsgenossen sexuell mißbrauchen)36, dann ist das

zwar frappant ähnlich einigem im «Eid». Aber beide Dokumente gehören ja in

ganz verschiedene Kontexte: Im Kultgesetz ist das nur von «Reinen» zu
betretende «Haus» ein Kulthaus, und seine Gebote und Verbote sind motiviert
durch Rücksicht auf Götter und Umgang mit diesen. Der Inhalt der Kultgebote
jedoch ist, an sich genommen, nichts als gewöhnliche «gute griechische Moral»

(Nilsson). Diese hat der «Eid»-Verfasser, neben fachspezifischeren hippokrati-
schen Moralvorstellungen, seiner Berufsethik zugrunde gelegt (er ist dabei

allerdings so strikt, daß er bekanntlich in einigen Forderungen von Gepflogenheiten
anderer Hippokratiker abweicht; s. auch Abschnitt 2). Seine Motive dabei aber

sind ausdrücklich, und ausschließlich, beruflich-ärztliche: Rücksicht auf den

«Nutzen der Patienten», Wunsch nach «Ruhm bei allen Menschen für alle Zeit»
(ein typisch griechisches, in Ehreninschriften als (piXoxijxia, (piXobo'^ia oder

ähnlich bezeichnetes Motiv). Von religiöser Motivation und Rücksicht (etwa auf

«Befleckung» als «größten Schaden», Deichgräber) ist hier nichts zu sehen.

Dasselbe gilt für ein anderes, unsere Adjektive verwendendes Zeugnis, den Spruch,
der über dem Eingang des Asklepiostempels in Epidauros stand37: «äyvög muß
der sein, der in den Tempel geht; äyveirj heißt, oaia zu denken». Die beiden

Worte haben hier natürlich religiösen Sinn. Es ist ja ein Tempel und ein (übrigens
nicht nur als Heiler fungierender) Gott, die entsprechende Gesinnung und
entsprechendes Verhalten fordern. Daß Asklepios daneben auch Patron der Ärzte

ist, darf nicht dazu verleiten, zwei wesensmäßig ganz verschiedene Sphären wie

Tempel/Kult und reguläre ärztliche Praxis aufeinander zu beziehen.
So plädiere ich dafür, unseren «Eid»-Passus mit Bolkestein («rein en recht-

256



Schapen») zu übersetzen als «integer und rechtschaffen/gesetzestreu werde ich
mein Leben und mein Fach (rs%vrj) bewahren». Der Mediziner O.Körner hätte
demnach mit seinem «ohne Fehl und unbescholten» Richtiges erfaßt. Ich meine

nunmehr, daß die religiöse Interpretation von äyvcüg y.al öaimg zu den anderswo88

diskutierten «overstatements» zu rechnen ist; daß die profan-moralische Deutung
dieser Worte einen weiteren Beleg für die früher von mir untersuchten Beziehungen

zwischen ärztlicher und «populär» Ethik in Griechenland liefert; daß weder
die Gebote und Verbote des «Eides» (auch nicht sein Schweigegebot, dessen

Ausdruck ägQrjra zwar auch in Mysterien vorkommt39, im «Eid» aber offenbar «guter
griechischer Moral» entspricht40) noch sein «covenant»41 irgendeine spezifische

Religiosität (über die übliche offizielle hinaus) bezeugen.

2. Warum keine Blasensteinoperation?

Das Gelübde ov xefxeiü de ovöe iirjv Xe&tmvrag hat besonders viel Befremden

hervorgerufen42. Es enthält ein sprachliches und ein sachliches Problem, untrennbar

miteinander verknüpft, die sich mit Diller43 so formulieren lassen: «(Dieser
Satz) wäre weniger überraschend, wenn er nur eine Ablehnung der Operation
des Blasensteins enthalten würde. Doch lassen sich diese Deutungen mit, dem

griechischen Text weniger leicht vereinbaren». Zu denen, die dieses Gelübde nur
auf Blasensteinoperation, nicht auf chirurgisches Eingreifen überhaupt, beziehen,

gehörte Deichgräber44. Er kam jedoch später45 dazu, den ganzen Satz (bis ngrj^iog
vrjaöe) aus dem Text auszuschließen («es fehlt uns... jede Sicherheit, diesen

Passus im Zusammenhang des Eides zu erklären»). In dieser Skepsis war Jones46

vorangegangen, der hier «an addition of late but uncertain date» vermutete.
Vor der sprachlichen Erklärung der entscheidenden Partikeln ovöe /ir/v wollen

wir das Sachliche von einem, wie uns scheint, bisher vernachlässigten Gesichtspunkt

aus diskutieren. Bezöge sich unser Gelübde auf generellen Operationsverzicht,

dann wäre es in der Tat überraschend und widerspräche antiker Praxis
kraß. Beziehen wir es aber zunächst vor allem auf Blasensteinoperation, dann

fügt es sich voll in den Rahmen althippokratischer Anschauungen. Einschneiden

in die Blase galt hier als schädlich/gefährlich: «Eine durchtrennte Harnblase
wächst nicht zusammen» (Morb. I 8, Ende); «man stirbt, wenn man verletzt
wirdan... der Harnblase» (ebd.13; vgl. Coac.499). Die dem zugrundeliegende
Vorstellung und Erklärung lautete: «Die Harnblase ist gänzlich sehnig (vevQcaörjg)»

(Anatom. 1).Wenn man eine Sehne oder etwas Sehniges durchtrennt, dann «wächst
es nicht zusammen» (Morb. 14 und 8; Aphorism. VI 19 und VII 28; Coac.494) und
verursacht «Krampf» (Morb.I 4). Man soll da also keinesfalls einschneiden

(Morb.I 10). Berufsethisch bemerkenswert ist, daß Morb. I 8 betont, ein Arzt

257



werde unter anderem wegen derartigem beschuldigt. Daher der Hinweis (ebd.),
daß es zu den «guten» therapeutischen Maßnahmen gehöre, bei Blasenstein-

kranken auf medikamentösem Wege Abgang zu schaffen.

Es liegt auf der Hand, daß der «Eid»-Verfasser, der so sehr auf dem (in alt-
hippokratischer Berufsethik obenan stehenden47) Gebot «nützen oder (doch)
nicht schaden» beharrt (vgl. das zweimalige sn d)(pe/.eirj xa/nvövTcov sowie den

Hinweis auf örjArjaiQ und ädixlrj), unter diesen Umständen wenigstens die

Blasensteinoperation ablehnen mußte. Läßt sich das auch vom Sprachlichen her

untermauern

ovds nimmt man an unserer «Eid»-Stelle gewöhnlich als verstärkende
Negation48. So kann es gebraucht werden. Falsch ist aber, wenn man nur an diese

Möglichkeit denkt und behauptet «ovds always means 'not even'».49 Auch bei

pirjV denkt man hier nur an die beteuernde60 oder einen Extremfall betonende

(«sogar»; in Verneinungen «[nicht] einmal») Bedeutung, während auch dies nur
eine der Ubersetzungsmöglichkeiten ist. Selbst Denniston, hervorragender Kenner

des griechischen Partikelgebrauchs, versteht ovds firjv im «Eid» als «not
even», fügt aber hinzu «but the whole sentence is much disputed»61 (dazu paßt
Jones'62 Bemerkung: «the firp> will strike scholars as strange»).

Denniston oder andere Darstellungen griechischen Partikelgebrauchs hätten
freilich lehren können, daß es weitere Ubersetzungsmöglichkeiten von ovds und

jirjV gibt, die die obige sachliche Deutung sprachlich unterstützen: ovds kann

«responsive» Verneinung («simply adding a negative idea, usually to a negative
idea either expressed or implied»63) oder, noch passender für unsere Stelle,

«duplication of negative» («ov is followed by responsive ovde»M) sein. Und für
liiqv paßt hier besonders ein «progressiver» Gebrauch («marking the transition
from major to minor premise»65), ov XEj.lBlo «ich werde nicht schneiden» wäre
dann die erste «negative idea», ein «major premise»; ovds jLvfjv Al&ubvrag wäre
das «responsive» negative Gelübde, das entsprechende «minor premise». Der

ganze Satz wäre demnach zu übersetzen: «ich werde nicht schneiden, jedenfalls
Steinleidende nicht».

Kein sprachliches, aber ein sachliches Problem bietet der Ergänzungssatz

sxx(OQi]Oa) ds SQyaxrjaiv avdodai norf^iOQ xfjods «aber ich werde (das) Männern,

die diese Tätigkeit ausführen, überlassen».56 Wer ist damit gemeint?
Spezialisten, wie man gewöhnlich annimmt — also die von Ärzten unterschiedenen

Chirurgen oder, spezieller, Lithotomen? Solche Trennung der Chirurgie von der

Medizin, solche Spezialisierung ist nach allem, was wir wissen, ein
späthellenistisch-römisches Phänomen. Darf man es wagen, daraufhin den ganzen «Eid»
entsprechend herunterzudatieren Ich möchte lieber eine andere Interpretation

258



des Satzes zur Diskussion stellen: Der «Eid»-Verfasser hat dasselbe sagen wollen
wie der Autor von je. äodpo>v 63 («derartiges nicht einrenken, aber denjenigen
von den Ärzten einrenken lassen, der will»). Doch wenn im «Eid» mit den

«Männern» normale Ärzte gemeint sind - warum sind sie dann nicht (wie in
Tl. äoßpcpv) so genannt? Vielleicht, weil dem «Eid»-Verfasser (wie dem Autor
von Tl. äoßpmv) Ärzte, die zu den kritisierten Eingriffen bereit waren, nicht einem
hohen berufsethischen Anspruch genügten. Sie gehörten für ihn sicher in die

Kategorie, von der andere Hippokratiker sagen, daß es der Bezeichnung (Aoyog,

(prjfArj) nach viele Ärzte, der Sache (epyov, xts'/vrj) nach nur wenige richtige Ärzte

gibt (n. XE'/vrjQ 8; No/log 1, vgl. 4); solche Ärzte «dem Namen nach» heißen auch

«Un-Arzt» (aviaxQOQ, vgl. Hipp. üaQayyeXiai 7 und Aristoteles 191 b 7; auch

der Ausdruck ijfj laxpoi in Hipp. n. Öialxrjg o£ea>v 6 [Zählung Kühlewein]
scheint mir diese Art Ärzte, von denen sich der Autor polemisch-kritisch distanziert,

zu meinen57). Vielleicht hat der «Eid»-Verfasser deshalb, in hippokrati-
scher Manier, durch eine entsprechende Umschreibung das «Un-Ärztliche» an
den gemeinten Personen herausstellen wollen.

Hiermit spiegelt der «Eid» sicherlich keine «degradation of surgery» im Sinne

der späteren Trennung von Chirurgie und Medizin58. Sondern es zeigt sich hier -
nicht der ganzen, sondern der operativen Chirurgie gegenüber - eine bei hippo-
kratischen Internisten koischer Prägung vorgebildete, bei dem Hippokratiker
Galen noch einmal scharf ausgeprägte Haltung, für die «in der überwiegenden
Zahl chirurgischer Krankheitsfälle der operative Eingriff nicht einer echten
Heilung gleichgesetzt, sondern zu einer dubiosen 'ultima ratio' entwertet» ist59. Daß
das «.. .jedenfalls Steinleidende nicht» in hippokratischer medizinischer Anschauung

gründet, sahen wir. Das generelle «ich werde nicht schneiden» mochte
medizinisch, wie gesagt, der Haltung konservativer Internisten entsprechen. Als
berufsethisches Gelübde aber unterwirft der ganze Passus die operative Chirurgie
einer höchst strikten Auffassung des Gebots «nützen oder (doch) nicht schaden».

Dies ist, im «Eid», ein deutliches Zeichen jenes eingangs angesprochenen
berufsethischen Rigorismus. Hippokratiker, für die das Schneiden unproblematische
Standardtherapie war (vgl. Aphorism. VII 87) — ebenso wie es dies seit je für
das nichtärztliche Publikum war (vgl. Heraklit Vors. B 58 und Piaton «Staat»
426b) -, konnten wohl kaum dem schneidefeindlichen Gelübde des «Eides»
beipflichten. Der «Eid» führte überdies mit seinem Rigorismus noch in ein besonderes,

den Blasensteinschnitt betreffendes Dilemma: Wenn kein medikamentös
bewirkter Steinabgang möglich war und die Operation unterblieb, dann litt (falls
kein Sehneidewilliger dawar) der Patient furchtbar, starb womöglich — Schädigung

durch Unterlassung also für den «Eid»-Verpflichteten, und damit krasser

259



Verstoß gegen das Gebot «nützen oder (doch) nicht schaden»! Ein späterer
Hippokratiker zeigt, wie man in diesem Dilemma, berufsethisch abwägend,
anders entscheiden kann: Laut Aretaios ist «ein großer Stein [in der Blase] unheilbar,

denn er zerbröckelt nicht durch Trinken oder ein auflösendes Medikament.
Geschnitten aber wird nicht ohne Schaden und wenn auch der Patient der

Todesgefahr entrinnt [nämlich durch Operation], folgt ihm chronischer Harnfluß;

selbst falls das ungefährlich ist, ist es für anständige Menschen nicht tragbar,

daß der Urin immer fließt» (CMG II S. 69, 21-70, 1). Aretaios weiß also,
anders als Hipp.Morb.I 8 (s.o.), daß manche Blasensteine nicht medikamentös

zum Abgang zu bringen sind. Schneiden ist hier zwar für ihn nach wie vor ein

Schädigen, kein Heilen. Dennoch: «Wenn kein Bat mehr für die Heilung ist
und der Patient vor Schmerzen umkommt, in die Pubisregion und den Blasenhals

schneiden und möglichst die Wunde zur Vernarbung bringen und heilen;
falls aber nicht, dann ist es für das Weiterleben des Patienten besser, wenn
chronischer Harnfluß entsteht, als wenn er durch Schmerz elendiglich umkommt»
(a.a.O. S. 139, 21-26). Das ist, im konkreten Fall, die Überwindung (durchaus
in hippokratischem Geist!) eines zum absoluten Gebot geronnenen und daher
ambivalenten berufsethischen Bigorismus im «Eid».

Anmerkungen
1 Dazu s. H. Dillers «Forschungsgeschichtliches Nachwort» in: L. Edelstein, Der hippo-

kratische Eid (übersetzt von K. Bartels), Zürich 1969, S. 97 f.
2 P. Herrmann (Hamburg) verdanke ich einige Hinweise auf epigraphischem Gebiet.
3 Vgl. dazu zuletzt W. Burkert, Griechische Religion der archaischen und klassischen Epoche,

Stuttgart 1977, S. 377-382.
4 Vgl. E. Williger, Hagios. Untersuchungen zur Terminologie des Heiligen, Gießen 1922,

S. 31.
5 s. Burkert, a.a.O. S. 378f.
6 Vgl. K. Deichgräber, Der hippokratische Eid, Stuttgart 1955, S. 27.
7 Vgl. Deichgräbers ältere (1933) Studie «Die ärztliche Standesethik des hippokratischen

Eides», in: H. Flashar (Hrsg.), Antike Medizin, Darmstadt 1971, S. 117: «... das einzige
(Gelöbnis), in dem ein religiöses Ethos fühlbar wird.»

8 Vgl. F.J. Dölger, Antike und Christentum 4, 1934 (Nachdr. 1975), S. 16ff. («der Hippo-
krates-Eid... läßt doch auch eine religiöse Motivierung vermuten»); L.Edelstein,
Ancient medicine (hrsg. von O. und L. C. Temkin), Baltimore 1967, S. 15 («holiness is
indicative of standards of... a more elevated character», worunter Edelstein nicht
« common religion», sondern Pythagoreisches versteht; ebd. Amn. 28 lehnt er O. Körners
«ohne Fehl und unbescholten» ab als «a translation which in no way does justice to the

meaning of the words»); Deichgräber, Der hippokratische Eid, a. a. 0. («beide Ausdrücke
entstammen dem Reinheitskult heiliger Gesetze, in denen die religiöse Befleckung der

260



größte Schaden ist»; vgl. ebd. S. 14: der «Eid» gehöre «mitten hinein in die altgriechische
Religion und Ethik»). Vgl. ferner E. L. Minar, Purity and holiness in the Hippocratic
Oath, The Classical Weekly 40, 1947, S.151f. (nimmt mit Edelstein pythagoreischen
Charakter für gegeben an).

9 Vgl. Edelstein, Ancient medicine, S. 326.
i° Ygl. Williger, a.a.O. S. 31.
11 Ich bekenne gern, dazu gehört zu haben; vgl. Documenta Geigy: a Ärztliche Ethik», 1967,

S.l, und Clio Medica 5 (1970), S. 110.
12 J. Chr. Bolkestein, "Ooiog en evaeßrfs, Amsterdam 1936, S. 62 f.
13 In: Antike und Christentum 5 (1936, Nachdruck 1976), S. 282 f.
14 E. Benveniste, Indo-European language and society (Übersetzung von «Le vocabulaire

des institutions indo-europeennes»), London 1973, S. 465 ff.
15 ebd. S. 466.
16 ebd. S. 468 (unten).
17 Williger, a.a.O. S.65-69.
18 ebd. S. 47 (unten).
19 Vgl. ebd. S. 66.
20 ebd. S. 66-68.
21 Belege bei Liddell-Scott-Jones, A Greek-English Lexicon, Supplement, s.v. dyvei'a.
22 Belege bei Friedrich Preisigke, Wörterbuch der griechischen Papyrusurkunden, s.v. dyvög

(«the expression was commonly applied to persons accepting office», Grenfell-Hunt zu
Pap. Ox. 1413,11). Für Entsprechendes in Inschriften s. L.Robert in: Studii Clasice 16

(Bukarest 1974), S.71 mit Anm. 8 (Robert übersetzt ebenfalls «integre»),
23 Vgl. Williger, a. a. O. S. 67 f.
24 Belege bei Dittenberger, Orientis Graeci Inscriptiones Selectae, Bd. II, s.v. äyvog, und

Williger, a.a.O. S. 67.
25 A.W.H. Adkins, Merit and responsibility, Oxford 1960, S. 148 Anm. 2.
26 Benveniste, a.a.O. S.461 ff.
27 ebd. S. 461.
28 ebd.
39 Vgl. K.J. Dover, Greek popular morality in the time of Plato and Aristotle, Oxford 1974,

S. 252 f.
30 Dittenberger OGIS 339 Z. 12 (2. Jahrhundert v. Chr.).
31 Dittenberger, Syll. Inscr. Graec.3 717 Z. 88 (um 100 v. Chr.).
32 Vgl. A.Wilhelm in: Jahreshefte des Osterreichischen Archäologischen Instituts 17 (Wien

1914), S. 36 (römische Zeit).
33 M. van der Valk, Zum Worte ootog, in: Mnemosyne3 10 (1942), S. 113—140.
34 Dazu vgl. Dover, a.a.O. S. 1-5.
35 ebd. S. 252.
36 Dazu vgl. zuletzt M. P. Nilsson, Geschichte der griechischen Religion, Bd. 2, München

21961, S. 290 f. (mit weiterer Literatur).
37 Zitiert bei Deichgräber, Arztliche Standesethik, a.a.O. S.118 Anm. 54; s. auch Williger,

a.a.O. S. 66.
38 Vgl. Kudlien, Clio Medica, a.a.O. S. 107-111.
39 Edelstein, Ancient medicine, S. 37 f., deutet auch dies in Richtung Pythagoreismus.

261



40 Vgl. dafür die paränetische Rede (Ps. Isokrates) «An Demonikos» § 22 new rcöv

änoQQrjTCov pr/devl Xiye, ein profan-moralisches Verschwiegenheitsgebot für den

vertrauenswürdig/anständigen Mann. (Auf die Bedeutung dieser Rede zum Verständnis
hippokratischer Berufsethik sei hier mit W. Müri, Griechische Studien, Basel 1976, S.79
Anm. 11, nochmals hingewiesen.)

41 Durch eine delphische Inschrift von ca. 360 v. Chr., hrsg. und erkl. von J. Bousquet in:
Bulletin de la Correspondance Hellenique 80 (1956), S. 579-591, ist die Existenz der

Asklepiaden als echter, profaner Familienverband (Zughörigkeit kraft Abstammung in
männlicher Linie oder Adoption) dokumentarisch erwiesen. Damit erübrigen sich

Spekulationen, daß das Lehrer-Schüler-Verhältnis im «covenant» des «Eides» eine

«most sacred relationship» (Edelstein, Ancient medicine, S.40) sei, wie sie einer pythagoreischen

Gemeinschaft (ebd. S.43 ff.) oder einem Mysterienkult bzw. der religiösen
Ursprungsform einer Gilde (so Kudlien, Clio Medica, a.a.O. S. 110) entspreche.

42 Dazu s. Edelstein, Ancient medicine, S. 26-30.
43 Vgl. seinen Übersetzungsband «Hippokrates. Schriften», Hamburg 1962, S.9Anm.
44 Ärztliche Standesethik, a.a.O. S. 99 (vgl. ebd. S.109).
45 In: Der hippokratische Eid, a.a.O. S. 39 (vgl. Text und Übersetzung ebd. S. 8 f.).
46 W. H. S.Jones, Hippocrates, vol. 1 (Loeb Classical Library), London 1923, S. 296.
47 Dazu vgl. W. Müri, Griechische Studien, a.a.O. S. 47-52.
48 Vgl. etwa Deichgräber, Arztliche Standesethik, a.a.O. S. 99 Anm. 11.
49 So S. Nittis, The Hippocratic Oath in reference to lithotomy, in:Bulletin of the History of

Medicine 7 (1939), S. 720.
o0 Vgl. Deichgräber I.e. (oben Anm. 48).
51 J. D. Denniston, The Greek particles, Oxford 1966 (reprinted with corrections), S. 341.
52 Jones, a.a.O. S. 296 Anm. 2.
53 Denniston, a. a. 0. S. 194.
54 ebd. S. 196.
55 ebd. S. 337.
56 Der Übersetzungsversuch von Nittis (a.a.O. S.721): «and I will keep apart from men

engaging in this deed», der die Kastrationstheorie stützen soll, ist schon vom Sprachlichen

her abzulehnen (s. Edelstein, Ancient medicine, S. 27 Anm. 80).
57 So faßt offenbar auch G. H. Knutzen, Technologie in den hippokratischen Schriften

7i. diaivriQ dieajv, n. ayj.uav, n. änOaojv ipßoXfjg, Mainz 1963 (Abhandlungen der Akademie

der Wissenschaften und der Literatur, geistes- und sozialwiss. Kl., Jg. 1963 Nr. 14),
S. 45 oben, den Ausdruck auf.

58 So Jones, a.a.O. S. 296 Anm. 2.
59 Vgl. M. Michler, Das Spezialisierungsproblem in der antiken Chirurgie, Bern 1969, S. 58;

s. auch insgesamt den Abschnitt «Die Rolle Galens», ebd. S. 50 ff.

262



Summary

The author discusses his thoughts about two points of the Hippocratic Oath. 1. He tries to
prove that the text is not a religious act, but a document of profane morals. 2. The
prohibition of lithotomy was not a general degradation of surgery, but a warning from a particular

danger; the good medical doctor has to leave the operation to those who accept the
risk.

Prof. Dr. phil. Fridolf Kudlien
Institut für Geschichte der Medizin und Pharmazie
der Christian-Albrechts-Universität
D-2300 Kiel
Brunswiker Straße 2 a

263


	Zwei Interpretationen zum Hippokratischen Eid

