Zeitschrift: Gesnerus : Swiss Journal of the history of medicine and sciences
Herausgeber: Swiss Society of the History of Medicine and Sciences
Band: 34 (1977)

Heft: -: Histoire de la médecine et des sciences naturelles a Genéve = Zur
Geschichte der Medizin und der Naturwissenschaften in Genf

Artikel: Histoire de la médecine et des sciences naturelles a Genéve
Autor: Walser, Hans H.
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-520511

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-520511
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Vierteljahrsschrift fiir Geschichte G E S N E R U S

der Medizin und der Naturwissenschaften

Revue trimestrielle d’histoire

de la médecine et des sciences naturelles Jahrgang/Vol. 34 1977
Redaktion/ Rédaction:

Hans H. Walser, Ziirich

Heinz Balmer, Ziirich Verlag [ Editions Sauerlénder

Histoire de la médecine
et des sciences naturelles
a Geneéeve

La Faculté de Médecine de Genéve a fété son centenaire en octobre 1976. A cette
occasion, la Société suisse d’histoire de la médecine et des sciences naturelles a
tenu sa séance annuelle du 29 au 30 octobre 1976 A Genéve, dans un cadre histo-
rique, en accord avec la place éminente occupée par la médecine et les sciences
naturelles dans le passé et dans le présent de la vie genevoise.

Nous sommes trés heureux de pouvoir réunir ces conférences dans ce numéro
spécial de notre revue. Nos premiers remerciements vont a M. Jean Starobinski
qui, avec ses collaborateurs, a organisé les séances et qui de plus s’est chargé d’une
grande partie de la rédaction du présent volume. Nous remercions, en outre,
vivement le comité du Fonds Rapin, dont la générosité nous a permis la publi-
cation sous cette forme, et M. Erwin H. Ackerknecht qui a traduit en anglais la
plupart des résumés.

Hans H. Walser

Diese Sondernummer enthiilt Arbeiten zur Geschichte der Medizin und der
Naturwissenschaften in Genf. 18 davon sind in Heft 1/2 und zwei weitere in Heft
3/4 des Gesnerus 1977 erschienen.

Ce numéro spécial contient des travaux sur I’histoire de la médecine et des sciences
naturelles a Genéve. 18 entre eux ont été imprimés dans le fascicule 1/2 du Gesnerus
1977; deux autres sont pris du fascicule 3/4 de la méme année.



Le concept de cénesthésie et les idées neuropsychologiques

de Moritz Schiff

Par Jean Starobinski

A ma connaissance, la premiére apparition du mot ccenaesthesis date de 1794:
c’est le titre d’une thése de doctorat que défend a Halle, sous la présidence de
J.C. Reil, le candidat Chr. Fried. Hiibner!. Nous avons tout lieu de supposer que
les idées qui y sont exposées appartiennent au premier chef a Reil. La méme
année, cette dissertatio inauguralis parait a Halle dans une traduction allemande
de J.F.A.Merzdorff, a la suite d’un ouvrage du Genevois Daniel de la Roche,
également traduit par Merzdorff: Zergliederung der Verrichtungen des Nerven-
systems als Einleitung zu einer praktischen Untersuchung der Nervenkrankheiten?®.
Le livre est préfacé, en deux pages, par J.C. Reil, qui fait I’éloge de I’ccuvre du
médecin genevois, mais ne dit rien de Hiibner. Il ne doit pas &tre trop aventureux
de croire que la dissertation sur la ccenaesthesis, devenue Abhandlung iiber das
Gemeingefiihl, est, pour I’essentiel, approuvée par celui qui tint les fonctions du
Praeses...

Sur ce qui est entendu par ccenaesthesis (ou Gemeingefiihl), les définitions don-
nées dés le § 2 (p. 228-229 au t. II) ne laissent aucun doute. Qu’il soit permis de
citer entiérement cette page initiale, puisqu’il convient de fixer nettement I’accep-

tion premiére d’un terme dont le sens sera destiné a subir bien des variations :

Gefiihl, Empfindung.

Einem Nerven, dessen Thiitigkeit die Seele unmittelbar wahrnimmt, legen
wir Gefiihl bei, und fiihlen im weitldufigeren Verstande heiBt Verinderungen der
Seele erleiden, die in derselben durch Verinderungen des Kirpers erregt werden.

Allein, wenn wir dieses unser Vermdgen zu fiihlen genauer untersuchen, so
finden wir bald, daB} es sehr verschieden sey. Diese Verschiedenheit des Gefiihls
werde ich gleich im Anfange dieser Abhandlung genauer zu bestimmen suchen,
damit ich nicht in Irrthiimer verfalle, die man so hiufig in dieser Lehre wegen
Unbestimmtheit der Begriffe antrift. .

Wir treffen in der Seele dreierlei Arten von Vorstellungen an, die in Riicksicht
des vorgestellten Objects unter sich sehr verschieden sind. Die Seele stellt sich
nemlich

1) ihren eigenen geistigen Zustand, ihre Krifte, Handlungen, Vorstellungen
und Begriffe vor, unterscheidet diese Dinge von sich selbst, und wird auf diese
Art sich ihrer bewuft.



2) stellt sie sich ihren duferen Zustand oder die Verbindung des ganzen
Menschen mit der Welt vor.

3) Endlich stellt sie sich ihren eigenen kirperlichen Zustand vor.

Jede dieser drei Arten von Ideen, durch welche der Mensch nach seinem
dreifachen Zustande vorgestellet wird, wird durch eine besondere Einrichtung
im Korper bewirket.

1) Das Gemeingefiihl* (Coenaesthesis), durch welches der Seele der Zustand
ihres Korpers vorgestellet wird, und zwar vermittelst der Nerven, die allgemein
durch den Kérper verbreitet sind.

2) Empfindung (sensatio externa), diese wird durch Hiilfe der Sinne erregt,
und stellt der Seele die Welt vor.

3) entstehen endlich unmittelbar im Seelenorgan selbst Thitigkeiten, und
werden in demselben vollendet. Durch dieselben (nemlich durch den inneren
Sinn) werden Einbildungen und Urtheile gebildet, der Seele ihre Kriifte, ihre
Ideen und Begriffe vorgestellt, und sie wird sich ihrer bewuf3t gemacht.

* Dem Worte Gefiihl legen wir eine sehr mannigfache Bedeutung bei. Wir sagen z.B.
von einem aus dem Korper gerissenen Herzen, das sich vermittelst eines Reitzes zusam-
menzieht, dal} es den Reitz fiihle; und doch beruht diese Erscheinung keinesweges auf
dem Gefiihl, sondern auf der Reitzbarkeit. Es fehlt uns in der That in der Lehre von der
Empfindlichkeit an passenden und bestimmten Wortzeichen, die sehr zu wiinschen
wiren. Das lateinische Wort sensus bedeutet auch die Sinne, und das deutsche Wort
Gefiihl bezeichnet auch den Gefiihlssinn oder das Getast. Ich werde daher den Gegenstand
gegenwartiger Abhandlung coenaesthesis und in der Muttersprache das Gemeingefiihl
nennen.

Rien n’est plus net : I'esprit, le monde extérieur, le corps propre constituent trois
domaines distincts, accessibles chacun a un mode perceptif spécifique®. La cénes-
thésie est I'information sensible émanant du corps par voie nerveuse.

Le mot coenaesthesis est un néologisme savant. Aucun auteur grec ne I’a utilisé.
Il ne semble pas avoir eu cours, nous I’avons dit, avant son emploi par Reil et
Hiibner. Qu’on n’aille surtout pas le confondre avec le koinon aistheterion dont
la notion avait été proposée par Aristote: selon le De Anima, il appartient au
koinon aistheterion de recevoir et de conjuguer toutes les sensations, de fagon a
percevoir un objet unique la ou les organes des sens nous communiquent des
impressions qualitativement hétérogénes?®. 11 opére, au niveau sensible, les syn-
théses qui nous permettent d’étre présents a un seul monde... Le mot cénesthésie,
bien que recourant aux mémes racines (koinos, aisthésis), n’entend nullement
désigner la méme fonction; Reil n’avait aucune raison de forger un doublet du

koinon aistheterion (ou du sensorium commune ), dont la notion restait trés présente



au X VIII® siécle, méme si elle était matiére a débats et contestations®. La cénes-
thésie, telle que la congoit Reil, ne fait qu’apporter une information supplémen-
taire, d’origine somatique, a I’dme et au sensorium commune. Elle ne se confond
donc pas avec lui. Il faut éviter une autre confusion, qui consisterait a considérer
la cénesthésie, sur la foi d’une quasi-homonymie, comme un équivalent de synes-
thésie — vocable utilisé dans des sens assez divers dés I'antiquité et repris au XIX®
siécle pour désigner plus précisément les associations sensitives (en particulier

I’audition colorée)S.

Reil était-il le premier, le seul, qui ait attiré I’attention sur la masse confuse des
sensations provenant des profondeurs du corps ? Nullement ; mais il faut bien
lui attribuer le mérite de la définition précise et de la création lexicale. En 1830,
K. A.Rudolphi, qui s’efforce de minimiser les mérites de Reil, écrit : «Im Grunde
gehort aber Reil blos das Wort Gemeingefiihl, denn die Sache ist von Leidenfrost
unter der Benennung Lebensgefiihl ebenso dargestellt.»? En France, ou le mot
cénesthésie n’a été employé qu’a une date assez tardive du XIX° siécle, la «chose»
elle-méme avait été maintes fois évoquée dans des formules assez variables®,
Une longue et belle note critique que Louis Peisse insére dans son édition (1844)
des Rapports [...] de Cabanis, a le mérite de faire ’historique d’une réflexion qui
touche précisément aux phénoménes que Reil avait rassemblés sous le nom de

cénesthésie. Peisse ne semble pas avoir entendu parler du professeur de Halle :

. «Nous pouvons bien avoir, [de 'exercice des fonctions organiques,] une
conscience obscure, sourde et pour ainsi dire latente, analogue a celle, par
exemple, des sensations qui provoquent et accompagnent les mouvements
respiratoires, sensation qui, bien qu’incessamment répétées, passent comme
inapergues. Ne pourrait-on pas considérer comme un retentissement lointain,
faible et confus du travail vital universel, ce sentiment si remarquable qui nous
avertit sans discontinuité ni rémission de I’existence et de la présence actuelle
de notre propre corps ? On a presque toujours, et a tort, confondu ce sentiment
avec les impressions accidentelles et locales qui, pendant la veille, éveillent,
stimulent et entretiennent le jeu de la sensibilité. Ces sensations, quoique in-
cessantes, ne font que des apparitions fugitives et transitoires sur le théatre de
la conscience; tandis que le sentiment dont il s’agit dure et persiste au-dessous
de cette scéne mobile. Condillac ’appelait avec assez de propriété le sentiment
fondamental de I’existence ; Maine de Biran, le sentiment de 'existence sensitive.
(Cest par lui que le corps apparait sans cesse au moi comme sien, et que le sujet
spirituel s’apercoit exister en quelque sorte localement dans I’étendue limitée

de 'organisme [...]»°



Chez ceux qui avaient pu connaitre les idées de Reil, et qui avaient retenu la
notion et le mot de cénesthésie, la terminologie restera variable: on entendra
parler de sensus corporeus (Lenhossek1?), de Gemeinsinn, comme équivalent a coen-
aesthesis (Gruithuisen!), de sensibilité générale'?, en tant qu’elle est distincte de
tous les «sens spéciaux», etc... Et comme il fallait s’y attendre, la spéculation de la
Naturphilosophie devait trouver un beau théme dans le Gemeingefiihl. Je n’apporte
qu’une preuve entre cent: ces quelques lignes de la Physiologie de Burdach:

In allen Erscheinungen findet sich eine Stufenfolge, durch welche das Beginnen-
de, Unscheinbare dem Gipfel der Entwickelung, das Niedrigste dem Hochsten
verwandt ist. Zwischen dem Keimkorne einer Ulve und einem Menschen ist ein
unendlicher Abstand, und doch ist Leben, und animales Leben das gemeinsame
Merkmal beider. Das Selbstgefiihl auf seiner niedrigsten Stufe ist Gemeinge-
fihl, und dieses selbst ist verschiedener Abstufungen fihig, so dafl wir es uns
im Keimkorne als die sich selbst im tiefsten Dunkel erscheinende Einheit der
Leibesmasse denken kénnen. Und wie der Instinct, als eine bewuBtlose Reac-
tion des Animalen auf Anregung des Gemeingefiihles, ebenfalls verschiedener
Grade fihig ist, so wird er auch im Keimkorne als ein blindes Streben nach
Bewegung und Anheftung wirken, und so das Mittel fiir das Bestehen des
Lebens werden [...]. Gemeingefithl und Instinct machen die Grundlage des
ganzen psychischen Lebens aus, und enthalten die Keime simmtlicher Seelen-

kriifte, auch die hochsten nicht ausgeschlossen [...]13.

Apres des lignes comme celles-1a, on ne s’étonnera pas que la physiologie roman-
tique (depuis Reil) ait assigné au Gemeingefiihl I'aptitude aux pressentiments,
la prédiction de la mort prochaine, la réceptivité aux influences du magnétisme
animal %, etc...

Il serait fastidieux de relater tous les aspects de la discussion qui s’est déroulée,
dans la premiére moitié du XIX° siécle, surtout en Allemagne, autour de I'idée
de cénesthésie et de Gemeingefiihl. L’article que Moritz Schiff publie, en 1871,
dans le Dizionario delle Scienze Medichel® a le mérite de commencer par un bref
rappel historique, qui fait le point sur le destin que le mot a connu au cours des
décennies précédentes.

Schiff constate que ce mot peut recevoir trois définitions. La premiére, la plus

ancienne, est celle qui lui a été donnée par Reil (que Schiff ne nomme pas):

La cénesthésie embrasse toutes les sensations qui ne proviennent pas de I'in-
fluence d’un agent extérieur et qui nous renseignent sur I'existence et I’état

des différentes parties de notre corps1é.



Pour Schiff, cette définition n’est plus recevable: elle «procéde de I'idée qu’il
existe deux ordres de sensations, destinées par leur nature & nous donner des
notions, les unes sur le monde extérieur, les autres sur notre propre corps. Cette
idée, telle qu’elle a éié autrefois énoncée, est aujourd’hui abandonnée par les
physiologistes. » 17 Pourquoi ce rejet ? Schiff allégue deux raisons : tous les sens,
d’abord, sont somatiques, toutes les sensations proviennent d’une modification
de I'organisme. Lotze argumente d’une maniére analogue, mais exactement in-
verse : toutes les sensations sont primitivement des contenus de conscience!8.
Les sensations primitives n’appartiennent ni au monde objectif ni au monde sub-
jectif. Toute affectation ultérieure d’une sensation a I'un de ces deux poéles est
un destin qui intervient au cours de la vie psychique!®. ( Medizinische Psychologie,
p. 282-283.) La notion du monde extérieur est une notion construite: ’enfant
apprend a localiser a 'extérieur ce que d’abord il n’éprouvait que comme une
modification de son corps : inversement, des lésions nerveuses, des compressions
cérébrales nous donnent I'illusion (ou I’hallucination) d’une cause extérieure,
alors qu’il s’agit de «sensations d’origine interne».?°

Une seconde définition de la cénesthésie, selon Schiff, est celle qui cherche a la
caractériser par soustraction : elle serait constituée par toutes les activités sen-
sorielles qui ne correspondraient pas a un «sens spécial» ; «elle comprend toutes
les sensations fournies par les nerfs desservant ce qu’on appelle la sensibilité
générale, sensations qui ne sont pas ’effet de I’excitation d’un organe des sens
spécial».?! Comme, selon différents auteurs, I’on peut attribuer a des sens spéciaux
la sensation thermique, le «sens musculaire» ; la faim et la soif, résultat d’une
«sensibilité spéciale de I’estomac» ; les «sensations érotiques, et celles que pro-
voque I’état général ou local de la respiration»,?® ce qui demeure, c’est le «chaos
des autres sensations» : la cénesthésie est alors le résidu inexploré (et peut-étre
inexplorable) de la vie sensible. Schiff ne retient pas non plus cette définition.
Elle n’est certes «pas contraire 4 nos notions modernes», mais, ainsi définie, «la
cénesthésie, privée de toutes les sensations attribuées aux sens spéciaux, ne serait
pas autre chose que la transmission le long des nerfs sensitifs» ; elle ne mériterait
pas d’étre traitée séparément, et toute sa physiologie rentrerait dans l’article
«sensibilité». On le voit, cette argumentation, que Schiff expose de maniére assez
elliptique, ne laisse a peu preés rien a la cénesthésie : si j’ai bien compris, il reste
d’elle qu’un bruit de fond, indifférencié, escortant en sourdine I’exercice de ce que
Johannes Miiller avait désigné comme la spezifische Sinnesenergie. Schiff souléve
la question des «sens spéciaux» : faut-il «admettre ou rejeter leur existence» ?
Mais, dans I’'un ou I’autre cas, si ’on admet la définition qui fait de la cénesthésie,
une fois décomptées les sensations qualifiées, un reste de sensation inqualifiable,

6



un résidu non spécifique, le concept méme tend alors a devenir fantomatique,
donc inutilisable. Remarquons-le : c’est bien ce qui tendra a se produire, 4 mesure
que progressera la physiologie nerveuse: on démembrera la cénesthésie pour
répertorier de nouveaux sens spéciaux® et de nouvelles voies : récepteurs et voies
protopathiques, intéroceptifs, proprioceptifs...

Enfin, refusant la définition qui réduit a rien la cénesthésie, Schiff se tourne vers
une troisiéme et derniére définition, qu’il adopte, et qui, cette fois, englobe dans
la cénesthésie toute la vie sensible d’un instant donné, toutes les sensations simul-
tanées : «La cénesthésie est 'ensemble de toutes les sensations qui, a un moment
donné, sont percues par la conscience et qui en constituent le contenu i ce moment-
la.»2* Cette définition est la seule que Schiff estime «scientifiquement justifiée».
Il est heureux de constater que Henle, dans son Anatomie générale (1841), a
retenu, la méme acception, confirmée, «quoique sous un autre nom», par la
philosophie critique, de Berkeley a Hegel...

Schiff propose alors une analyse des constituants de la cénesthésie, suivie et
doublée d’un exposé des étapes de sa genése.

Au départ, Schiff énonce comme une sorte d’axiome: «Les éléments de la
cénesthésie sont formés par les sensations, que nous pouvons diviser en primitives
ou périphériques, et en élaborées, centrales ou réflexes.»

Les sensations périphériques ou primitives incluent toutes les afférences sen-
sorielles, en provenance des «organes des sens» aussi bien que des muscles et des
viscéres. Elles ne suffisent pas a constituer la cénesthésie : « Toutes ces sensations
périphériques resteraient isolées et ne pourraient jamais former une vraie cénes-
thésie, si un autre ordre de sensations, plus importantes et variées, ne venait s’y
ajouter ; je veux parler des sensations centrales.»?® Le cerveau, selon Schiff, n’est
pas seulement le centre d’une irradiation réflexe motrice ; il est aussi le lieu d’une
irradiation réflexe sensitive, — d’un consensus ou «sensalion réflexe».26 Schiff
développe ici, en quelques lignes, une théorie qui explique par la sensation réflexe
non seulement les perceptions associées (qui intéresseront les psychologues de la
génération suivante sous le nom de synesthésies ), mais la pensée elle-méme. Et il
en vient a définir la cénesthésie comme I’ensemble momentané constitué par les
sensations primaires (ou périphériques) et par toutes les sensations qui lui font

écho au niveau central ; il convient ici de citer encore une fois le texte de Schiff :

Si, par exemple, l'irradiation [de I’excitation des centres] se dirige vers un
centre sensoriel, elle y éveillera 'image d’une couleur, d’un son, d’un objet ; une
impression auditive peut ainsi produire une sensation visuelle ou une impression

auditive ou les deux en méme temps ; une telle sensation secondaire en produira



a son tour une tertiaire, et ainsi de suite. De cette fagon une seule sensation peut
éveiller une chaine infinie de sensations centrales, d’images sensorielles ; et,
comme toute notre pensée se meut dans de telles images, ou plus exactement,
n’est pas autre chose qu’une série d’images centrales, c’est-a-dire d’excitation
de la terminaison centrale des nerfs sensitifs, il s’ensuit qu’une sensation peut
produire une série de pensées qui, réunies aux sensations primitives, doivent

compléter, ou, plutédt, constituer la cénesthésie ?7.

La c¢énesthésie, ainsi considérée, ne représente plus un simple secteur (le secteur
viscéral ou musculaire, avec son caractére «confus» et «sourd») de ’expérience
sensorielle, mais la totalité des événements sensibles et intellectuels survenant a
un moment donné : elle est la somme, a chaque instant différente, des sensations
«périphériques» et des «sensations centrales». Ayant renoncé a distinguer sensa-
tions externes et sensations internes, s’efforcant de prouver le caractére construit
de la discrimination entre monde intérieur et monde extérieur, Schiff ne pouvait
sauver le concept de cénesthésie qu’en le faisant coincider paradoxalement avec
la vie psychique tout entiére. En proposant cette nouvelle définition, Schiff avait
pour but, avant tout, de critiquer la conception philosophique traditionnelle qui
fait du moi, de la conscience, une instance séparée, spectatrice de la vie du corps,
réceptrice de I’expérience sensible, garante de I'unité de I'individu. Notre moi,
notre conscience ne sont pas distincts de I’expérience sensible : ils se confondent
avec celle-ci. Ils ne sont assurés d’aucune permanence. L’identité que percoit
Pindividu n’est que le résultat des sensations qui a chaque instant ressuscitent

des sensations antécédentes :

[...] Toute notre conscience du moi réside dans la cénesthésie [...]. Cette unité,
en tant qu’elle existe réellement, n’a pas besoin d’un autre substratum que celui
de la cénesthésie [...]. Ce n’est pas, comme on I’a dit, la conscience qui accom-
pagne la pensée ; car, sila pensée présente cessait et n’était pas immédiatement
remplacée par une autre, ce qui resterait dans ’esprit serait non la conscience
(comme un tableau dont on a effacé 'inscription), mais rien : notre individualité,
notre action intérieure, aurait disparu.

La conscience du moi n’est donc pas continue, mais interrompue.

[...]. Le mot se présente sous des formes variables ; en d’autres termes, il ne
se maintient pas identique a lui-méme, et se compose d’une mosaique formée
d’un nombre variable de piéces [...]. Le moi d’un moment donné est toujours
incomplet et jamais identique a lui-méme ; le vrai moi personnel et unitaire
n’apparait que dans notre histoire [...]. La mémoire, notre perception du passé,

n’est que 'effet de sensations réflexes; en tout cas, elle est un ensemble de



sensations ; et, dans ce sens, les objets de la mémoire forment un complément

de la cénesthésie?8.

On le voit, Schiff développe son systéme neurophysiologique en une psychologie
de la discontinuité, sans chercher a assurer au moi une garantie d’identité et de
permanence. La cénesthésie est toute notre vie psychique ; mais d’autre part la
cénesthésie, d’instant en instant, se constitue difféeremment, — si bien que, malgré
les associations mémorielles, le déroulement des états de conscience devient sem-
blable aux images du kaléidoscope.

Le travail de Schiff, publié d’abord en italien, repris tardivement, en 1894, dans
son Recuetl de Mémotres Physiologiques n’a pas di étre beaucoup lu : je n’ai trouvé
nulle référence dans les ouvrages francais du début de ce siécle. On pourrait en
conclure, a tort, que les idées de Schiff sont passées inapergues. Il en va tout autre-
ment. L’influences’ est exercée par des voies inattendues.

Au moment ou Schiff écrit son article sur la cénesthésie, a Florence, il a pour
disciple et proche collaborateur, depuis 1865, Alexandre Herzen — le fils du philo-
sophe russe?. Quand Schiff part pour Genéve, c’est Herzen qui lui succéde a
Florence ; en 1881, Herzen se rapproche de son maitre en acceptant un enseigne-
ment a Lausanne, ou il se fixera jusqu’a la fin de ses jours (1906). C’est lui qui
rassemble, en 1894, les écrits de son maitre ; et c¢’est a lui qu’on doit la traduction
en francais des articles italiens, — dont I’article sur la cénesthésie.

Herzen, ami de Carl Vogt, s’intéresse comme lui au darwinisme, aux problémes
de déterminisme physiologique des activités volontaires et conscientes. Sa psycho-
logie est construite par extrapolation, a partir du modéle de I'activité réflexe.
Dans une série d’articles, il expose et développe, a partir de 1878, ses réflexions
sur «les conditions physiques de la conscience». En avril 1879, un article de sa
plume, intitulé «La loi physique de la conscience», parait dans la Revue Philo-
sophique que dirige depuis quelques années le psychologue Théodule Ribot 3. Cet
article, assez bref, énonce la théorie suivante : les états conscients sont liés a la
phase de «désintégration» (i.e. de désassimilation) des cellules nerveuses, tandis
que la phase de «réintégration» est inconsciente. L’intensité de la « désintégration»
est «en proportion inverse de la facilité avec laquelle le travail de chaque élément
nerveux central passe a un autre élément, sensitif ou moteur, central ou efférent».
Plus la transmission de I’excitation a d’obstacles a vaincre, et plus ce processus
sera conscient.

Le fait qu’il importe de souligner ici, ¢’est que Herzen, dans cet article qui ne
pouvait manquer de retenir I’attention des lecteurs francais, reprend et développe

trés fidélement la définition que Schiff avait donnée de la cénesthésie :



Toutes les excitations qui ne se transmettent pas trop rapidement «automa-
tiquement » d’un élément a I’autre, ou qui rencontrent dans les éléments qu’elles
envahissent une résistance suffisante pour ne pas s’épuiser au seuil de I’élément
central, pour en forcer 'entrée et pour mettre en branle son intérieur, éveillent
chacune son quantum de conscience, qui va se fondre avec celle des autres
éléments désintégrés, former la cénesthésie ou conscience totale de I'individu

a ce moment-1a3l,

Herzen, est-il besoin de le dire, ne fait que nommer d’un terme global et synthétique
ce que d’autres théoriciens contemporains avaient désigné de fagon différente ;
ainsi Taine, commentant le livre de Krishaber sur la NVévropathie cérébrocardiaque
(1873) : ... «Le moi, la personne morale, est un produit dont les sensations sont
les premiers facteurs; et ce produit, considéré a différents moments n’est pas le
méme et ne s’apparait comme le méme que parce que nos sensations constituantes
demeurent toujours les mémes. Lorsque subitement ces sensations deviennent
autres, il devient autre et s’apparait comme un autre.»3? Taine ne recourt pas
ouvertement a la notion de cénesthésie, pas plus que ne le fait Henry Maudsley.
Herzen, traducteur de la Physiologie de I’Esprit de Maudsley (1879), résumait et
reprenait a son compte les idées du psychologue anglais: le «moi n’est autre
chose que que 'unité de Porganisme, se révélant a la conscience; ’organisme est
la personnalité ; la conscience ne fait que nous le dire».3® Tout est dit, sans faire
appel au concept unificateur de cénesthésie.

Ayant ajouté aux idées proposées par Schiff un complément de considérations
sur le métabolisme des cellules nerveuses, Herzen nuance et précise la théorie de
Schiff sur la discontinuité du moi. Pour Herzen, la cénesthésie ne disparait com-
plétement que dans le sommeil (pour autant que le sommeil ne soit pas envahi par
le réve) ; mais notre conscience cénesthésique est continue, tout en variant dans
son contenu. A I’état de veille, nous sommes continiiment conscients : en revanche,
la conscience réfléchie, la conscience du mot, elle, est intermittente et discontinue.

La conscience du moi n’est qu'une modalité instable de la cénesthésie.

La conscience du moi, qui est un cas particulier de la conscience en général [...]
est bien plus souvent interrompue, bien plus intermittente que la cénesthésie
totale ; car celle-ci est souvent formée de sensations directes ou réflexes, suffi-
samment intenses pour enrayer complétement la désintégration due aux sensa-

tions personnelles, c’est-a-dire pour étouffer tout sentiment individuel4.

Schiff avait insisté, lui aussi, sur la disparition de la conscience de soi dans les

activités trés « absorbantes» pour 'esprit35. Herzen formule cette méme idée avec

10



plus de netteté, et la présente comme une théorie capable de résoudre I'opposition
entre deux contemporains, Lewes et Maudsley, qui soutenaient des théses anta-
gonistes sur le degré de conscience des phénomeénes nerveux.

L’article de Herzen, dans la Revue Philosophique, est bref, sans références, et
ne mentionne méme pas Schiff. Mais dans d’autres publications, et notamment
dans Le cerveau et la conscience®®, Herzen cite abondamment son maitre. Plus tand,
en 1887, Herzen se laisse gagner par un repentir terminologique : il remplace le
mot cénesthésie par celui de panesthéste...3

Ce n’est pas un hasard, me semble-t-il, si la premiére citation que fait Ribot,
en 1883, dans Les Maladies de la Personnalité, est celle de I'article de Herzen
publié par ses soins quatre ans plus t6t. Herzen est le premier témoin scientifique
appelé a confirmer I’hypothése selon laquelle la production de la conscience est
toujours liée a I’activité du systéme nerveux», et selon laquelle, également, « toute
activité nerveuse n’implique pas une activité psychique. L’activité nerveuse est
beaucoup plus étendue que I’activité psychique. La conscience est donc quelque
chose de surajouté.»3® Ribot reprend & Herzen la notion de 'intermittence de la
conscience — et tous deux écrivent intermittence en italiques.

Certes, Ribot, auteur d’un ouvrage important sur la Psychologie allemande
contemporaine (1879), pouvait aller a la source, et n’avait nul besoin de Iarticle
frangais de Herzen pour découvrir la notion de cénesthésie. De fait, c’est a Henle
et 4 Weber qu’il se référe pour la définition du terme. Ribot n’évite pas une cer-
taine contradiction dans les définitions qu’il juxtapose. «La cénesthésie est le
chaos non débrouillé de toutes nos sensations» écrit-il avec Henle?°. «La cénes-
thésie est un toucher intérieur», ajoute-t-il, d’aprés Weber4?. Dans ’acception de
Henle (qui est celle de Schiff) il s’agit de toutes nos sensations. Dans celle de
Weber, il s’agit d’une extension interne du toucher, indépendante des renseigne-
ments fournis par les «sens spéciaux». (Sans nommer la cénesthésie, Taine, dans
De IIntelligence [I11, II], se rallie aussi a la théorie de Weber, telle qu’elle est
exposée dans I'article Tastsinn du Handwirterbuch der Physiologie de Rudolph
Wagneril.) Mais il est intéressant de constater que, dans son article italien, Schiff
s’était déja lui-méme réclamé de Henle. Il se peut que, d’une fagon ou d’une autre,
Herzen, averti par Schiff, ait attiré ’attention de Ribot sur Henle. Quoi qu’il en
soit, ’on ne peut que constater la coincidence a peu prés compléte dans la fagon
dont Schiff, puis Herzen, puis Ribot définissent la «personnalité», le moi, comme
constitué par la cénesthésie, ou par une certaine modalité — réflexive — de la
cénesthésie. Ecoutons Ribot, dont la psychologie postule la méme discontinuité,
le méme jeu kaléidoscopique que celui dont Schiff nous avait suggéré I'image.
Ribot écrit :

11



Si donc on admet que les sensations organiques venant de tous les tissus, de
tous les organes, de tous les mouvements produits, en un mot de tous les états
du corps, sont représentés a un degré quelconque dans le sensorium, et si la
personnalité physique n’est rien de plus que leur ensemble, il s’ensuit qu’elle
doit varier avec eux et comme eux et que ces variations comportent tous les
degrés possibles, du simple malaise a la métamorphose totale de I'individu. Les
exemples de «double personnalité» [...] ne sont qu’un cas extréme [...]. On
trouverait dans la pathologie mentale assez d’observations pour établir une
progression, ou plutdt une régression du changement le plus passager a I’al-
tération la plus compléte du moi. Le moi n’existe qu’a la condition de varier

continuellement 2.

Pour I’évolution des idées en France, Ribot intervient ici de facon déterminante.
C’est lui qui étend les idées de Schiff et de Herzen a tout le domaine de la psycho-
pathologie ; ¢’est lui qui en fait un modéle explicatif pour toutes les affections qui,
a cette époque, retenaient I’attention des cliniciens : sentiments de dépersonnali-
sation, double personnalité, dépression et exaltation de la personnalité, dissolution
du moi. Ribot, qui enseignait au Collége de France, était trés admiré et largement
lu. Son influence sur Proust, pour ne citer qu’un exemple, est considérable3. Le
livre sur Les Maladies de la Personnalité a connu 15 rééditions jusqu’en 1914. Son
autorité a été si importante que — ne fit-ce que sur le plan de la nomenclature
et des définitions, tous les psychiatres francais jusqu’a nos jours, se sont ré-
clamés de lui (donc indirectement de Henle) lorsqu’il s’est agi de définir la
cénesthésie.

Il est aisé de mettre en perspective les idées qui, en psychiatrie, dans le prolon-
gement de celles que défendait Ribot, ont assigné un réle important aux manifes-
tations de la cénesthésie®t. C’est d’abord Séglas, dans ses Legons cliniques sur les
maladies mentales et nerveuses (1895), qui attribue aux troubles cénesthésiques une
responsabilité primordiale dans les états de dépersonnalisation et dans les délires
de négation mélancoliques. C’est ensuite Wernicke, qui en 1906, insiste sur le role
des fibres d’association, et crée la notion de somatopsyché®®: et, comme il distingue
la somatopsyché, allopsyché, et, de surcroit, ’autopsyché, nous le voyons revenir
aux catégories proposées initialement par Reil, sans plus tenir compte de la
conception unitaire qu’avaient formulée Henle, Schiff et Herzen. En 1907, Dupré
crée le terme de cénestopathie?s, et, dans une série de communications, en précise
le champ d’application. Pierre Janet décrit des cas de «délire cénesthésique».®?
Au congrés de psychologie de Genéve, en 1909, Paul Sollier présente un rapport

sur le «sentiment cénesthésique», intéressant par I'ampleur des confrontations

12



qu’il établit entre les doctrines contemporaines (mais dont I'information historique
reste limitée a ce qu’en a livré Ribot)*. En 1914, un livre remarquable de Charles
Blondel, La Conscience Morbide, expose une théorie originale du comportement
psychotique : au départ, le trouble consiste en une altération de la cénesthésie :
« Une conscience est morbide dans la mesure ou, la décantation cénesthésique
ayant cessé de s’y produire, il adhére aux formations de la conscience claire des
composantes inaccoutumées, anormalement irréductibles.» Cet envahissement de
la conscience par une cénesthésie modifiée rend impossible «cette distribution et
cette organisation conceptuelles, que la collectivité, I'intelligence et le langage [...]
ont adaptées aux conditions objectives de notre existence parmi les hommes et
les choses».%® La théorie de Blondel, on le voit, fait intervenir ’altération cénes-
thésique comme facteur de perturbation dans le rapport social de l'individu,
emprisonné dans une expérience individuelle incommunicable. La théorie de
Blondel a eu le destin des théories : on la cite, parfois avec éloge, et on lui oppose
d’autres interprétations, qui ont le mérite d’étre nouvelles, méme si elles ne sont
pas meilleures. Relevons que Henri Baruk, dans son Traité de Psychiatrie (1959)
nous offre un long chapitre intitulé Cénestopathie et Dépersonnalisation, qui in-
voque le patronage de Ribot, et celui de Dupré et Camus...

Mais la théorie de Ribot allait, presque dés le début, susciter la critique. C’est
d’abord (Esterreich (en 1897), reprochant a Taine et a Ribot des présupposés
philosophiques qui les rattachent a I’école sensualiste (dont se réclamait ouverte-
ment Schiff). Ribot, sensible au bien-fondé de la remarque, se rapproche des
idées d’(Esterreich, selon qui il faut chercher la cause des états de dépersonnali-
sation dans «une transformation de la conscience affective».3® Ribot, contraire-
ment a Schiff, récuse I’héritage de la philosophie sensualiste: la cénesthésie n’étant
que la conscience organique (laisse-t-i] entendre), elle n’inclut pas les données
des sens «spéciaux» ; invoquer le role de la cénesthésie, ce n’est donc pas attribuer
aux données sensibles un réle primordial dans la vie psychique. Et Ribot ajoute
cette critique a ’égard de son ancien ouvrage: «A cette époque, I'importance
primordiale de la sensibilité affective dans les transformations brusques de I'indi-
vidualité, ne m’apparaissaient pas suffisamment.» Aprés avoir admis le primat
de I’événement organique par rapport au sentiment de dépersonnalisation (selon
une séquence conforme a la fameuse théorie de James-Lange), Ribot se trouve,
tardivement, enclin a accorder une nette priorité et une certaine autonomie a
I’expérience affective...

Dans ses ouvrages sur le Vertige (1893, 1904.2), surtout dans le Sens des Attitudes
(1904), puis dans de nombreux articles, 'otologiste Pierre Bonnier conteste,

notamment contre Grasset, la validité scientifique de la notion de cénesthésie : il

13



souhaite qu’on reconnaisse I’existence d’un «sens des attitudes» lié en grande
partie aux fonctions labyrinthiques. Le «sens des attitudes [...] nous fournit la
notion du lieu de chaque partie de nous-méme et forme la base de toute orienta-
tion, tant objective que subjective et psychique. Il a pour objet la figuration topo-
graphique (oy7jua) de notre moi. J’ai également proposé ce, terme de schématie
pour le genre d’images fournies par ce sens : il y a des aschématies, des hyper, hypo
et paraschématies [...]. Le mot cénesthésie ne peut avoir de signification valable en
physiologie et en psychologie, car il ne comporte pas la notion de figuration topo-
graphique indispensable a toute définition de corporalité.»5! Dans ces remarques,
adressées sans aménité a Sollier, 4 'occasion de son rapport au Congrés de Genéve
de 1909, nous voyons Bonnier mettre en place le concept de schéma corporel, qui
se précisera ultérieurement, grice aux travaux de Head, de Schilder, de Lhermitte,
d’Ajuriaguerra...5? Ribot a son tour, en 1912, en viendra a souligner I'importance
des représentations motrices et kinesthésiques et a les tenir pour constitutives de
tous nos états de conscience®. A quoi Sollier, défenseur inconditionnel de la
cénesthésie, répliquait que la kinesthésie n’est « qu’une partie et un des modes»
de la cénesthésie (Revue Philosophique, 1913, p. 585).

L’un des derniers éléves genevois de Moritz Schiff est Edouard Claparéde. Sa
thése de doctorat en médecine, dédiée a son cousin Théodore Flournoy et a Léon
Revilliod, s’intitule : Du sens musculaire, a propos de quelques cas d’hémiataxie
posthémiplégique. Elle parait en 1897, un an aprés la mort de Schiff. Dans son
examen critique de la notion de sens musculaire, Claparéde n’a garde d’oublier la
théorie déja ancienne de Schiff, qui niait I’existence d’afférences spécifiquement
musculaires, et qui attribuait la perception du mouvement aux informations
tactiles de voisinage. Quoique peu satisfait de la notion de sens musculaire, trop
peu rigoureuse i ses yeux, Claparéde s’en accommodait: il s’est montré trés
critique, en revanche, a I’égard des propositions avancées par Pierre Bonnier sur
le sens des attitudes — ce qui lui valut une trés acerbe réplique de ce dernier ; tout
le livre intitulé Le sens des attitudes (1904) n’est en fait qu’une longue réponse a
Claparéde.

Je parcours la trés ample liste des publications de Claparéde, et deux titres
retiennent mon attention: d’abord, une curieuse «Note sur la localisation du
moi»54, et surtout I'un des derniers articles : «Sur une difficulté de la représen-
tation somatesthésique de la giration du corps.» C’est pour le psychologue I'oc-
casion de faire le point sur la question, et de procéder a une révision terminolo-
gique. A la notion de cénesthésie, légitime jusqu’a un certain point pour nommer
I’expérience sensible, il ajoute celle de somatesthésie, plus adéquate et plus perti-

nente pour désigner I’expérience dynamique :

14



Ce n’est plus, cette fois, la sensation du corps, mais la sensation, ou le sentiment
d’étre dans son corps, de ’habiter [...]. Il est toujours difficile de décrire un état
de conscience. La somatesthésie se distingue, selon moi, de la cénesthésie,
comme le verbe étre se distingue du verbe avoir. Dans la cénesthésie, on sent
son corps, on sent qu’on a un corps. Dans la somatesthésie, on sent que 1’on

est dans son corps, ou mieux que I’on est soi-méme un corps 3.

Claparéde, attaché a relever le role de I'intérét dans la vie psychique, fondateur
d’une psychologie dominée par la considération du fonctionnel, ne pouvait que
privilégier, dans la conscience du corps, les aspects dynamiques, les comporte-
ments moteurs. Kt il lui faut, a ce moment, trouver un terme plus satisfaisant que
celui de cénesthésie.

Premiére conclusion: la période ou la notion de cénesthésie a connu sa plus
grande faveur est celle ou1, devant le progrés intellectuel qui résultait de ’appli-
cation généralisée du modéle de I’arc réflexe, I'on s’est efforcé de construire une
psycho-physiologie réflexologique ot le moi (la « personnalité») était congu comme
la somme ou le résultat des afférences sensorielles, sans en excepter celles, plus
confuses et plus variables, dont I’organisme lui-méme était la source. Le role de
la cénesthésie a quelque peu péli, sans s’effacer pour autant, a partir du moment
ou la psychologie a redécouvert I'interaction de I'individu et du monde, et la part
qui revient aux initiatives motrices dans la constitution du sujet .

Seconde conclusion : dans ’article que nous venons de mentionner, Claparéde
définit la cénesthésie d’aprés Les maladies de la personnalité de Ribot: il s’en
tient, aprés tant d’autres, a la phrase de Henle citée par Ribot. Son propos étant
scientifique et expérimental, il n’avait nul besoin de remonter de Ribot a Herzen,
puis a Schiff, puis a4 Reil. La loi d’éconemie, qui régne sur I'activité scientifique
«de pointe», ’en dispensait. C’est la tiche de I’historien de rétablir rétrospective-
ment les enchainements et les filiations. Peut-&tre, dans la perspective méme de
la recherche scientifique, n’est-ce pas une besogne entiérement gratuite. Telle est

du moins la justification que je voudrais donner & cet exposé.

15



Notes

1 Coenaesthesis, dissertatio inauguralis medica, quam praeside J. C. Reil, pro gradu doctoris
defendit Chr.Frieder. Hiibner, Halae 1794,

2 En francais: Analyse des fonctions du systéme nerveux [...], Genéve (Du Villard et
Nouffer) 1778, 2 vol. in-16 de 272 et 334 pages. Ce livre, de 'aveu de son auteur, doit
beaucoup a I’enseignement de Cullen. De la Roche (1743-1813) était diplomé de Leyde.
Il quitte Genéve pour Paris en 1782. Tl est médecin des gardes suisses et assure la rédac-
tion des volumes de Chirurgie de I’Encyclopédie Méthodique. Pendant la Terreur, il se
retire & Lausanne. Revenu a Paris, il devient médecin de I’Hépital Necker. Il meurt du
typhus en 1813.

Reil semble avoir eu a cceur de faire travailler ses éléves sur I’ensemble des problémes

]

relatifs aux sensations. En 1795, il préside a une Dissertatio de sensu externo, soutenue
par Casparus Zollikofer ab Altenklingen.

De Anima, livre 111, chapitre II.

Pour Descartes, le sensorium commune devait étre situé dans la glande pinéale ; pour

I

o

Willis ( Anatome cerebri, chap. XIII), dans les corps striés ; pour Quesnay (Essai physique
sur I’économie animale, 1747, t. 111, p. 196), dans le corps calleux. On sait que Scemmering
situera I’Organ der Seele dans le liquide céphalo-rachidien (Uber das Organ der Seele,
Konigsberg 1796 ; E.J.Bonset, Amsterdam 1966, § 28 et suivants). En revanche, Locke
et Condillac n’ont que faire du sensorium commune ; les sensations, sit6t percues, sont
comparées : d’ol1 les premiers jugements. Le Camus, dans La Médecine de I’Esprit (Paris
1769, 2 vol., t. I, p. 29), parle assez longuement du sensorium commune et le traite d’«étre
imaginaire ». — Claude Bernard toutefois persistera 2 nommer «sensorium» la conscience
perceptive, & son niveau supérieur.

On se reportera au dictionnaire de Liddell et Scott; a A.Cancrini, Syneidesis. Il tema

semantico della «con-scientia» nella Grecia antica, Rome (Ateneo) 1970 ; a L. Schrader,

Sinne und Sinnesverkniipfungen [...], (Carl Winter) 1969.

? K. A.Rudolphi, Grundrifi der Physiologie, Reutlingen 1830, zweiter Band, erste Abthei-

lung, § 269, p. 48-49.

On consultera la documentation trés compléte rassemblée par G. Gusdorf dans Naissance

de la conscience romantique au siécle des lumiéres, Paris 1976, chap. IV : «L’inversion des

priorités : le sens intime», p. 285-316.

P.-J.-G.Cabanis, Rapports du physique et du moral de I’homme, huitiéme édition, augmen-

tée de notes par L.Peisse, Paris 1844, p. 108-110. Voir également les articles Sens (par

Montfalcon) et Sensations, plus particuliérement la section consacrée aux sensations inter-

nes (par Bilon) dans le Dictionnaire de Panckoucke, tome 51.

10 M. Lenhossek, Physiologia medicinalis, vol. 1V, Pest 1818, Lib. II, Cap. IV, Sect. I, De
sensu corporeo, § 470-484. Cette section inclut des considérations sur Dinstinct sexuel,
le somnambulisme et le magnétisme. Mémes associations (Gemeingefiihl, sympathies,
magnétisme) dans le Handbuch d’Autenrieth (1802).

11 Fr.v. P.Gruithuisen, Anthropologie, Miinchen 1810, § 475-485.

12 Rappelons que Charles Bell a proposé une classification physiologique des fonctions

nerveuses, qui distinguait, parmi les nerfs sensitifs, les nerfs de sensations spéciales et les

nerfs de senstbilité générale ( Exposition du systéme naturel des nerfs du corps humain, trad.
J. Genest, Paris 1825).

16



13

14

1

w

16

1

~1

1

=]

19

20

21

22

Karl Friedrich Burdach, Die Physiologie als Erfahrungswissenschaft, Leipzig 1828, Zwei-
ter Band, § 472, S. 699, 2. Auflage 1837, p. 784 ; Der Mensch, 1837, § 232, Cf. G.H.v.
Schubert, Geschichte der Seele, 4° éd., 1850, vol. II, § 32.

L’influence de Schelling, en cette direction, est considérable. Mais la critique, voire la
satire, ne manqueront pas. Kant, dans son Anthropologie (1795), avait déja mis en garde
contre les illusions du sens interne (§ 22); Franz Xaver Biunde, dans le Fersuch einer
systematischen Behandlung der empirischen Psychologie (Trier 1831, § 46) exprime ses
doutes quant a la réalité de I’ Allsinn et du Gemeingefiihl ; Immermann, dans son roman
satirique Miinchhausen (1839) se moquera des réveries d’Eschenmayer.

Dizionario delle Scienze Mediche, compilato da Paolo Mantegazza, Alfonso Corradi e
Giulio Bizzozero, Milano (Brigola) 1874, Volume I, parte seconda, p. 627-632. (Nous
remercions ici Luigi Belloni qui nous a obligeamment communiqué le texte original.) La
traduction (par A.Herzen) figure aux pages 469-481 du tome I du Recueil des mémoires
physiologiques de Maurice Schiff, Lausanne (Benda) 1894. Sur Moritz Schiff, nous ren-
voyons a la bibliographie de Peter Riedo, Der Physiologe Moritz Schiff (1823-1896) und
die Innervation des Herzens, These de I'Université de Zurich (Juris Druck) 1971, p. 35,
ainsi qu’a Jean Posternak, «La physiologie a4 la Faculté de Médecine de Genéve», in
La Faculté de Médecine de Genéve (1876-1976), a paraitre.

Op. cit., p. 469.

Op. cit., p. 470. A Vappui de cette affirmation de Schiff, citons entre autres Johannes
Miiller : «On a voulu considérer comme une sorte de sens a part les sensations internes
au moyen desquelles nous sommes informés des états de notre corps, I'espéce de sensi-
bilité générale ou collective qui a regu le nom de coenaesthesis. Cette distinction est
vicieuse ; car les sensations que la sensibilité générale nous procure sont du méme genre
que celles de la peau, seulement plus vagues et plus confuses dans certains organes. Peu
importe pour le sens qu’il soit exercé du dehors ou du dedans, et il n’y a pas de sens dans
lequel nous distinguions les sensations objectives et les sensations subjectives comme
deux choses essentiellement différentes 'une de ’autre.» { Manuel de Physiologie, traduit
par A.-J.-L. Jourdan, deuxiéme édition revue et annotée par E.Littré, Paris 1851, t. II,
p- 282.)

Rudolph Hermann Lotze, Medicinische Psychologie oder Physiologie der Seele, Leipzig
1852 ; repr. Bonset, Amsterdam 1966, § 23, p. 278-287, « Vom Gemeingefiihl».

Lotze s’explique a ce sujet aux pages 282-283 de son ouvrage: ... « Urspriinglich sind
sie alle, Empfindungen sowohl als Gefiihle, nur mit ihrem qualitativen Inhalt im Bewuft-
sein, und geben sich weder subjectiv noch objectiv ; d.h. sie werden unmittelbar weder
auf dulere Objecte bezogen, noch auch im Gegensatze zu dieser Beziehung als Bestimmun-
gen des subjectiven Daseins wahrgenommen. Alle und jede Deutung auf einen dieser
beiden Beziehungspunkte, weit entfernt, zu ihren urspriinglichen Eigenschaften zu ge-
horen, ist vielmehr nur ein Schicksal, das ihnen im Verlauf des geistigen Lebens zustot. »
Schiff, Op. cit., p. 470.

Op. cit., p. 469.

Op. cit., p. 470. A ce propos, Schiff renvoie a ce qu’il expose dans sa Muskel- und Nerven-
Physiologie, Lahr 1858. Bien qu’il ne donne que la référence du volume, et non celle des
pages, nous avons lieu de croire qu’il s’agit du chapitre intitulé « Die Thatigkeit der sen-
sibeln Nerven», p. 149-167.

17



23 Notamment en ce qui touche au sens musculaire, dont Schiff niait ’existence. La notion

30

3

3

3

1

2

3

34

3

3

3

5

6

3

de kinesthésie (Bastian, 1880). la découverte des fuseaux musculaires par Kiihne (1863),
et surtout les recherches histologiques de Ruffini (1892) ont conféré au sens musculaire
la dignité de «sens spécial», doté d’un appareil spécial. Cf. E. G. Jones, “The development
of the ‘muscular sense’ concept during the 19th century and the work of H.Charlton
Bastian™, Journal of the History of Medicine and allied Sciences 27 (1972), p. 298-311.
Op. cit., p. 470. Dans la version italienne de son article sur la cénesthésie, Schiff renvoie
plus précisément a la p. 728 de I’Allgemeine Anatomie de Henle. Ce passage, auquel
Théodule Ribot se rapportera a son tour mérite d’étre cité: «Das Gemeingefiihl ist die
Summe, das ungesonderte Chaos von Sensationen, welches dem Selbstbewultsein von
allen empfindenden Theilen des Korpers zugefiihrt wird ; diese miissen bestdndig und in
bestimmter Weise vorhanden sein, sonst konnte Verinderung einer einzelnen, z.B. in
Krankheit, nicht zur selbstbewuiten Empfindung werden. »

Op. cit., p. 471-472.

Op. cit., p. 472-473.

Op. cit., p. 473.

Op. cit., p. 477, 479, 480.

Sur ‘Alexandre Herzen, voir la notice nécrologique due a Auguste Roud, aux p. LI-LXVI
des Actes de la Société Helvélique des Sciences Naturelles, 1907.

La Revue philosophique de la France et de I’ Etranger était alors dans sa quatriéme année.
L’article de Herzen figure aux pages 353-361 du tome VII. Vacherot mentionnera cet
article dans son rapport & I’Académie des Sciences morales et politiques (aott-septembre
1879), a propos de 'ouvrage de Ribot sur la Psychologie allemande contemporaine.

Op. cit., p. 357.

Le commentaire de Taine sur Krishaber est une note, intitulée «Sur les éléments et la
formation de I'idée du moi», ajoutée au t. IT de L’ Intelligence. Elle avait paru d’abord
comme un article de la Revue philosophique, en 1876.

A.Herzen, Les conditions physiques de la conscience, Genéve 1886, p. 54. Cf. Henry Mauds-
ley, Physiologie de I’Esprit, trad. Herzen, Paris 1879, p. 226-230 et p. 346-347.

Revue philosophique, VII, avril 1879, p. 360.

Dans I’article Cénesthésie, Schiff écrivait : « Lorsque nous sommes sous le coup d’une vive
émotion morale ou physique, nous sommes, comme on dit, entiéerement absorbés par nos
sensations, c’est-a-dire qu’elles s’emparent si bien de tout le centre sentant, que nous ne
pouvons pas en méme temps penser a autre chose; des impressions qui a tout autre
moment auraient attiré notre attention, passent inapergues ; tout notre étre, envahi par
cette seule pensée, n’en peut percevoir aucune autre; elle remplit a tel point toute
la conscience que celle-ci ne pergoit méme plus le sujet qui est le siege de la pensée unique;
en d’autres termes, la conscience du sujet qui regoit I'impression, ou 'image du sujet
lui-méme, ne peut pas accompagner la violente impression qui domine tout, et par
conséquent la conscience de nous-méme n’existe plus a ce moment-1a, elle est interrompue...
On peut dire que, lorsque esprit est le plus actif, tout ce qui constitue son étre est 'image
de I'objet, tandis que la subjectivité, la sensation du moi cesse.» (Op. cit., p. 478.)
Lausanne (Benda) 1887.

Herzen éprouve la nécessité de s’en expliquer : «Je propose le nom de panesthésie pour
exprimer la totalité de ce qu'un individu sent & un moment donné: on désigne souvent

18



38
39

40

41

42
43

44

45
46

47

48

49
50
51

52

53

54

55
58

la méme chose par le mot ceenesthésie ; mais il me parait étymologiquement moins adapté
parce que toute la conscience peut étre occupée par une seule sensation, et psychologique-
ment parce que souvent on I’emploie pour indiquer I’ensemble des sensations viscérales
ou organiques.» (Le cerveau et 'activité cérébrale, p. 223 ; voir également, p. 275 sq. le
chapitre sur la personnalité.)

Th. Ribot, Les maladies de la personnalité, 1885, p. 6.

Ribot se référe a la méme page de I’ Allgemeine Anatomie que Schiff dans I’article italien
sur la cénesthésie. Ribot ajoute une référence a I’édition de 1848 des Pathologische Unter-
suchungen, p. 114.

Sans référence.

Dritter Band, zweite Abtheilung, Braunschweig 1846. L’article de Weber, « Der Tastsinn
und das Gemeingefiihl», occupe les p. 481 a 588.

Les maladies de la personnalité, p. 32-33.

Rappelons que Ribot a été le premier a exposer une théorie de la mémoire affective. Cf.
La psychologie des sentiments, 1896.

Nous omettons a dessein les ouvrages ol apparaissent de simples citations de Ribot. Ainsi
le court chapitre que H.Beaunis consacre a la cénesthésie dans son livre Les sensations
internes, Paris 1889, doit presque tout a Ribot, auquel il emprunte les citations de Henle,
de Peisse, etc.

Grundrif$ der Psychiatrie, 2° éd., 1906, « Psychophysiologische Einleitung».

On se reportera au chapitre sur les cénestopathies qui figure dans le recueil posthume,
Ernest Dupré, Pathologie de I'imagination et de I’émotivité, Paris (Payot) 1925, p. 289-304.
On y trouve la bibliographie des travaux de Dupré, de P. Camus, de Mme Long-Landry,
a partir de 1907.

Les obsesstons et la psychasthénie, 2 vol., Paris 1903, passim.

VI°® Congrés International de Psychologie, rapports et comptes rendus publiés par les soins
de Ed.Claparéde. Genéve (Kiindig) 1910. Le rapport de P.Sollier et la discussion occu-
pent les p. 197-221.

Charles Blondel, La conscience morbide, Paris 1914, p. 283.

Th. Ribot, Problémes de psychologie affective, Paris 1910, p. 26.

VI°® Congrés International de Psychologie, Genéve 1910, p. 218.

On trouvera une bibliographie trés compléte dans 'ouvrage de H. Hécen et J.de Ajuria-
guerra, Méconnaissances et hallucinations corporelles, Paris (Masson) 1952.

Revue philosophique, 1912, puis La vie inconsciente et les mouvements, Paris 1914. On y lit :
«Tout état de conscience est un complexus dont les éléments kinesthétiques forment la
portion stable, résistante» (p. 19).

Archives de Psychologie, t. XIX, No 74, sept. 1924, p. 172-182.

Archives de Psychologie, t. XX VII, No 106, mars 1939, p. 172-185.

Mais les initiatives motrices, si elles doivent contribuer a former la personnalité, ne sont
pas concevables sans une régulation en provenance de la sensation méme du corps en
mouvement.

19



Summary

This essay traces the history of a psychophysiological notion.

1.

The word cenesthesia was used for the first time by Reil and Hiibner in 1794: it charac-
terises the sensibility “by which the soul is informed of the state of its body”. The notion
is discussed extensively at the beginning of the 19th century.

. Schiff, writing a survey article on the subject in 1871, modifies the original definition.

For him cenesthesia is “the sum of sensations which are perceived at a given moment
by the conscience”.

. This theory, defended by Alexander Herzen, the disciple and friend of Schiff, has

influenced strongly French psychological thought through the writings of Th. Ribot.

. The end of the 19th and the beginning of the 20th century new problems arise: muscular

sensation, kinesthesia, cenestopathy, body image. Edouard Claparéde, the disciple of
Schiff, was continuously interested in these problems.

Prof. Dr. Jean Starobinski
12, rue de Candolle
1205 Genéve

20



	Histoire de la médecine et des sciences naturelles à Genève

