
Zeitschrift: Gesnerus : Swiss Journal of the history of medicine and sciences

Herausgeber: Swiss Society of the History of Medicine and Sciences

Band: 31 (1974)

Heft: 1-2

Artikel: Zur Psychosomatik im Mittelalter

Autor: Stettler, Antoinette

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-520730

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-520730
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur Psychosomatik im Mittelalter

Yon Antoinette Stettier

Es gilt heutzutage in vielen Kreisen beinahe als Axiom, daß die
Psychosomatik die aufgeschlossene und moderne medizinische Haltung verkörpere,
etwa im Gegensatz zur naturwissenschaftlich / technisch ausgerichteten
Schulmedizin, welche die wichtigere seelische Hälfte des Menschen wenn
nicht verdränge, so doch übersehe. Obgleich es stimmt, daß die
Psychosomatik als systematisch betriebene Wissenschaft eine Errungenschaft der

neueren Vergangenheit ist, so ist es doch nicht richtig, wollte man den

Beginn der psychosomatischen Betrachtungsweise in unsere Zeit verlegen.
Es haben Ackerknecht, Koelbing, Egli, Japp und Schneider
nachgewiesen, daß man den Ärzten zumindest des 19. Jahrhunderts eine solche

Einstellung zuschreiben kann. Kann aber von einer psychosomatischen
Haltung der mittelalterlichen Ärzte gesprochen werden? Dieser Frage soll

unter Betrachtung dreier Aspekte nachgegangen werden.

I. Einstellung der mittelalterlichen Arzte zum Leib-Seele-Problem

Die grundsätzliche Frage nach der Beziehung zwischen Leib und Seele

gehört nicht in erster Linie in die Domäne der Medizin. Es bleibt dem
einzelnen überlassen, ob er als Monist beide als Phänomene ein und desselben

Urgrundes auffassen will, oder ob er vielmehr als Dualist die beiden für
selbständige Einheiten hält, die in einer wie immer gedachten wechselseitigen

Beziehung stehen. Als gemeinsamer Ausgangspunkt der heutigen
Psychosomatik indessen, die zwar nicht einheitlich, aber im ganzen doch
eher dualistisch ausgerichtet ist, soll die prägnante Formulierung «Von der
Emotion zur Läsion» gelten, die den gesamten Umriß der psychosomatischen

Pathogenese zum Ausdruck bringt.
Die Frage, ob die mittelalterlichen Ärzte einen solchen Zusammenhang

zwischen den Emotionen und der Krankheit im Prinzip für möglich oder
wahrscheinlich hielten, soll mit einem Blick auf die aristotelisch-mittelalterliche

Seelenlehre beantwortet werden. Ungeachtet dessen, daß diese

Lehre in dem die damalige Zeit beschäftigenden Problem der Unsterblichkeit

der Seele und auch in der Erkenntnislehre verankert war, daß sie also

keine von der Religion und der Philosophie freie Psychologie im heutigen
Sinne war, kann man sie doch zur Erhellung unserer Frage heranziehen.

99



Die Seelenlehre hatte durch das ganze Mittelalter hindurch ihre Geltung
und beeinflußte auch noch Descartes. Ihre beiden vollständigsten
Darstellungen fand sie in den Werken des persischen Arztes und Philosophen
Ibn-Sina (980-1037) und des Kirchenlehrers Thomas von Aquin (1225 bis
1274). In ihrer arabischen wie auch christlichen Ausprägung gewann sie

selbstverständlich auch für die medizinische Psychologie große Wichtigkeit,

wie man das z.B. in den Schriften von Constantinus Africanus
(1020-1087), Taddeo Alderotti (1215-1295), Arnald von Villanova
(1235-1312) sehen kann.

Nach dieser Lehre hat die Seele drei Organe oder Vermögen. Der Träger
dieser Vermögen ist das Pneuma, ein meist feinsubstantiell gedachtes
Agens, das seinen Sitz in dem dem Vermögen entsprechenden Körperorgan

hat. Diese Seelenvermögen sind gleichzeitig psychologisches wie
physiologisches Prinzip, indem die «facultas naturalis» die Nahrungsaufnahme,

das Wachstum und die Fortpflanzung; die «facultas Vitalis» die

Fortbewegung, die Sinnesempfindung und die Lebenskraft; die «facultas
animalis» schließlich den inneren Sinn, den Verstand und die Intelligenz
bewirkt. Die zweifache Funktion der Seelenvermögen scheint geradezu
«psychosomatische» Gedankengänge anzuregen. Wenn die Seele schon

physiologische Vorgänge hervorruft, weshalb soll sie nicht auch solche

pathologischer Natur verursachen? Ibn-Sina selbst scheint die Meinung
vertreten zu haben, daß der Arzt nur mit Hilfe derjenigen Seelenvermögen
kurieren könne, die auch die Krankheit bewirkt hätten1.

Welche Stelle nehmen nun in diesem System die Gefühlsregungen wie
Furcht, Angst, Freude, Traurigkeit, Zorn usw. ein, kurz das, was man seit
dem 18.Jahrhundert «Emotion» nennt? Ganz allgemein kam im Mittelalter

den Gefühlen nicht die heutige zentrale Bedeutung zu. Ibn-Sina
betrachtete namentlich z.B. die Angst keineswegs als Grundtatsache der
menschlichen Existenz; er hielt sie vielmehr für ein «accidens», eine

Zufälligkeit, und zwar des Erzürnungsvermögens, das seinerseits auch noch
kein primärer psychischer Zustand war, sondern von der «facultas appeti-
tiva», dem Begehren, abhing. Dieses wiederum war den Verstandesfunktionen

untergeordnet2. Die etwas eingeschachtelte Abhängigkeit der
Gefühle von den Verstandesfunktionen - vielleicht ein Echo der stoischen

Philosophie — bedeutete aber nicht, daß die mittelalterlichen Ärzte in der
Praxis den Gefühlen als Krankheitsursachen keine Wichtigkeit zumaßen.
Denn neben gewissen «natürlichen» Geisteskrankheiten (im Gegensatz zur
«außernatürlichen» Besessenheit), für welche eine Psychogenese sowieso

100



angenommen wurde, hielten sie auch etliche somatische Krankheiten für
psychogen mitbedingt.

Man kann sogar noch einen Schritt weitergehen und sagen, daß auch der
chronische emotionelle Konflikt, der ja heute in der psychosomatischen
Pathogenese eine so hervorragende Rolle spielt, dem Mittelalter als

Krankheitsfaktor im Prinzip bewußt war, und zwar unter seinem speziellen
Aspekt der sogenannten libidinösen Frustration. Es findet sich allerdings
keine Krankheit dieses Namens, doch wurde das übrigens auch schon im
Altertum bekannte Syndrom unter der poetischen Bezeichnung «amor
heroeus» - vielleicht in Anspielung an die unglückliche Liebe zwischen
Hero und Leander - von zahlreichen Autoren beschrieben. Obgleich
durch emotionellen Konflikt verursacht, wurde die Krankheit überdies in
den Rahmen der beherrschenden Lehre der Säfteverderbnis gestellt, was
übrigens wieder ein Zeichen dafür sein mag, daß man den Emotionen keine
so ausschlaggebende Wichtigkeit gab. Nebenbei bemerkt, galt auch eine
allzu angestrengte Verstandestätigkeit als ungesund.

Wenn diese Gedankengänge der heutigen Psychosomatik höchstens
entfernt gleichen, zeigt sich daran doch, daß dem mittelalterlichen Arzt weder
in der Theorie noch in der Praxis psychosomatische Überlegungen fremd
waren.

II. Die psychosomatischen Krankheiten des Mittelalters

Vorauszuschicken ist, daß von den heute zur Psychosomatik zählenden
Krankheiten im ärztlichen Schrifttum des Mittelalters selbstverständlich
nicht alle vorhanden und die vorhandenen auch nicht immer als solche
erkannt worden sind. Das hängt, wie gesagt, nicht mit der Unvertrautheit
des Seelischen, sondern mit den ganz anders gearteten diagnostischen
Kriterien zusammen. Die Diagnose der Hypertoniekrankheit z.B., heute
Paradigma eines psychosomatischen Leidens, war mangels der Kenntnis des

Blutkreislaufes und der Notion der Hypertonie nicht möglich, obwohl ihre
beiden spektakulären Folgen, der Herz- und der Hirnschlag, durchaus
bekannt waren. Andererseits waren mit einfacheren Mitteln zu eruierende

Zusammenhänge klar, so daß es sich lohnt, einige Aufzeichnungen im
Hinblick auf Krankheiten emotioneller Ursache zu untersuchen.

Paulus von Aegina (7.Jh.) schrieb über die Herzleiden: «...wenn das

Herz in Mitleidenschaft gezogen ist und krankt, bei Gehirn-, Leber-,
Magenmundleiden, durch Verdruß, Furcht und viele andere Veranlassungen,

tritt bei ihm der Kollaps ein, der ein plötzlicher Kräftezerfall ist.»3

101



Ferner verzeichnete er die merkwürdige Beobachtung, daß ein andauernder
Durchfall, gegen den nichts helfe, durch den Liebesgenuß gestillt werde4.

Ibn-Sina beobachtete die durch Furcht, Zorn, Traurigkeit und andere
Gefühle veränderten Gesichtszüge bei Kranken mit häufigem Herzklopfen.
Er behauptete zudem, anhand der spezifischen Pulsunregelmäßigkeit auf
eine je andere Ursache des chronischen Herzklopfens schließen zu können,
die er unter anderem in den Emotionen fand5. Im Zusammenhang mit den
Krankheiten des Kopfes und des Geistes gab er ferner eine Beschreibung
der psychischen und somatischen Zeichen der zuvor genannten
Liebeskrankheit, die für spätere Arzte wegleitend wurde. Als Symptome nannte
er neben Gedankenverwirrung und Schwächung der Urteilskraft die

Schlaflosigkeit, Augenringe, Appetit- und Gewichtsverlust sowie
Pulsunregelmäßigkeiten beim Anblick der Geliebten oder auch nur heim Gedanken

an sie6.

Constantinus Africanus betrachtete die somatischen Begleiterscheinungen
der Depression als durch die Leiden der Seele verursacht. Schwarze

Gaflendünste steigen zunächst ins Gehirn auf, verdunkeln den Verstand
und setzen das Herz in Furcht. «Durch diese Leiden wird der Körper
miterfaßt, da der Körper der Seele notwendig folgt.» Dieser magere ab, werde
schwach, der Kranke werde schlaflos7.

Die salernitanische Schrift des 12. Jahrhunderts «De aegritudinum cu-
ratione» kannte wiederum die durch Furcht, Angst und allzu angestrengtes
Denken hervorgerufenen Herzleiden, die zu Ohnmächten, Kräftezerfall und
Tod führen können8.

Moses ben Maimon (1135-1204), der den asthmatischen Sohn des Sultans
Saladin behandelte, sah neben der staubigen Luft Alexandriens in
aufregenden Erlebnissen und zu strenger Verstandestätigkeit die Ursache des

Asthmas. Er betonte auch, daß ein Arzt die ganze Lebensführung und
Umgebung des Kranken bei Diagnose und Therapie in Rechnung stellen
müsse9.

In seinen Krankengeschichten, die er als einer der ersten Ärzte im Mittelalter

wieder einführte, erwähnte Taddeo Alderotti einen Priester aus
den Märchen, der bei Nebelwetter häufig an Migräne mit vorangehendem
Skotom und Parästhesien litt10. Die Migräne hielt man damals für eine

Flüssigkeitspietora im Gehirn, den begleitenden Schwindel für ins Hirn
gestiegenes Pneuma; man dachte also in diesem Fall nicht wie heute an
einen psychosomatischen Zusammenhang. Alderotti kannte übrigens auch
einen Zustand, den er «debilitas nervorum» nannte11. Leider gab er weder

102



Symptome noch Ursache dieses Leidens an, das vielleicht psychosomatischer

Natur war, dafür eine um so ausführlichere somatische Therapie.
Bernard de Gordon (gest. 1308) betrachtete wiederum Herzbeschwerden12,

ferner Appetitverlust sowie Magenstörungen als teilweise
gefühlsbedingt13. Magenulzera waren übrigens im Mittelalter bekannt, doch hielt
man sie für die Folge von zu stark gewürzten Speisen oder von
unachtsamerweise mit dem Brunnenwasser verschluckten Blutegeln. Zu den
Ursachen des Asthmas zählte Gordon unter anderen Bergwerksstaub und
Dämpfe von flüssigen Metallen, und er wußte, daß der Heilung dieses

Leidens heftige Zornerregungen und Kummer abträglich waren14. Des

weiteren faßte er die zeitgenössischen Kenntnisse über die seit der Antike
bekannte Hysterie, die sogenannte «Gebärmuttererstickung», zusammen15.

Obgleich heute nicht so sehr durch emotionelle Störungen als vielmehr
durch Triebfrustration erklärt, rechtfertigt sich die Erwähnung der
Hysterie im Rahmen einer Untersuchun g über die Psychosomatik deshalb,
weil Sigmund Freud bekanntlich gerade anhand seiner hysterischen
Patientinnen zu seinen Entdeckungen gelangte, die in der weiteren Folge die
moderne Psychosomatik ermöglichten. Neben den psychischen Symptomen,

wie Verlust der Ansprechbarkeit bei gleichzeitig erhaltener Erinnerung,

und neben dem hysterischen Ohnmachtsanfall galten dem Mittelalter

als somatische Zeichen der «suffocatio» der Kopfschmerz im Verein
mit Schwindel, Atemnot und allgemeines Unwohlbefmden. Da sehr früh
aufgefallen war, daß vor allem ledige und verwitwete Frauen an diesem
Zustand litten, war es eine ausgemachte Sache, daß der fehlende
Sexualverkehr die Ursache sei. Wie man sich die Pathogenese im einzelnen
vorstellte, ist so gut bekannt, daß hier einige Stichworte genügen. Der angeblich

beim Koitus sonst ausgeschiedene weibliche «Same» bleibt im Uterus,
zersetzt sich in schlechte Säfte, die später als Dämpfe in die verschiedenen

Organe aufsteigen und die oben erwähnten Störungen hervorrufen. Nach
derselben Retentionsvorstellung konnte übrigens die Hysterie auch von
der Amenorrhoe verursacht sein.

Die Sterilität der Frau war nach Arnald von Villanova u.a. durch
Zorn, Kummer und Furcht bedingt, wogegen diejenige bei Impotenz des

Mannes meist auf Verhexung beruhe16. Doch Gordon war demgegenüber
der Meinung, daß der Mann auch aus emotionellen Gründen impotent sein
könne17.

Antonio Guanerio (gest. 1418) nannte heftigen Zorn und Traurigkeit
als Ursache der Amenorrhoe18. Zudem war er offenbar der erste seit Paulus

103



von Aegina, der wiederum die Diarrhöe mit emotionellen Dingen in
Zusammenhang brachte. Diese könne man sich durch übergroße Traurigkeit
zuziehen. Es gebe ferner Menschen, denen die Furcht gegen innen schlage, so

daß sie in Menschenansammlungen den «fluxus» bekommen. Doch oft sei

auch die überbordende Freude daran schuld19.

Antonio Benivieni (1443—1502), Arzt des Lorenzo di Medici, wußte in
seinen lebendig geschriebenen Krankengeschichten von einer Frau mit
langdauernder Dysenterie zu berichten, die von einem Dominikanermönch
durch das Gebet geheilt wurde. Benivieni selbst, skeptisch gegenüber einer
solchen Heilmethode, zeichnete den Fall erst drei Jahre nach der relaps-
freien Heilung auf. Er erzählte ferner von einem Kind, das durch zwei
schwarzverhüllte Männer derart erschreckt wurde, daß es hernach alle acht
Tage zur Zeit des ersten Schreckens zu zittern und zu schreien begann,
schließlich davon krank wurde und verstarb20.

Die hier gegebene Übersicht ist bei weitem nicht vollständig, doch kann
sie, wie sich anhand anderer hier nicht erwähnter Schriften aufzeigen
ließe, als relativ repräsentativ für die damals gängigen Ansichten gelten.
Sie läßt hei aller Reserve der Interpretation der aufgezählten Krankheitsbilder

den Schluß zu, daß man die vier Organbereiche des Herzens, des

Magens und Darmes, der Lunge sowie der Genitalien als den emotionellen
Einflüssen zugänglich ansah. Diese Organbereiche decken sich im großen

ganzen mit denjenigen, die auch die heutige Psychosomatik als loci minoris
resistentiae bei emotionellem Streß betrachtet. Daß die beschriebenen

Störungen offensichtlich vor allem funktioneller Art waren, tut der prinzipiellen

Anerkennung einer möglichen psychosomatischen Pathogenese keinen
Abbruch.

III. Zur Therapie

Die im Mittelalter betriebene Therapie war für ihre Polypragmasie
bekannt, doch entspräche es nicht ganz dem Sachverhalt, wollte man annehmen,

daß nur die vielen Substanzen der sogenannten «Dreckapotheke» zur
Anwendung kamen. Gerade die arabische Medizin war berühmt für ihre
zahlreichen Heilvorschriften, die den ganzen Menschen und seine
Lebensführung betrafen. Großes Gewicht lag auf Heilbädern, guter Kost,
angenehmer Gestaltung des Krankenzimmers, ferner auch auf Musik-, Arbeitsund

Ablenkungstherapie sowie auf dem therapeutischen Gespräch. Es
verwundert demnach nicht, daß das christliche Mittelalter seine Vorgänger
auch darin nachahmte.

104



Diese allgemein einzuhaltenden Heilmaßnahmen wollte Ibn-Sina im
Falle der oben erwähnten Liebeskrankheit durch das Therapiegespräch
erweitert wissen, das durch negative Darstellung des Charakters der Geliebten
den Kranken aus seiner Verstrickung lösen sollte21. Noch weiter geht dabei
Gordon mit seinem Rat: man lege dem Kranken eine häßliche alte Frau
ins Bett, um ihn auf diese Weise von der Torheit seiner Liebe zu überzeugen2?.

Bei der Behandlung von Herzleiden wäre nach Alderotti der Kranke,

nachdem er in einem luftigen Zimmer etwas hochgelagert und mit
leichter Speise verköstigt wurde, von allem, was Zorn erregt, abzuschirmen
und mit angenehmen Dingen zu erheitern23. Ähnlich behandelte BEN Mai-
mon den Asthmakranken24. Es mag heute interessieren, daß bei der
Behandlung der Hysterie das psychotherapeutische Gespräch nicht
angeraten wurde. Statt dessen empfahl man den Sexualverkehr. Ließ sich dies

im Rahmen der Sittlichkeit nicht bewerkstelligen, mußten die verdorbenen
Säfte sonstwie aus dem Uterus entfernt werden, was Aufgabe der
Hebamme war25. Die am häufigsten angewandte Psychosomatotherapie war
indessen, wie zu allen Zeiten, die Reise ins Heilbad.

Die eingangs gestellte Frage nach der psychosomatischen Haltung der
mittelalterlichen Ärzte kann dahin beantwortet werden, daß pathogene
Leib—Seele-Beziehungen für möglich gehalten wurden, daß ferner emotionell

bedingte Krankheitsbilder bekannt waren und daß die Therapie
dementsprechend emotionelle Faktoren zur Genesung berücksichtigte.

Bibliographie

1 Avicenna, Canon medicinae, Lib. I, fen. I, doct. 6, cap. 1-7, Venedig 1595, S. 70-77.
2 Ibn-Sina, As-Sifa, Lib. VI, cap. 4, pars 4, ed. arab./franz., J. Bakos, La psychologie

d'Ibn-Sina, Prag 1956, S. 138.

3 Paulus Aegineta, Sieben Bücher, Lib. III, cap. 34 (ed. dtsch. J. Berendes), Leiden
1914, S. 254.

4 Paulus Aegineta, Lib. I, cap. 35, op. cit. S. 29.
5 Avicenna, Canon med., Lib. III, fen. XII, tract. 2, cap. 2, op. cit. S. 676-678.
6 Avicenna, Canon med., Lib. III, fen. I, tract. 4, cap. 24, op. cit. S. 494.

7 R. und W. Creutz, Die «Melancholia» bei Constantinus Africanus und seinen Quellen,
Archiv für Psychiatrie und Nervenkrankheiten 92 (1932) 2, 244—269, S. 247 ff.

8 Coli. Salernitana: De aegritudinum curatione tractatus (ed. S. DE Renzi), Neapel 1852—

1859, Band II, S. 233-235.
9 Maimonides, Treatise on Asthma, cap. 8 und Einleitung (ed. S. Muntner),

Philadelphia 1963, S. 36ff. und S. Iff.

105



10 Alderotti, Consilia, «De scotomia et vertigini capitis» (ed. G.M. Nardi), Turin 1937,
S. 56.

11 Alderotti, Consilia, «De debilitas nervorum», op. cit. S. 117.

12 Gordonius, Lilium medicinae, Part. IV, cap. 11-12, Lyon 1550, S. 397-407.
13 Gordonius, Lilium medicinae, Part. Y, cap. 2-3, op. cit. S. 417-421 ff.
14 Gordonius, Lilium medicinae, Part. IY, cap. 8, op. cit. S. 377—384.

15 Gordonius, Lilium medicinae, Part. VII, cap. 10, op. cit. S. 621-623.
16 Arnaldus Villanovanus, Opera Omnia, «De sterilitate ...», Basel 1585, S. 1506

und 1515.

17 Gordonius, Lilium medicinae, Part. VII, cap. 14, op. cit. S. 628—634.

18 A. Guanerio, Practica, «De aegritudine matricis», cap. 2, Venedig 1517, Fol. 64.

19 A. Guanerio, Practica, «De fluxibus», op. cit. Fol. 52.

20 A. Benivieni, De abditis nonnullis ac mirandis morborum et sanationum causis, VL und
LXIII (ed. lat./engl. Singer/Long), Springfield (111.) 1954, S. 94 und 130.

21 Avicenna, loc. cit. Nr. 6.

22 Gordonius, Lilium medicinae, Part. II, cap. 20, op. cit. S. 210-213.
23 Alderotti, Consilia, «De cardiaca», op. cit. S. 98.

24 Maimonides, loc. cit. Nr. 9.

25 Franciscus de Pedemont, «De praefocatione matricis», in Mesuae, Opera Omnia,

Venedig 1561, S. 305.

Dr. med. Antoinette Stettler-Schär
avenue Astrid 26, B-1640 Rhode-St-Genese

106


	Zur Psychosomatik im Mittelalter

