Zeitschrift: Gesnerus : Swiss Journal of the history of medicine and sciences
Herausgeber: Swiss Society of the History of Medicine and Sciences

Band: 28 (1971)

Heft: 3-4

Artikel: Die Alchemie im Spiegel der schénen Literatur
Autor: Bleker, Johanna

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-520734

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-520734
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Alchemie im Spiegel der schonen Literatur *

Von Johanna Bleker

Zum Ziel der Untersuchung und zur Auswahl der Literatur

Bei allem Bemiihen um die Geschichte der Alchemie fillt es uns bisweilen
schwer zu begreifen, dall die Menschen jahrhundertelang an diese Kunst
geglaubt haben. Wir gehen davon aus, daf} die Transmutation der Metalle
nach den Regeln der Alchemie unmdéglich war, und wir fragen uns, warum
die Alchemisten, deren Versuche doch fehlschlagen mufiten, dies nicht
ebenfalls eingesehen haben. Die geistige Welt der damaligen Menschen
und ihre Haltung zur Alchemie ist uns heute weitgehend fremd geworden.

Aus diesem Grund ist es forderlich, nicht nur die alchemistische Fach-
literatur, sondern auch die Darstellungen der schénen Literatur zu betrach-
ten. Denn das Bild der Alchemie in der schénen Literatur diirfte — wenig-
stens zu gewissen Zeiten — die allgemeine Auffassung iiber diese Kunst
wiederspiegeln.

Alchemie und Literatur kénnen auf verschiedene Weise miteinander ver-
bunden sein. Einige Formen machte ich gleich zu Beginn abgrenzen.

So muf} bei dieser Untersuchung das alchemistische Lehrgedicht auller
acht gelassen werden. Denn diese Lehrdichtung ist nicht Alchemie in der
Literatur, sondern Literatur der Alchemie. Und wenn ich hier versuchen
mochte, durch die Aussagen der zeitgenissischen Literaten sozusagen eine
Aullenansicht der Alchemie zu finden, so kann die Literatur der Alchemie
selbst kaum etwas dazu beitragen.

Auch eine Untersuchung iiber die Verwendung alchemistischer Begriffe
in der Dichtkunst ist fiir unsere Frage nicht sehr aufschluBreich. Ich méchte
dies an einigen kurzen Beispielen aus dem dichterischen Werk des Englin-
ders JoHN DoNNE zeigen. JoHN DonNNE lebte von 1572-1631. In seinen
dullerst bildreichen Gedichten verwendet er auch zahlreiche alchemistische
Allegorien.

* Vortrag, gehalten auf dem 3. Nordwestdeutschen Kolloquium fiir Wissenschaftsge-
schichte in Kiel, am 3. Juli 1971.

1 Vel. Epcar Hirr Duncan, Donne’s Alchemical Figures, A Journal of English Literary
History E.L. H. (Baltimore) 9 (1942) 257-285, und JosErPH ANTHONY MazzEO, Notes on
John Donne’s Alchemical Imagery, in Renaissance and Seventeenth-Century Studies,
London/New York 1964, S.60-89.

154



In seinem Gedicht « Love’s Alchemy» vergleicht er das Gliick der Liebe
mit dem Stein der Weisen: Das Gliick der Liebe sei ebensowenig zu finden,
wie das Elixier. Und ebenso wie der Alchemist sein Destilliergeriit preise,
wenn bei seiner Suche wenigstens eine Arznei oder eine wohlriechende
Substanz abfiele, so gehe es auch dem Liebenden, der von hiéchstem und
langwihrendem Entziicken triume und schon froh sei, wenn ihm eine kurze
Sommernacht wie eine lange Winternacht erscheine:

,,Oh ’tis imposture all:
And as no chymique yet th’Elixar got,
But glorifies his pregnant pot,
If by the way to him befall
Some odoriferous thing, or medicinall,
So, lovers dreame a rich and long delight
But get a winter-seeming summer’s night.”” 2

An anderer Stelle, in dem Gedicht «Resurrection (imperfect)», ver-
wendet JouN DoONNE den alchemistischen Vergleich des Todes und der
Auferstehung Christi mit der Gewinnung der Tinktur aus dem natiirlichen
Gold: Der Auferstandene, als die Tinktur, hat die Macht, bleierne und
eiserne Herzen zum Guten zu wandeln und das siindige Fleisch dem seinen
gleich zu machen:

,»Hee was all gold when he lay downe, but rose
All tincture and doth not alone dispose
Leaden and iron wills to good but is

Of power to make even sinfull flesh like his.”3

Diese zwei kurzen Beispiele zeigen, daB es fiir unsere Untersuchung nicht
sehr ergiebig ist, der Verwendung alchemistischer Motive in der Dicht-
kunst weiter nachzugehen. Die dichterische Sprache verwendet die Bilder
je nach der gewiinschten Aussage im positiven wie im negativen Sinn. So
kénnen wir DoNNES Gedichten nur entnehmen, dafl ihm die Gedankenwelt
der Alchemie sehr vertraut gewesen sein mufl. Eine bestimmte Ansicht
iiber die Alchemie kann jedoch aus diesen Gedichten nicht abgeleitet
werden.

2 Jonn DonNNE, John Donne, Dean of St. Paul’s, Complete Poetry and Selected Prose, Her-
ausgeber: JouNn HAywarD, 10. Auflage, London 1967, S.28.
3 Ebd. S.290.

155



Deshalb mufl sich diese Untersuchung auf die schéne Literatur be-
schrinken, die die Alchemie und den Alchemisten direkt zu ihrem Gegen-
stand gewihlt hat. Dabei sind freilich nur die Werke von Interesse, die zu
einer Zeit entstanden sind, in der die Konigliche Kunst noch bliihte und die
Gedanken der Zeitgenossen bewegte. Denn nur die Autoren dieser Zeit
kénnen uns unmittelbar zeigen, wie die Alchemie damals gesehen und be-
griffen wurde.

Die Literatur, die ich ausgewé#hlt habe, entstammt dem Mittelalter und
der frithen Neuzeit. Es handelt sich dabei nur um Beispiele aus den be-
deutendsten dichterischen Werken der damaligen Zeit und nicht um den
Versuch, alle dichterische Aussage, die iiber die Alchemie gemacht wurde,
zu erfassen?.

Das fritheste Werk, das ich erwiihnen méchte, ist der von JEAN DE MEUN
verfallte zweite Teil des Roman de la Rose. Er entstand am Ende des
13. Jahrhunderts. Das spiteste Werk, auf das ich eingehen méchte, ist
Ben Jounsons Schauspiel The Alchemist, das im Jahre 1610 uraufgefithrt
wurde.

In der dazwischen liegenden Zeitspanne habe ich bei DANTE, PETRARCA
SEBASTIAN und BRANDT eine Erwidhnung der Alchemie gefunden. Die
ausfithrlichste Darstellung ist jedoch in den Canterbury Tales enthalten,
die GEOFFREY CHAUCER gegen Ende des 14. Jahrhunderts verfal3te.

Im folgenden soll untersucht werden, wie in diesen Werken die Alchemie
verstanden wird und mit welchen Argumenten die Auseinandersetzung um

ihre Moglichkeiten gefiithrt wird.

Die Bewertung der Alchemie im « Roman de la Rose»

Ich beginne mit dem Roman de la Rose, als der vermutlich éltesten bel-
letristischen Darstellung der Alchemie (die von mir benutzte Textfassung
stammt allerdings aus dem frithen 16. Jahrhundert).

Der erste Teil des Rosenromans, der zwischen 1220 und 1240 entstand,
ist eine allegorische Minnedichtung. Der zweite Teil wurde um 1280 von

4 Als Ubersichten iiber die Behandlung der Alchemie in der Dichtung vgl. FRIEDRICH
GusTAv HARTLAUB, Von der Alchemie in der Dichtung, BAsF 2 (1952) 127-135; JouN
REeAD, The Alchemist in Life, Literature, and Art, London 1947; JouN READ, Alchemy
and Literature, Proc. Chem.Soc. (London) 1957 138-143; KURT SELIGMANN, Das Welt-
reich der Magie, 5000 Jahre Geheime Kunst, Stuttgart 1958, S.136-142.

156



JEAN DE MEUN verfalt und ist ein lehrreich interessantes Zeitgemilde im
allegorischen Gewand?®.
Fir JEAN DE MEUN ist die Alchemie eine wirkliche Kunst:

«Non pourtant, ¢’est chose notable
D’arquemie est art véritable,

Qui saigement en ouvreroit

Grans merveilles y trouveroit ...»"

Indessen ist sie wie jede Kunst unvollkommen. Denn obwohl die Kunst,
die die Natur nachahmen und 1hr so bei ihrem Werke helfen soll, aufmerk-
sam vor der Natur auf den Knien liegt, gelingt es ihr nur, wie ein Affe, das
Vorgemachte nachzumachen. Wihrend die Natur miihelos die Stoffarten
ineinander umwandelt, gelingt dies der Kunst nur unter grolen und lang-
wierigen Anstrengungen. Die Transmutation ist jedoch keineswegs un-
moglich. So wie die Natur Blitz und Donner in Steine verwandelt und zur
Erde schleudert, so verwandelt die Alchemie Farnkraut in Glas?. — (Das
Wort Fougiére — Farnkraut hat die Doppelbedeutung Glas. Hier ist ver-
mutlich die Verwendung von Pflanzen-Pottasche zur Glasherstellung ge-
meint.) — Der Weise erkennt — so erklidrt pE MEUN — daB} es sich in beiden
Fillen um transmutierte Arten handelt, deren Teile in der Substanz und in
der Form verindert sind. Einmal durch die Kunst, einmal durch die Natur:

«Si sont les especes changées

Et leurs pieces d’eulx estrangées

et en substance et en figures

Ungs par Art, autres par Natures...»®

In aufmerksamer Nachfolge der Natur ist auch die Transmutation der
Metalle méglich®. Allein jene, die es mit sophistischen Spitzfindigkeiten
versuchen, werden es der Natur niemals gleichtun kénnen:

=)

Zu Jean de Meun vgl. auch FREDERIC WALKER, Jean de Meun and Alchemy, Journal of
Chemical Education 7 (1930) 22863-22874.

6 JEAN DE MEUN, Le Roman de la Rose. Dans la version attribuée & Clément Marot, Heraus-
geber S.F.BARIDON, Milano/Varese 1957, Zeile 16460-16463.

Vgl. ebd. Zeile 16442-16482.

Ebd. Zeile 16486 16489.

Vel. ebd. Zeile 16490 ff.

© w 3

157



«Mais iceulx or ne feront mie

Qui ouvrent de sophisterie
Travaillent tant comme ilz vourront
Ja nature n’aconsuyvront...»10

Es wird sich zeigen, dall JEAN DE MEUN der einzige Autor ist, der die
Alchemie so riickhaltlos bejaht. Vor allem die praktische Durchfiithrbar-
keit wird in der spiteren Literatur vielfach bestritten.

Die Verurteilung der Alchemie bei DANTE und PETRARCA

Schon zu Beginn des 14. Jahrhunderts werden die ersten Anfinge einer
Kritik sichtbar.

DanTE, der Dichter der Géttlichen Komédie, beschreibt die Leiden von
zwel Alchemisten, die in den untersten Kreis der Hoélle verbannt worden
sind, in die Hélle der Filscher!l. Einer der Verdammten erkliirt: « Ich bin
der Schatten des Capocchio, der mit der Alchemie die Metalle falschte;
und du erinnerst dich ... dal} ich ein guter Affe der Natur war.»12

Diese Redewendung zeigt die Frechheit des Betriigers. Die Alchemie
soll ein Affe der Natur sein, indem sie ihre Werke getreulich nachbildet.

Capocchio aber iffte die Natur durch die Herstellung von falschem Gold.
Die Verdammung der Alchimisten in die tiefste Hélle verurteilt nicht die
Alchemie, sondern den mit dieser Kunst betriebenen Mif3brauch.

Diese Verurteilung entspricht dem Alchemieverbot durch Papst Johan-
nes XXII. Seine Bulle « Spondant quas non exhibent ...» wurde 1317, vier
Jahre vor Dantes Tod, erlassen. Sie richtet sich gegen den Betrug und gegen

die Irrefithrung der Armen durch die Alchemisten, also nicht gegen die
Alchemie selbst14.

10 Fbd. Zeile 16522-16525.
11 Zu Dante vgl. auch Epmunp O. v. LipPMANN, Chemisches und Technologisches bei
Dante, Archivio di Storia della Scienza (Roma) 3 (1922) 45-56.
12 DANTE ALIGHIERI, Cantica del divino poeta Danthe Alighieri Fiorentino, Venedig 1536,
29. Gesang
Fol. 173 v «Sivedrai, ch’i son I'ombra di Capocchio
Che falsai li matalli con alchimia:
Et ten’ dee ricordar, se ben t’adocchio,
Com’ i fu di natura buona scimia.»
18 Vgl. WiLHELM GANZENMULLER, Die Alchemie im Mittelalter, Paderborn 1938 (Nach-
druck Hildesheim 1967) S. 84 f. und HERMANN KoPP, Die Alchemie in dlterer und neuerer
Zeit, Band I, Heidelberg 1886 (Nachdruck Hildesheim 1962) S.225.

158



Die gleiche Haltung liegt auch den Angriffen zugrunde, die etwa 40 Jahre
spiter von PETRARCA formuliert werden. Sein um 1360 entstandenes Buch
De remediis utriusque fortunae enthilt ein Kapitel «De Alchemia», in dem
Vernunft und Hoffnung iiber die Moglichkeit streiten, durch die Alchemie
reich zu werden. Mit dem Hinweis auf die Erfahrung, daB alle Versprechun-
gen der Alchemisten nichts als Betrug seien, verurteilte die Vernunft die
ganze Kunst: Trug und Schande seien die einzigen Ergebnisse der Alchemie.
Noch nie habe man gesehen, dall durch diese Kunst ein Armer reich ge-
worden sei. Wohl aber sei schon manch ein Reicher durch sie arm geworden.
Doch Geldgier und Leichtgldubigkeit triiben den Verstand der Menschen
derart, dal} sie gegen ihre Erfahrung an das glauben, was sie begehren!4.

Die Ratio schildert die schrecklichen Folgen der alchemistischen Be-
miithungen in den buntesten Farben:

«Dein Haus fiillt sich mit absonderlichen Gisten

und wunderlichen Vorrichtungen, als da sind Fresser

und Sidufer — sehr natiirlich, trocknet doch das

Feuer und die Gier die Leiber aus —, Ohrenbliser
Windbeutel und Spétter, als da sind Ascheneimer

Tiegel, Phiolen voll stinkender Wiisser, auslidndische
Kriuter, Salze aus fernen Lindern, Schwefelbrocken,
Destilliergefifle und Ofen; aus alle dem entspringt

dir fruchtlose Sorge, Verdumpfung des Gemiites,
Entstellung des Angesichtes, stierer Blick — und

schlieBlich naht die Armut, die du herausgefordert

hast, ja, was schlimmer ist, dein Ruf wird der eines

Gauners und dein Leben das eines Diebes, zugebracht in der
nichtlichen Verborgenheit iibelberiichtigter Schlupfwinkel. »15

PeETRARCA nennt Geldgier und Dummbheit als die eigentlichen Motive fiir
den Glauben an die Alchemie. Seine Ablehnung stellt sich auf die Grund-
lage der Vernunft und der praktischen Erfahrung. Sie trifft aber ebenfalls
nur den MiBbrauch und nicht den eigentlichen Kern der Alchemie.

14 Vgl. FrRANCESCO PETRARCA, De remediis utriusque fortunae, Libri IT, Leyden 1572, Buch
I, Kap. 111, S.381-383.

15 Zitiert in der Ubersetzung von Lippmann, aus EDMUND O. v. LIPPMANN, Petrarca iiber
die Alchemie, Archiv fiir Geschichte der Naturwissenschafien und der Technik 6 (1913)
236-240.

159



Die Darstellung der Alchemie in CHAUCERS « Canon’s Yeoman’s Tale»

Eine Diskussion aller Aspekte der Alchemie finden wir dagegen bei
GEOFFREY CHAUCER. In seinem «Canon’s Yeoman’s Tale»® — der Ge-
schichte vom Dienstmann des Kanonikus — entwirft er zuerst das Bild des
ernsthaft arbeitenden, gliubigen Alchemisten, enthiillt dann die Kunst-
stiicke der alchemistischen Scharlatane und diskutiert schlieflich die
grundsitzlichen Moglichkeiten der Alchemie. Es lohnt sich, diese Geschichte
etwas eingehender zu betrachten?’.

GEOFFREY CHAUCER lebte vermutlich von 1340 bis 1400. Er war Beam-
ter am anglischen Konigshof und zugleich ein Mann, der iiber vielfiltige
literarische und wissenschaftliche Kenntnis verfigte. Man nimmt an, daf}
sein beriihmtestes Werk, die Canterbury Tales, im Jahre 1386 begonnen
wurde. «The Canon’s Yeoman’s Tale» gilt als eine der schénsten und
originellsten Geschichten unter den Canterbury Taless.

Der Beginn der Geschichte ist dramatisch: Der Kanonikus und sein
Dienstmann erreichen die Gesellschaft, die nach Canterbury zieht, in einem
recht aufsehenerregenden Zustand. lhre Reittiere sind abgehetzt und er-
schopft, ithre Kleidung ist abgerissen und zerlumpt. Der Verdacht liegt
nahe, dal} die beiden sich auf der Flucht befinden. Voll Neugier fordert der
Leiter der Reisegesellschaft den Dienstmann auf, iiber ihr Schicksal zu
berichten. Der Kanonikus sucht seinen Diener daran zu hindern, das zu
erzidhlen, was geheim bleiben miisse. Als ihm dies nicht gelingt, flieht er in
Kummer und Beschidmung.

Nun sind der Erzihlfreude des Dieners keine Grenzen mehr gesetzt. Der
ungelehrte Mann, der sieben Jahre lang an den Blasebilgen und Retorten
seines von der Alchemie besessenen Herrn gearbeitet hat, entwirft ein
detailliertes Bild der Alchemie seiner Zeit.

16 GEOFFREY CHAUCER, The Canon’s Yeoman’s Tale, in A4 Six-Text Print of Chaucer’s
Canterbury Tales in Parallel Colums. (from the mss: 1. The Ellesmere, 2. The Hengwrt
154, 3. The Cambridge Univ. Libr. Gg. 4.27, 4. The Corpus Christi College, Oxford, 5.
The Petworth, 6. The Lansdowne 851, British Museum), Herausgeber FREDERICK J.
FurnivaLL, London 1870 (?7), (Nachdruck New York 1967). Part VII, Fol. 547-574.
Die wortlichen Zitate entsprechen der Textfassung des Ellesmere MS.

17 Vgl. Joun READ, The Alchemist in Life, Literature and Art, London 1947, S.29 ff. und
FreDERIC WALKER, Geoffrey Chaucer and Alchemy, Journal of Chemical Education 9
(1932) 1378-1385.

18 Vgl. NeviLL CocHiLL, Chaucer’s Life — Chaucer’s Work’s, Einleitung zu GEOFFREY
CHAUCER, The Canterbury Tales, translated into Modern English, Herausgeber N. Cog-
HILL. Harmondsworth, Middlesex 1970 (= Penguin Classics).

160



Er berichtet von den fruchtlosen alchemistischen Prozessen, die sein
Herr ausfithrte. Er zihlt die zahlreichen verwendeten Substanzen auf. Er
beschreibt die Ratlosigkeit nach dem MiBlingen der Experimente. Er schil-
dert die Unermiidlichkeit, mit der nach der unvermeidlichen Explosion die
Scherben wieder zusammengefegt und die Metallreste gesammelt werden,
um es ein weiteres Mal zu versuchen. Erbittert 148t er sich iiber den
Schwefelgestank aus, der den Alchemisten so anhaftete, dal} er meilenweit
zu erkennen sei. Die Alchemie, das ist die Quintessenz dieses Berichtes,
ruiniert jeden, der sich mit ihr abgibt. Sie bringt keine Reichtiimer, son-
dern Schulden und Elend.

Der Dienstmann entwirft hiermit zunéchst das Bild der profanen Alche-
mie, deren Anhdnger in England verédchtlich « Puffer» — Blasebalgpuster —
genannt wurden. Im Gegensatz zu diesen vornehmlich experimentierenden
Pustern standen die gelehrten Alchemisten, deren erstes Anliegen es war,
in die hermetischen Schriften einzudringen und den Stein der Weisen sozu-
sagen auf philosophischem Wege zu ergriinden.

Klar wird, dal die Experimentierarbeit in der Alchemistenkiiche ver-
geblich bleibt. Immer wieder unterbricht der Dienstmann seine Erzdhlung,
um das zu betonen, zuweilen klagend, zuweilen mit Worten der Erbitterung
und des Spotts. Und doch wird die Alchemie niemals grundsitzlich abge-
lehnt.

Die Warnung, daf} alles Bemiithen um diese Kunst vergeblich sein miisse,
baut nicht auf der Feststellung auf, dafl die Transmutation grundsitzlich
unmdoglich sei. Die Ursache des MiBlerfolges liegt vielmehr in der Schwiche
des menschlichen Verstandes: Diese Wissenschaft ist unseren Moglichkeiten
so weit voraus, daf} wir sie niemals einholen kénnen. Sie entgleitet unseren
Bemiithungen und macht uns alle zu Bettlern:

., But that science, is so fer us beforn

We mowen nat al though we hadden sworn
It ouer-take, it slit awey so faste

It wole us maken beggers in the laste ...”"1?

Der zweite Teil der Erzdhlung handelt von den betriigerischen Prakti-
ken der vorgeblichen Alchemisten. Der Dienstmann berichtet ausfithrlich
itber die verschiedensten Machenschaften eines solchen Betriigers. Auch
dieser ist wiederum ein Kanonikus, «a Chanon of Religioun». Der Dienst-

19 CHAUCER, The Canon’s Yeoman’s Tale, Ellesmere MS, Zeile 680-683.

161



mann legt jedoch Wert darauf, dal solche Schwindler von den ehrlichen
Alchemisten streng zu unterscheiden sind. Man soll die ehrlichen Alche-
misten nicht nach denen beurteilen, die ihre Kunst mibrauchen, und be-
denken, daf3 sich selbst unter den zwolf Aposteln ein Verrater befand.
Sollte man aber wegen des einen Judas alle anderen tadeln ?:

,» That among cristes Apostles twelue

Ther was no traytour, but Iudas hym selue
Thanne why sholde all the remenant haue a blame
That giltlees were ... 20

Zum SchluB} gibt der ungebildete Dienstmann des Kanonikus noch seine
Meinung iiber die Schriften der alten Philosophen ab, mit denen sich die
gelehrten Alchemisten befassen.

Auch diese Bemithungen um die Alchemie miissen erfolglos sein, denn
die Sprache der hermetischen Schriften ist so nebelhaft, da} sie heute kein
Mensch mehr verstehen kann.: '

»» Philosophres speken so mystily
In this craft that man kan nat come thereby...” 2

Die Erkliarung dafiir ist bei den alten Philosophen selbst zu finden. Die
Autoritit, auf die der Dienstmann sich beruft, ist « Arnold of the newe
towne». Im Rosarium des Arnold von Villanova stehe geschrieben, dal}
schon der erste Vater der Philosophen, nimlich Hermes, die Anweisung
gegeben habe, die Alchemie geheimzuhalten. Nur wer die Absicht und die
Sprache der Philosophen verstehe, diirfe diese Kunst ausiiben?2. — (Diese
Anweisung zur Geheimhaltung stammt nach Duncan nicht aus dem Rosa-
rium, sondern aus dem Buch De Secretis naturae des Arnold von Villanova,
ist aber sonst sinngetreu wiedergegeben)?23,

Ist es aber tiberhaupt maoglich, die Absicht und die Sprache der Philo-
sophen zu verstehen ? Die Antwort hierauf ist im Buch Senior enthalten,
das der Dienstmann als nichstes anfithrt. — (Mit dem Buch Senior 1st die
Senioris Zadith Tabula gemeint. Nach den Untersuchungen von Duncan

20 Ebd. Zeile 1002-1005.

21 Ebd. Zeile 1394-1395.

22 Vgl. ebd. Zeile 1428-1447.

23 Vgl. Enpcar H. Duncan, The Literature of Alchemy and Chaucer’s Canon’s Yeoman’s
Tale: Framework, Theme, and Characters, Speculum 43 (1968) 633-656.

162



und Ruska hat CHAUCER sich auch hier im wesentlichen an die Vorlage
gehalten 24,

In der von CHAUCER umgeinderten Fassung handelt es sich um ein Ge-
sprich, das Plato mit seinem Schiiler fiithrt®. Plato beantwortet die Frage
nach dem Stein der Weisen mit immer anderen Umschreibungen der
Sache: Der Stein werde Titanos genannt, dies sei Magnesia, und dies sei ein
aus den vier Elementen zusammengesetztes Wasser.

Der Schiiler zeigt sich unzufrieden iiber die Erklarung des Unbekannten
mit dem Unbekannteren. Doch Plato weigert sich, eine konkrete Antwort
zu geben. Es sei den Philosophen verboten, ihr Wissen anderen Menschen
mitzuteilen. Denn das Geheimnis der Alchemie sei Christus so lieb und
wert, dall die Offenbarung dieses Geheimnisses allein seinem géttlichen
Willen vorbehalten sei:

»» Nay nay quod Plato, certein that I nylle
The Philosophres, sworn were euerychoon
That they sholden discouere it un-to noon
Ne in no book it write, in no manere

ffor un-to Crist, it is so lief and deere
That he wol nat that it discouered bee
But where it liketh to his deitee...’”?¢

Hiermit fithrt CHAUCER sein letztes und ernsthaftestes Argument gegen
die Alchemie ins Feld. Schon im ersten Teil der Geschichte hatte er gewarnt,
dal} der Verstand des Menschen zu armselig sei, um diese hohe Wissenschaft
zu begreifen. Nun erkldrt er diese Unmoglichkeit zur Absicht Gottes. Wie
aber kann der Mensch gegen den Willen Gottes etwas erreichen. Er kann
sich nur versiindigen, wenn er es dennoch versucht:

,» Thanne conclude I thus, sith that god of heuene
Ne wil nat that the Philosophres neuene

How that a man, shal come un-to this stoon

I rede us for the beste, lete it goon

ffor who so, maketh God his Aduersarie

As for to werken, any thyng in contrarie

24 Vgl. DuncaN, ebd. und Jurius Ruska, Chaucer und das Buch Senior, Anglia, Zeitschrift
fiir englische Philologie 61 (1937) 136-137.

% Vgl. CHAUCER, Ellesmere MS, Zeile 1448-1471.

28 Ebd. Zeile 1463-1469.

4 163



Of his wil, certes neuer shal be thryue i
Thogh that he multiplie terme of lyue

And there a poynt for ended is my tale

God sende euery trewe man, boote of his bale.”

«Und hier endet meine Geschichte; Gott helfe jedem redlichen Mann in
seinen Sorgen.» 27

Es ist eindeutig die Absicht CHAUCERS mit seinem «Canon’s Yeoman’s
Tale» jedermann vor der Ausiibung der Alchemie zu warnen. Mit unver-
gleichlicher Eindringlichkeit demonstriert er die Erfolglosigkeit aller alche-
mistischen Bemiihungen, und nirgends wird der mit der Alchemie betrie-
bene Betrug ausfiihrlicher geschildert, als in dieser Geschichte.

Und doch ist CHAUCER kein ausgesprochener Gegner der Alchemie, wie
dies zuweilen von Literaturhistorikern behauptet wird, denen die Vorstel-
lung, der groBe Dichter sei einem Irrglauben angehangen, Unbehagen zu
bereiten scheint?8. Wenn Elias Ashmole in seinem Theatrum Chemicum
Britannicum von 1652 CHAUCER einen Meister der Alchemie nennt, ,,ranked
amongst the Hermetic Philosophers™, tut er das mit einem gewissen
Recht?®:

So ist zunidchst zu bemerken, daBl CHAUCER eine strenge Unterscheidung
zwischen dem ehrlichen Alchemisten und dem Betriiger vornimmt und
nicht, wie PETRARCA, die Alchemie schlechthin zum Betrug erklirt. Man
kann auch nicht von einer grundsitzlichen Ablehnung der Alchemie
sprechen. Denn CHAUCER behauptet nicht, dal} die Vollendung des Magi-
steriums prinzipiell unmoglich sei. Seine Zweifel am Gelingen des GroBlen
Werkes entstammen vielmehr einer ganz bestimmten Geisteshaltung des
spiten christlichen Mittelalters: Die Erkenntnisfihigkeit des Menschen
hingt von der Gnade Gottes ab, und so kann nicht das Streben des Men-
schen, sondern nur Gottes Wille das Geheimnis der Alchemie entdecken.

Gerade diese mittelalterliche Haltung ist es, die CHAUCER dazu befihigt,
ein wahrhaft treffendes Bild der Alchemie seiner Zeit zu zeichnen. Denn
der geistige Hintergrund, dem seine Argumente entstammen, ist der gleiche,

27 Ebd. Zeile 1472-1481.

8 Vgl. BEn Jonson, The Alchemist, edited with introduction, notes, and glossary by Charles
Montgomery Hathaway. New York 1903 (= Yale Studies in English, Ed. A.S.Coox,
Nr.17), Einleitung S. 66.

% FEr1As AsHMOLE, Theatrum Chemicum Britannicum. Containing Severall Poeticall Pieces
of our Famous English Philosophers who have written the Hermetique Mysteries in their
owne Ancient Language, Teil I, London 1652, S.470.

164



vor dem sich die abendlindische Alchemie zu ihrer héchsten Bliite ent-
faltete.

SEBASTIAN BRANDT und BEN JonsonN: Die Alchemie als Betrug

PeTRARCAS vernunftbetonte Ablehnung des augenscheinlich Unméogli-
chen entspricht nicht mehr diesem mittelalterlichen Denken, obwohl sie
zeitlich frither liegt als CHAUCERs Geschichte. PETRARCAs Kritik deckt
sich mit der der spiteren Autoren. So finden wir dhnliche Argumente bei
SEBASTIAN BRANDT, der in seinem 1494 erschienenen Narrenschiff nur
kurz vom «groBlen beschil} der alchemy» handelt3’. Die betriigerischen
Alchemisten befinden sich in Gesellschaft derer, die «den tumen ... zu dem
fleysch»3! wiegen und «Miisdreck ... under pfeffer»3? mischen. Nur ganz
nebenher bemerkt er, daB} die Alchemie schlechthin unmaéglich sei:

«Dann Aristoteles der gycht
Die gstalt der ding wandeln sich nicht.»33

Diese kurze Bemerkung ist der einzige direkte Angriff auf die Grund-
lagen der Alchemie, der in der hier betrachteten Literatur zu finden ist.
Die Kritik der anderen Autoren wendet sich stets ausschlieBlich gegen die
Praxis.

So verhilt es sich auch in BEN Jonsons Gaunerkémédie The Alche-
mist aus dem Jahre 161034 Das Schauspiel stellt eine betriigerische Praxis
blof3, ohne die theoretischen Grundlagen der Alchemie zu beriihren.

BEN Jonson zeigt ein Gaunertrio, das sich darauf verlegt hat, aus der
Dummbheit und Leichtgldubigkeit der Mitmenschen Kapital zu schlagen.
Es besteht aus dem betriigerischen Alchemisten Subtle, dem ungetreuen
Diener Face und der zweifelhaften Dame Dol Common. Eines ihrer Gauner-
kunststiicke besteht in einem alchemistischen Bluff. In der Hoffnung auf
groBe Reichtiimer opfert der ebenso dumme wie gierige Sir Epicur Mam-

30 SEBASTIAN BRANDT. Das Narrenschiff, nach der Erstausgabe (Basel 1494 ) herausgegeben
von MANFRED LEMMER, 2. Auflage, Tubingen 1968, Cap. 102 «von falsch und beschi3»,
Zeile 49-66.

81 Ebd. Zeile 39.

32 Ebd. Zeile 68.

33 Ebd. Zeile 63-64.

3 BeN JonsoN, The Alchemist, Herausgeber: Ca. M. HaAtaaAwAY, New York 1903 (= Yale
Studies in English, Ed. A.S.Cook. Nr.17). Zu BEN JonsoN vgl. auch JouaN ReAp: The
Alchemist in Life Literature and Art, London 1947, S.39 fI.

165



mon seinen ganzen Besitz fiir die Vollendung des groBen Werkes. Natiirlich
miBlingt das von den flaschen Alchemisten durchgefithrte Experiment.
Die Apparatur fliegt in die Luft. Mammons Gold ist, zumindest fiir ihn,
dahin. Und die drei Gauner bringen es noch fertig, ihm die Schuld an dem
angeblichen Fehlschlag in die Schuhe zu schieben.

Der einzige Gegner dieser vorgeblichen Alchemie ist der skeptische
Surley, ein Spieler. Der Alchemist und der Diener suchen ihn zu iiberzeugen.
JonsonN benutzt diese Diskussion zu einer ausfithrlichen Darstellung der
alchemistischen Argumentationsweise und offenbart dabei eine beachtliche
Kenntnis der hermetischen Literatur3s,

Duncan hat nachgewiesen, dafl die theoretischen Ausfithrungen der
Jonsonschen Alchemisten sachlich korrekt sind und auf authentischen
Vorlagen in der Fachliteratur beruhen3S.

Allein durch die aufgeblasene Pose des falschen Alchemisten und des
dumm-dreisten Dieners wird dieser Extrakt aus der alchemistischen Lite-
ratur zum Werkzeug der Satire.

Die musterhafte und zugleich respektlose Art, mit der BEN Jonson die
ernsthafte alchemistische Philosophie zum Komédienstoff umfunktioniert,
zeigt eine deutliche Distanzierung von der geheimen Wissenschaft. Ande-
rerseits weist seine profunde Kenntnis der Sache darauf hin, dafl Jonson
sich griindlich mit der Alchemie befal3t haben muf3.

Der mittelalterliche Glaube CEHAUCERS ist verloren gegangen, aber noch
ist das Interesse an der Goldmacherkunst uniibersehbar.

Abschliefende Uberlegungen tiber das Bild der Alchemie in der Dichtkunst

Die hier vorgestellten Beispiele iiber die Behandlung der Alchemie in der
Dichtkunst entstammen einem drei Jahrhunderte umfassenden Zeitraum
und sind sowohl formal wie inhaltlich sehr unterschiedlich.

Es soll jedoch abschlieBend versucht werden, einige gemeinsame Aspekte
in dieser Literatur aufzuzeigen, die uiber die individuellen Aussagen der
einzelnen Dichter hinausgehen. Aus diesen Gemeinsamkeiten kénnte eini-
ges iiber die Stellung der Alchemie im Denken der damaligen Zeit — also
zwischen 1300 und 1600 — abgeleitet werden.

Seo ist zunichst zu bemerken, daBl die Auseinandersetzung mit der Al-

% Vgl. Jonson: The Alchemist, 2. Akt, 3. Szene, S.145-157.
3 Vgl. Epcar HiLL DunNcaN, Jonson’s Alchemist and the Literature of Alchemy, Publi-
cations of the Modern Language Association of America 61 (1946) 699-710.

166



chemie fiir alle Autoren eine hochaktuelle Angelegenheit darstellt. Die
Werke, die die Praxis oder die Theorie der Alchemie ausfiihrlicher be-
schreiben, zeigen deutlich, daf} die Dichter eine Sache behandeln, die sie
aus eigener Anschauung kennen. Die iiberaus lebendigen Beschreibungen
bei PETRARCA und CHAUCER sind kaum anders zu erkliren. Und die Aus-
sagen CHAUCERs und BEN JONSONs zeigen eine so genaue Kenntnis der
hermetischen Literatur, dal3 man wohl ein persionliches Interesse an diesen
Dingen vermuten darf.

Ein weiterer Aspekt, der sich aus der Betrachtung der schénen Literatur
ergibt, besteht darin, dal} sich bei allen Autoren eine kritische Einstellung
zur Alchemie nachweisen 1d8t. Allein JEAN DE MEUNS Aussage bildet hierin
eine Ausnahme.

Die Kritik bezieht sich grundsiitzlich auf die Praxis der Alchemie. Dabei
basiert die vorgetragene Ablehnung auf der Erfahrung, dal das Ziel der
Alchemie praktisch immer unerreichbar bleibt und dal} scheinbare Erfolge
nichts anderes sind als das Ergebnis betriigerischer Machenschaften.

Dabei fallt auf, daBl niemals der ernsthafte Versuch gemacht wird, die
Unmoglichkeit der Alchemie durch die Widerlegung ihrer Grundlagen zu
beweisen. Wihrend DANTE und PETRARCA tiberhaupt nicht auf die Theorie
eingehen, wird die grundsitzliche Moglichkeit der Transmutation von
CHAUCER sogar bejaht. SEBAsTIAN BraANDTS Hinweis auf Aristoteles
(«Dann Aristoteles der gycht, die gestalt der ding wandeln sich nicht»)
hat eher den Charakter einer Randbemerkung. In dieser Kiirze kann die
alchemistische Theorie, die sich schlieBlich selbst in mancher Hinsicht auf
Aristoteles beruft, sicher nicht hinreichend widerlegt werden.

Am ehesten konnte man bei BEN JonsoN eine AuBerkraftsetzung der
alchemistischen Thesen erwarten, die der Betriiger Subtle so weitschweifig
vortragt. Doch der ungliubige Gegenspieler Surley verfiigt iiber kein auch
nur annihernd ernsthaftes Gegenargument.

Dies berechtigt zu der Vermutung, dafl die Philosophie der Alchemie so
tief im Weltbild des Mittelalters und der frithen Neuzeit verwurzelt war,
dal} sie nicht ohne weiteres widerlegt werden konnte. Daher mufite man
allen Fehlschligen zum Trotz zugestehen, dal das Ziel der Alchemie
letztlich doch erreichbar sein kénnnte. Dies aber wiirde etwas von der
Faszination erkliren, die die Kénigliche Kunst auf die Menschen der da-
maligen Zeit ausgeiibt haben muf} und die sie immer wieder dazu verleitet
haben muf}, wider alle Erfahrung, nach dem geheimnisvollen Stein der
Weisen zu suchen.

167



	Die Alchemie im Spiegel der schönen Literatur

