
Zeitschrift: Gesnerus : Swiss Journal of the history of medicine and sciences

Herausgeber: Swiss Society of the History of Medicine and Sciences

Band: 28 (1971)

Heft: 3-4

Artikel: Die Alchemie im Spiegel der schönen Literatur

Autor: Bleker, Johanna

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-520734

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-520734
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Alchemie im Spiegel der schönen Literatur*

Von Johanna Bleker

Zum Ziel der Untersuchung und zur Auswahl der Literatur

Bei allem Bemühen um die Geschichte der Alchemie fällt es uns bisweilen
schwer zu begreifen, daß die Menschen jahrhundertelang an diese Kunst
geglaubt haben. Wir gehen davon aus, daß die Transmutation der Metalle
nach den Regeln der Alchemie unmöglich war, und wir fragen uns, warum
die Alchemisten, deren Versuche doch fehlschlagen mußten, dies nicht
ebenfalls eingesehen haben. Die geistige Welt der damaligen Menschen
und ihre Haltung zur Alchemie ist uns heute weitgehend fremd geworden.

Aus diesem Grund ist es förderlich, nicht nur die alchemistische
Fachliteratur, sondern auch die Darstellungen der schönen Literatur zu betrachten.

Denn das Bild der Alchemie in der schönen Literatur dürfte — wenigstens

zu gewissen Zeiten — die allgemeine Auffassung über diese Kunst
wiederspiegeln.

Alchemie und Literatur können auf verschiedene Weise miteinander
verbunden sein. Einige Formen möchte ich gleich zu Beginn abgrenzen.

So muß bei dieser Untersuchung das alchemistische Lehrgedicht außer
acht gelassen werden. Denn diese Lehrdichtung ist nicht Alchemie in der

Literatur, sondern Literatur der Alchemie. Und wenn ich hier versuchen

möchte, durch die Aussagen der zeitgenössischen Literaten sozusagen eine
Außenansicht der Alchemie zu linden, so kann die Literatur der Alchemie
selbst kaum etwas dazu beitragen.

Auch eine Untersuchung über die Verwendung alchemistischer Begriffe
in der Dichtkunst ist für unsere Frage nicht sehr aufschlußreich. Ich möchte
dies an einigen kurzen Beispielen aus dem dichterischen Werk des Engländers

John Donne zeigen. John Donne lebte von 1572-1631. In seinen

äußerst bildreichen Gedichten verwendet er auch zahlreiche alchemistische

Allegorien1.

* Vortrag, gehalten auf dem 3. Nordwestdeutschen Kolloquium für Wissenschaftsgeschichte

in Kiel, am 3. Juli 1971.
1 Vgl. Edgar Hill Duncan, Donne's Alchemical Figures, A Journal of English Literary

History E.L.H. (Baltimore) 9 (1942) 257-285, und Joseph Anthony Mazzeo, Notes on

John Donne's Alchemical Imagery, in Renaissance and Seventeenth-Century Studies,

London/New York 1964, S. 60-89.

154



In seinem Gedicht «Love's Alchemy» vergleicht er das Glück der Liebe
mit dem Stein der Weisen: Das Glück der Liebe sei ebensowenig zu finden,
wie das Elixier. Und ebenso wie der Alchemist sein Destilliergerät preise,
wenn bei seiner Suche wenigstens eine Arznei oder eine wohlriechende
Substanz abfiele, so gehe es auch dem Liebenden, der von höchstem und

langwährendem Entzücken träume und schon froh sei, wenn ihm eine kurze
Sommernacht wie eine lange Winternacht erscheine:

,,0h 'tis imposture all:
And as no chymique yet th'Elixar got,

But glorifies his pregnant pot,
If by the way to him befall

Some odoriferous thing, or medicinal],
So, lovers dreame a rich and long delight
But get a winter-seeming summer's night."2

An anderer Stelle, in dem Gedicht «Besurrection (imperfect)»,
verwendet John Donne den alchemistischen Vergleich des Todes und der

Auferstehung Christi mit der Gewinnung der Tinktur aus dem natürlichen
Gold: Der Auferstandene, als die Tinktur, hat die Macht, bleierne und
eiserne Herzen zum Guten zu wandeln und das sündige Fleisch dem seinen

gleich zu machen:

„Hee was all gold when he lay downe, but rose
All tincture and doth not alone dispose
Leaden and iron wills to good but is

Of power to make even sinfull flesh like his."3

Diese zwei kurzen Beispiele zeigen, daß es für unsere Untersuchung nicht
sehr ergiebig ist, der Verwendung alchemistischer Motive in der Dichtkunst

weiter nachzugehen. Die dichterische Sprache verwendet die Bilder
je nach der gewünschten Aussage im positiven wie im negativen Sinn. So

können wir Donnes Gedichten nur entnehmen, daß ihm die Gedankenwelt
der Alchemie sehr vertraut gewesen sein muß. Eine bestimmte Ansicht
über die Alchemie kann jedoch aus diesen Gedichten nicht abgeleitet
werden.

2 John Donne, John Donne, Dean of St.PauVs, Complete Poetry and Selected Prose,
Herausgeber: John Hayward, 10. Auflage, London 1967, S.28.

3 Ebd. S.290.

155



Deshalb muß sich diese Untersuchung auf die schöne Literatur
beschränken, die die Alchemie und den Alchemisten direkt zu ihrem Gegenstand

gewählt hat. Dabei sind freilich nur die Werke von Interesse, die zu
einer Zeit entstanden sind, in der die Königliche Kunst noch blühte und die
Gedanken der Zeitgenossen bewegte. Denn nur die Autoren dieser Zeit
können uns unmittelbar zeigen, wie die Alchemie damals gesehen und
begriffen wurde.

Die Literatur, die ich ausgewählt habe, entstammt dem Mittelalter und
der frühen Neuzeit. Es handelt sich dabei nur um Beispiele aus den
bedeutendsten dichterischen Werken der damaligen Zeit und nicht um den
Versuch, alle dichterische Aussage, die über die Alchemie gemacht wurde,
zu erfassen4.

Das früheste Werk, das ich erwähnen möchte, ist der von Jean de Meun
verfaßte zweite Teil des Roman de la Rose. Er entstand am Ende des

13. Jahrhunderts. Das späteste Werk, auf das ich eingehen möchte, ist
Ben Johnsons Schauspiel The Alchemist, das im Jahre 1610 uraufgeführt
wurde.

In der dazwischen liegenden Zeitspanne habe ich bei Dante, Petrarca
Sebastian und Brandt eine Erwähnung der Alchemie gefunden. Die
ausführlichste Darstellung ist jedoch in den Canterbury Tales enthalten,
die Geoffrey Chaucer gegen Ende des 14. Jahrhunderts verfaßte.

Im folgenden soll untersucht werden, wie in diesen Werken die Alchemie
verstanden wird und mit welchen Argumenten die Auseinandersetzung um
ihre Möglichkeiten geführt wird.

Die Bewertung der Alchemie im «Roman de la Rose»

Ich beginne mit dem Roman de la Rose, als der vermutlich ältesten
belletristischen Darstellung der Alchemie (die von mir benutzte Textfassung
stammt allerdings aus dem frühen 16. Jahrhundert).

Der erste Teil des Rosenromans, der zwischen 1220 und 1240 entstand,
ist eine allegorische Minnedichtung. Der zweite Teil wurde um 1280 von

4 Als Übersichten über die Behandlung der Alchemie in der Dichtung vgl. Friedrich
Gustav Hartlaub, Von der Alchemie in der Dichtung, basf 2 (1952) 127-135; John
Read, The Alchemist in Life, Literature, and Art, London 1947; John Read, Alchemy
and Literature, Proc.Chem. Soc. (London) 1957 138-143; Kurt Seligmann, Das Weltreich

der Magie, 5000 Jahre Geheime Kunst, Stuttgart 1958, S. 136-142.

156



Jean de Meun verfaßt und ist ein lehrreich interessantes Zeitgemälde im
allegorischen Gewand0.

Für Jean de Meun ist die Alchemie eine wirkliche Kunst:

«Non pourtant, c'est chose notable
D'arquemie est art veritable,
Qui saigement en ouvreroit
Grans merveilles y trouveroit ...»6

Indessen ist sie wie jede Kunst unvollkommen. Denn obwohl die Kunst,
die die Natur nachahmen und ihr so bei ihrem Werke helfen soll, aufmerksam

vor der Natur auf den Knien liegt, gelingt es ihr nur, wie ein Affe, das

Vorgemachte nachzumachen. Während die Natur mühelos die Stoffarten
ineinander umwandelt, gelingt dies der Kunst nur unter großen und
langwierigen Anstrengungen. Die Transmutation ist jedoch keineswegs
unmöglich. So wie die Natur Blitz und Donner in Steine verwandelt und zur
Erde schleudert, so verwandelt die Alchemie Farnkraut in Glas7. — (Das
Wort Fougiere Farnkraut hat die Doppelbedeutung Glas. Hier ist
vermutlich die Verwendung von Pflanzen-Pottasche zur Glasherstellung
gemeint.) - Der Weise erkennt - so erklärt de Meun - daß es sich in beiden
Fällen um transmutierte Arten handelt, deren Teile in der Substanz und in
der Form verändert sind. Einmal durch die Kunst, einmal durch die Natur:

«Si sont les especes changees
Et leurs pieces d'eulx estrangees
et en substance et en figures
Ungs par Art, autres par Natures...»8

In aufmerksamer Nachfolge der Natur ist auch die Transmutation der
Metalle möglich9. Allein jene, die es mit sophistischen Spitzfindigkeiten
versuchen, werden es der Natur niemals gleichtun können:

5 Zu Jean de Meun vgl. auch Frederic Walker, Jean de Meun and Alchemy, Journal of
Chemical Education 7 (1930) 22863-22 874.

6 Jean de Meun, Le Roman de la Rose. Dans la version attribuee ä Clement Marot, Herausgeber

S.F.Baridon, Milano/Varese 1957, Zeile 16460-16463.
7 Vgl. ebd. Zeile 16442-16482.
8 Ebd. Zeile 16486 16489.
9 Vgl. ebd. Zeile 16490 ff.

157



«Mais iceulx or ne feront mie

Qui ouvrent de sophisterie
Travaillent tant comme ilz vourront
Ja nature n'aconsuyvront...»10

Es wird sich zeigen, daß Jean de Meun der einzige Autor ist, der die
Alchemie so rückhaltlos bejaht. Vor allem die praktische Durchführbarkeit

wird in der späteren Literatur vielfach bestritten.

Die Verurteilung der Alchemie bei Dante und Petrarca

Schon zu Beginn des 14. Jahrhunderts werden die ersten Anfänge einer
Kritik sichtbar.

Dante, der Dichter der Göttlichen Komödie, beschreibt die Leiden von
zwei Alchemisten, die in den untersten Kreis der Hölle verbannt worden
sind, in die Hölle der Fälscher11. Einer der Verdammten erklärt: «Ich bin
der Schatten des Capocchio, der mit der Alchemie die Metalle fälschte;
und du erinnerst dich daß ich ein guter Affe der Natur war.»12

Diese Redewendung zeigt die Frechheit des Betrügers. Die Alchemie
soll ein Affe der Natur sein, indem sie ihre Werke getreulich nachbildet.

Capocchio aber äffte die Natur durch die Herstellung von falschem Gold.
Die Verdammung der Alchimisten in die tiefste Hölle verurteilt nicht die

Alchemie, sondern den mit dieser Kunst betriebenen Mißbrauch.
Diese Verurteilung entspricht dem Aichemieverbot durch Papst Johannes

XXII. Seine Bulle «Spondant quas non exhibent ...» wurde 1317, vier
Jahre vor Dantes Tod, erlassen. Sie richtet sich gegen den Betrug und gegen
die Irreführung der Armen durch die Alchemisten, also nicht gegen die
Alchemie selbst14.

10 Ebd. Zeile 16522-16525.
11 Zu Dante vgl. auch Edmund 0. v. Lippmann, Chemisches und Technologisches bei

Dante, Archivio di Storia della Scienza (Roma) 3 (1922) 45-56.
12 Dante Alighieri, Cantica del divino poeta Danthe Alighieri Fiorentino, Venedig 1536,

29. Gesang
Fol. 173 v «Sivedrai, ch'i son l'ombra di Capocchio

Che falsai Ii matalli con alchimia:
Et ten' dee ricordar, se ben t'adocchio,
Com' i fu di natura buona scimia.»

13 Vgl. Wilhelm Ganzenmüller, Die Alchemie im Mittelalter, Paderborn 1938 (Nachdruck

Hildesheim 1967) S. 84 f. und Hermann Kopp, Die Alchemie in älterer und neuerer
Zeit, Band I, Heidelberg 1886 (Nachdruck Hildesheim 1962) S.225.

158



Die gleiche Haltung liegt auch den Angriffen zugrunde, die etwa 40 Jahre
später von Petrarca formuliert werden. Sein um 1360 entstandenes Buch
De remediis utriusque fortunae enthält ein Kapitel «De Alchemia», in dem
Vernunft und Hoffnung über die Möglichkeit streiten, durch die Alchemie
reich zu werden. Mit dem Hinweis auf die Erfahrung, daß alle Versprechungen

der Alchemisten nichts als Betrug seien, verurteilte die Vernunft die

ganze Kunst: Trug und Schande seien die einzigen Ergehnisse der Alchemie.
Noch nie habe man gesehen, daß durch diese Kunst ein Armer reich
geworden sei. Wohl aber sei schon manch ein Reicher durch sie arm geworden.
Doch Geldgier und Leichtgläubigkeit trüben den Verstand der Menschen

derart, daß sie gegen ihre Erfahrung an das glauben, was sie begehren14.
Die Ratio schildert die schrecklichen Folgen der alchemistischen

Bemühungen in den buntesten Farben:

«Dein Haus füllt sich mit absonderlichen Gästen
und wunderlichen Vorrichtungen, als da sind Fresser
und Säufer — sehr natürlich, trocknet doch das

Feuer und die Gier die Leiber aus Ohrenbläser
Windbeutel und Spötter, als da sind Ascheneimer

Tiegel, Phiolen voll stinkender Wässer, ausländische

Kräuter, Salze aus fernen Ländern, Schwefelbrocken,
Destilliergefäße und Öfen; aus alle dem entspringt
dir fruchtlose Sorge, Verdumpfung des Gemütes,

Entstellung des Angesichtes, stierer Blick - und
schließlich naht die Armut, die du herausgefordert
hast, ja, was schlimmer ist, dein Ruf wird der eines

Gauners und dein Leben das eines Diebes, zugebracht in der
nächtlichen Verborgenheit übelberüchtigter Schlupfwinkel.»15

Petrarca nennt Geldgier und Dummheit als die eigentlichen Motive für
den Glauben an die Alchemie. Seine Ablehnung stellt sich auf die Grundlage

der Vernunft und der praktischen Erfahrung. Sie trifft aber ebenfalls

nur den Mißbrauch und nicht den eigentlichen Kern der Alchemie.

14 Vgl. Francesco Petrarca, De remediis utriusque fortunae, Libri II, Leyden 1572, Buch
I, Kap. Ill, S.381-383.

15 Zitiert in der Übersetzung von Lippmann, aus Edmund 0. v. Lippmann, Petrarca über
die Alchemie, Archiv für Geschichte der Naturwissenschaften und der Technik 6 (1913)
236-240.

159



Die Darstellung der Alchemie in Chaucers « Canon's Yeoman's Tale»

Eine Diskussion aller Aspekte der Alchemie finden wir dagegen bei
Geoffrey Chaucer. In seinem «Canon's Yeoman's Tale»16 — der
Geschichte vom Dienstmann des Kanonikus — entwirft er zuerst das Bild des

ernsthaft arbeitenden, gläubigen Alchemisten, enthüllt dann die Kunststücke

der alchemistischen Scharlatane und diskutiert schließlich die

grundsätzlichen Möglichkeiten der Alchemie. Es lohnt sich, diese Geschichte
etwas eingehender zu betrachten17.

Geoffrey Chaucer lebte vermutlich von 1340 bis 1400. Er war Beamter

am anglischen Königshof und zugleich ein Mann, der über vielfältige
literarische und wissenschaftliche Kenntnis verfügte. Man nimmt an, daß
sein berühmtestes Werk, die Canterbury Tales, im Jahre 1386 begonnen
wurde. «The Canon's Yeoman's Tale» gilt als eine der schönsten und
originellsten Geschichten unter den Canterbury Tales18.

Der Beginn der Geschichte ist dramatisch: Der Kanonikus und sein
Dienstmann erreichen die Gesellschaft, die nach Canterbury zieht, in einem
recht aufsehenerregenden Zustand. Ihre Reittiere sind abgehetzt und
erschöpft, ihre Kleidung ist abgerissen und zerlumpt. Der Verdacht liegt
nahe, daß die beiden sich auf der Flucht befinden. Voll Neugier fordert der
Leiter der Reisegesellschaft den Dienstmann auf, über ihr Schicksal zu
berichten. Der Kanonikus sucht seinen Diener daran zu hindern, das zu
erzählen, was geheim bleiben müsse. Als ihm dies nicht gelingt, flieht er in
Kummer und Beschämung.

Nun sind der Erzählfreude des Dieners keine Grenzen mehr gesetzt. Der
ungelehrte Mann, der sieben Jahre lang an den Blasebälgen und Retorten
seines von der Alchemie besessenen Herrn gearbeitet hat, entwirft ein
detailliertes Bild der Alchemie seiner Zeit.

16 Geoffrey Chauceb, The Canon's Yeoman's Tale, in A Six-Text Print of Chaucer's

Canterbury Tales in Parallel Colums. (from the mss: 1. The Ellesmere, 2. The Hengwrt
154, 3. The Cambridge Univ. Libr. Gg. 4.27, 4. The Corpus Christi College, Oxford, 5.

The Petworth, 6. The Lansdowne 851, British Museum), Herausgeber Frederick J.

Furnivall, London 1870 (Nachdruck New York 1967). Part VII, Fol. 547-574.
Die wörtlichen Zitate entsprechen der Textfassung des Ellesmere MS.

17 Vgl. John Read, The Alchemist in Life, Literature and Art, London 1947, S.29 ff. und
Frederic Walker, Geoffrey Chaucer and Alchemy, Journal of Chemical Education 9

(1932)1378-1385.
18 Vgl. Nevill Coghill, Chaucer's Life — Chaucer's Work's, Einleitung zu Geoffrey

Chaucer, The Canterbury Tales, translated into Modern English, Herausgeber N. Cog-

hill. Harmondsworth, Middlesex 1970 Penguin Classics).

160



Er berichtet von den fruchtlosen alchemistischen Prozessen, die sein

Herr ausführte. Er zählt die zahlreichen verwendeten Substanzen auf. Er
beschreibt die Ratlosigkeit nach dem Mißlingen der Experimente. Er schildert

die Unermüdlichkeit, mit der nach der unvermeidlichen Explosion die
Scherben wieder zusammengefegt und die Metallreste gesammelt werden,

um es ein weiteres Mal zu versuchen. Erbittert läßt er sich über den

Schwefelgestank aus, der den Alchemisten so anhaftete, daß er meilenweit
zu erkennen sei. Die Alchemie, das ist die Quintessenz dieses Berichtes,
ruiniert jeden, der sich mit ihr abgibt. Sie bringt keine Reichtümer,
sondern Schulden und Elend.

Der Dienstmann entwirft hiermit zunächst das Bild der profanen Alchemie,

deren Anhänger in England verächtlich «Puffer» — Blasebalgpuster —

genannt wurden. Im Gegensatz zu diesen vornehmlich experimentierenden
Pustern standen die gelehrten Alchemisten, deren erstes Anliegen es war,
in die hermetischen Schriften einzudringen und den Stein der Weisen

sozusagen auf philosophischem Wege zu ergründen.
Klar wird, daß die Experimentierarbeit in der Alchemistenküche

vergeblich bleibt. Immer wieder unterbricht der Dienstmann seine Erzählung,
um das zu betonen, zuweilen klagend, zuweilen mit Worten der Erbitterung
und des Spotts. Und doch wird die Alchemie niemals grundsätzlich
abgelehnt.

Die Warnung, daß alles Bemühen um diese Kunst vergeblich sein müsse,
baut nicht auf der Feststellung auf, daß die Transmutation grundsätzlich
unmöglich sei. Die Ursache des Mißerfolges liegt vielmehr in der Schwäche
des menschlichen Verstandes: Diese Wissenschaft ist unseren Möglichkeiten
so weit voraus, daß wir sie niemals einholen können. Sie entgleitet unseren
Bemühungen und macht uns alle zu Bettlern:

„But that science, is so fer us beforn
We mowen nat al though we hadden sworn
It ouer-take, it slit awey so faste

It wole us maken beggers in the laste ..."19

Der zweite Teil der Erzählung handelt von den betrügerischen Praktiken

der vorgeblichen Alchemisten. Der Dienstmann berichtet ausführlich
über die verschiedensten Machenschaften eines solchen Betrügers. Auch
dieser ist wiederum ein Kanonikus, «a Chanon of Religioun». Der Dienst-

19 Chaucer, The Canon's Yeoman's Tale, Ellesmere MS, Zeile 680-683.

161



mann legt jedoch Wert darauf, daß solche Schwindler von den ehrlichen
Alchemisten streng zu unterscheiden sind. Man soll die ehrlichen Alche-
misten nicht nach denen beurteilen, die ihre Kunst mißbrauchen, und
bedenken, daß sich selbst unter den zwölf Aposteln ein Verräter befand.
Sollte man aber wegen des einen Judas alle anderen tadeln ?:

„That among cristes Apostles twelue
Ther was no traytour, but Iudas hym selue

Thanne why sholde all the remenant haue a blame
That giltlees were ..."20

Zum Schluß gibt der ungebildete Dienstmann des Kanonikus noch seine

Meinung über die Schriften der alten Philosophen ab, mit denen sich die

gelehrten Alchemisten befassen.

Auch diese Bemühungen um die Alchemie müssen erfolglos sein, denn
die Sprache der hermetischen Schriften ist so nebelhaft, daß sie heute kein
Mensch mehr verstehen kann.:

„ Philosophres speken so mystily
In this craft that man kan nat come thereby..."21

Die Erklärung dafür ist bei den alten Philosophen selbst zu finden. Die
Autorität, auf die der Dienstmann sich beruft, ist «Arnold of the newe
towne». Im Rosarium des Arnold von Villanova stehe geschrieben, daß
schon der erste Vater der Philosophen, nämlich Hermes, die Anweisung
gegeben habe, die Alchemie geheimzuhalten. Nur wer die Absicht und die

Sprache der Philosophen verstehe, dürfe diese Kunst ausüben22. - (Diese
Anweisung zur Geheimhaltung stammt nach Duncan nicht aus dem Rosarium,

sondern aus dem Buch De Secretis naturae des Arnold von Villanova,
ist aber sonst sinngetreu wiedergegeben)23.

Ist es aber überhaupt möglich, die Absicht und die Sprache der
Philosophen zu verstehen Die Antwort hierauf ist im Buch Senior enthalten,
das der Dienstmann als nächstes anführt. — (Mit dem Buch Senior ist die
Senioris Zadith Tabula gemeint. Nach den Untersuchungen von Duncan

20 Ebd. Zeile 1002-1005.
21 Ebd. Zeile 1394-1395.
22 Vgl. ebd. Zeile 1428-1447.
23 Vgl. Edgar H. Duncan, The Literature of Alchemy and Chaucer's Canon's Yeoman's

Tale: Framework, Theme, and Characters, Speculum 43 (1968) 633-656.

162



und Ruska hat Chaucer sich auch hier im wesentlichen an die Vorlage
gehalten 24.

In der von Chaucer umgeänderten Fassung handelt es sich um ein
Gespräch, das Plato mit seinem Schüler führt25. Plato beantwortet die Frage
nach dem Stein der Weisen mit immer anderen Umschreibungen der
Sache: Der Stein werde Titanos genannt, dies sei Magnesia, und dies sei ein

aus den vier Elementen zusammengesetztes Wasser.

Der Schüler zeigt sich unzufrieden über die Erklärung des Unbekannten
mit dem Unbekannteren. Doch Plato weigert sich, eine konkrete Antwort
zu geben. Es sei den Philosophen verboten, ihr Wissen anderen Menschen
mitzuteilen. Denn das Geheimnis der Alchemie sei Christus so lieb und

wert, daß die Offenbarung dieses Geheimnisses allein seinem göttlichen
Willen vorbehalten sei:

„Nay nay quod Plato, certein that I nylle
The Philosophres, sworn were euerychoon
That they sholden discouere it un-to noon
Ne in no book it write, in no manere
ffor un-to Crist, it is so lief and deere

That he wol nat that it discouered bee

But where it liketh to his deitee. ,."26

Hiermit führt Chaucer sein letztes und ernsthaftestes Argument gegen
die Alchemie ins Feld. Schon im ersten Teil der Geschichte hatte er gewarnt,
daß der Verstand des Menschen zu armselig sei, um diese hohe Wissenschaft
zu begreifen. Nun erklärt er diese Unmöglichkeit zur Absicht Gottes. Wie
aber kann der Mensch gegen den Willen Gottes etwas erreichen. Er kann
sich nur versündigen, wenn er es dennoch versucht:

,,Tharme conclude I thus, sith that god of heuene
Ne wil nat that the Philosophres neuene
How that a man, shal come un-to this stoon
I rede us for the beste, lete it goon
ffor who so, maketh God his Aduersarie
As for to werken, any thyng in contrarie

24 Vgl. Duncan, ebd. und Julius Ruska, Chaucer und das Buch Senior, Anglia, Zeitschrift
für englische Philologie 61 (1937) 136-137.

25 Vgl. Chaucer, Ellesmere MS, Zeile 1448-1471.
26 Ebd. Zeile 1463-1469.

4 163



Of his wil, certes neuer shal be thryue
Thogh that he multiplie terme of lyue
And there a poynt for ended is my tale
God sende euery trewe man, boote of his bale."

«Und hier endet meine Geschichte; Gott helfe jedem redlichen Mann in
seinen Sorgen.»27

Es ist eindeutig die Absicht Chaucers mit seinem «Canon's Yeoman's
Tale» jedermann vor der Ausübung der Alchemie zu warnen. Mit
unvergleichlicher Eindringlichkeit demonstriert er die Erfolglosigkeit aller alche-
mistischen Bemühungen, und nirgends wird der mit der Alchemie betriebene

Betrug ausführlicher geschildert, als in dieser Geschichte.
Und doch ist Chaucer kein ausgesprochener Gegner der Alchemie, wie

dies zuweilen von Literaturhistorikern behauptet wird, denen die Vorstellung,

der große Dichter sei einem Irrglauben angehangen, Unbehagen zu
bereiten scheint28. Wenn Elias Ashmole in seinem Theatrum Chemicum
Britannicum von 1652 Chaucer einen Meister der Alchemie nennt, „ranked
amongst the Hermetic Philosophers", tut er das mit einem gewissen
Recht29:

So ist zunächst zu bemerken, daß Chaucer eine strenge Unterscheidung
zwischen dem ehrlichen Alchemisten und dem Betrüger vornimmt und
nicht, wie Petrarca, die Alchemie schlechthin zum Betrug erklärt. Man
kann auch nicht von einer grundsätzlichen Ablehnung der Alchemie
sprechen. Denn Chaucer behauptet nicht, daß die Vollendung des Magi-
steriums prinzipiell unmöglich sei. Seine Zweifel am Gelingen des Großen
Werkes entstammen vielmehr einer ganz bestimmten Geisteshaltung des

späten christlichen Mittelalters: Die Erkenntnisfähigkeit des Menschen

hängt von der Gnade Gottes ab, und so kann nicht das Streben des

Menschen, sondern nur Gottes Wille das Geheimnis der Alchemie entdecken.
Gerade diese mittelalterliche Haltung ist es, die Chaucer dazu befähigt,

ein wahrhaft treffendes Bild der Alchemie seiner Zeit zu zeichnen. Denn
der geistige Hintergrund, dem seine Argumente entstammen, ist der gleiche,

27 Ebd. Zeile 1472-1481.
28 Vgl. Ben Jonson, The Alchemist, edited with introduction, notes, and glossary by Charles

Montgomery Hathaway, New York 1903 Yale Studies in English, Ed. A.S.Cook,
Nr. 17), Einleitung S.66.

29 Elias Asiimole, Theatrum Chemicum Britannicum. Containing Severall Poeticall Pieces

of our Famous English Philosophers who have written the Hermetique Mysteries in their
owne Ancient Language, Teil I, London 1652, S. 470.

164



vor dem sich die abendländische Alchemie zu ihrer höchsten Blüte
entfaltete.

Sebastian Brandt und Ben Jonson: Die Alchemie als Betrug

Petrarcas vernunftbetonte Ablehnung des augenscheinlich Unmöglichen

entspricht nicht mehr diesem mittelalterlichen Denken, obwohl sie

zeitlich früher liegt als Chaucers Geschichte. Petrarcas Kritik deckt
sich mit der der späteren Autoren. So finden wir ähnliche Argumente bei
Sebastian Brandt, der in seinem 1494 erschienenen Narrenschiff nur
kurz vom «großen beschiß der alchemy» handelt30. Die betrügerischen
Alchemisten befinden sich in Gesellschaft derer, die « den turnen zu dem

fleysch»31 wiegen und «Müsdreck under pfeffer»32 mischen. Nur ganz
nebenher bemerkt er, daß die Alchemie schlechthin unmöglich sei:

«Dann Aristoteles der gycht
Die gstalt der ding wandeln sich nicht.»33

Diese kurze Bemerkung ist der einzige direkte Angriff auf die Grundlagen

der Alchemie, der in der hier betrachteten Literatur zu finden ist.
Die Kritik der anderen Autoren wendet sich stets ausschließlich gegen die
Praxis.

So verhält es sich auch in Ben Jonsons Gaunerkömödie The Alchemist

aus dem Jahre 161 034. Das Schauspiel stellt eine betrügerische Praxis
bloß, ohne die theoretischen Grundlagen der Alchemie zu berühren.

Ben Jonson zeigt ein Gaunertrio, das sich darauf verlegt hat, aus der
Dummheit und Leichtgläubigkeit der Mitmenschen Kapital zu schlagen.
Es besteht aus dem betrügerischen Alchemisten Subtle, dem ungetreuen
Diener Face und der zweifelhaften Dame Dol Common. Eines ihrer
Gaunerkunststücke besteht in einem alchemistischen Bluff. In der Hoffnung auf
große Reichtümer opfert der ebenso dumme wie gierige Sir Epicur Mam-

30 Sebastian Brandt. Das Narrenschijf, nach der Erstausgabe (Basel 1494) herausgegeben
von Manfred Lemmer, 2. Auflage, Tübingen 1968, Cap. 102 «von falsch und beschiß»,
Zeile 49-66.

31 Ebd. Zeile 39.
32 Ebd. Zeile 68.
33 Ebd. Zeile 63-64.
34 Ben Jonson, The Alchemist, Herausgeber: Ch. M. Hathaway, New York 1903 Yale

Studies in English, Ed. A.S.Cook. Nr.17). Zu Ben Jonson vgl. auch John Read: The

Alchemist in Life Literature and Art, London 1947, S.39 ff.

165



mon seinen ganzen Besitz für die Vollendung des großen Werkes. Natürlich
mißlingt das von den Haschen Alchemisten durchgeführte Experiment.
Die Apparatur fliegt in die Luft. Mammons Gold ist, zumindest für ihn,
dahin. Und die drei Gauner bringen es noch fertig, ihm die Schuld an dem

angeblichen Fehlschlag in die Schuhe zu schieben.
Der einzige Gegner dieser vorgeblichen Alchemie ist der skeptische

Surley, ein Spieler. Der Alchemist und der Diener suchen ihn zu überzeugen.
Jonson benutzt diese Diskussion zu einer ausführlichen Darstellung der
alchemistischen Argumentationsweise und offenbart dabei eine beachtliche
Kenntnis der hermetischen Literatur35.

Duncan hat nachgewiesen, daß die theoretischen Ausführungen der
Jonsonschen Alchemisten sachlich korrekt sind und auf authentischen
Vorlagen in der Fachliteratur beruhen36.

Allein durch die aufgeblasene Pose des falschen Alchemisten und des

dumm-dreisten Dieners wird dieser Extrakt aus der alchemistischen
Literatur zum Werkzeug der Satire.

Die musterhafte und zugleich respektlose Art, mit der Ben Jonson die
ernsthafte alchemistische Philosophie zum Komödienstoff umfunktioniert,
zeigt eine deutliche Distanzierung von der geheimen Wissenschaft.
Andererseits weist seine profunde Kenntnis der Sache darauf hin, daß Jonson
sich gründlich mit der Alchemie befaßt haben muß.

Der mittelalterliche Glaube Chaucers ist verloren gegangen, aber noch
ist das Interesse an der Goldmacherkunst unübersehbar.

Abschließende Überlegungen über das Bild der Alchemie in der Dichtkunst

Die hier vorgestellten Beispiele über die Behandlung der Alchemie in der
Dichtkunst entstammen einem drei Jahrhunderte umfassenden Zeitraum
und sind sowohl formal wie inhaltlich sehr unterschiedlich.

Es soll jedoch abschließend versucht werden, einige gemeinsame Aspekte
in dieser Literatur aufzuzeigen, die über die individuellen Aussagen der
einzelnen Dichter hinausgehen. Aus diesen Gemeinsamkeiten könnte einiges

über die Stellung der Alchemie im Denken der damaligen Zeit - also

zwischen 1300 und 1600 — abgeleitet werden.
So ist zunächst zu bemerken, daß die Auseinandersetzung mit der Al-

35 Vgl. Jonson: The Alchemist, 2. Akt, 3. Szene, S. 145—157.
36 Vgl. Edgar Hill Duncan, Jonson's Alchemist and the Literature of Alchemy,

Publications of the Modern Language Association of America 61 (1946) 699-710.

166



chemie für alle Autoren eine hochaktuelle Angelegenheit darstellt. Die
Werke, die die Praxis oder die Theorie der Alchemie ausführlicher
beschreiben, zeigen deutlich, daß die Dichter eine Sache behandeln, die sie

aus eigener Anschauung kennen. Die überaus lebendigen Beschreibungen
bei Petrarca und Chaucer sind kaum anders zu erklären. Und die

Aussagen Chaucers und Ben Jonsons zeigen eine so genaue Kenntnis der
hermetischen Literatur, daß man wohl ein persönliches Interesse an diesen

Dingen vermuten darf.
Ein weiterer Aspekt, der sich aus der Betrachtung der schönen Literatur

ergibt, besteht darin, daß sich bei allen Autoren eine kritische Einstellung
zur Alchemie nachweisen läßt. Allein Jean de Meuns Aussage bildet hierin
eine Ausnahme.

Die Kritik bezieht sich grundsätzlich auf die Praxis der Alchemie. Dabei
basiert die vorgetragene Ablehnung auf der Erfahrung, daß das Ziel der
Alchemie praktisch immer unerreichbar bleibt und daß scheinbare Erfolge
nichts anderes sind als das Ergebnis betrügerischer Machenschaften.

Dabei fällt auf, daß niemals der ernsthafte Versuch gemacht wird, die

Unmöglichkeit der Alchemie durch die Widerlegung ihrer Grundlagen zu
beweisen. Während Dante und Petrarca überhaupt nicht auf die Theorie
eingehen, wird die grundsätzliche Möglichkeit der Transmutation von
Chaucer sogar bejaht. Sebastian Brandts Hinweis auf Aristoteles
(«Dann Aristoteles der gycht, die gestalt der ding wandeln sich nicht»)
hat eher den Charakter einer Randbemerkung. In dieser Kürze kann die
alchemistische Theorie, die sich schließlich selbst in mancher Hinsicht auf
Aristoteles beruft, sicher nicht hinreichend widerlegt werden.

Am ehesten könnte man hei Ben Jonson eine Außerkraftsetzung der
alchemistischen Thesen erwarten, die der Betrüger Subtle so weitschweifig
vorträgt. Doch der ungläubige Gegenspieler Surley verfügt über kein auch

nur annähernd ernsthaftes Gegenargument.
Dies berechtigt zu der Vermutung, daß die Philosophie der Alchemie so

tief im Weltbild des Mittelalters und der frühen Neuzeit verwurzelt war,
daß sie nicht ohne weiteres widerlegt werden konnte. Daher mußte man
allen Fehlschlägen zum Trotz zugestehen, daß das Ziel der Alchemie
letztlich doch erreichbar sein könnnte. Dies aber würde etwas von der
Faszination erklären, die die Königliche Kunst auf die Menschen der
damaligen Zeit ausgeübt haben muß und die sie immer wieder dazu verleitet
haben muß, wider alle Erfahrung, nach dem geheimnisvollen Stein der
Weisen zu suchen.

167


	Die Alchemie im Spiegel der schönen Literatur

