
Zeitschrift: Gesnerus : Swiss Journal of the history of medicine and sciences

Herausgeber: Swiss Society of the History of Medicine and Sciences

Band: 27 (1970)

Heft: 1-2

Buchbesprechung: Buchbesprechungen

Autor: Fierz, Markus / Fueter, Eduard / Ackerknecht, Erwin H.

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Buchbesprechungen

1. Pasqual Jordan, Albert Einstein. 300 Seiten. Verlag Huber, Frauenfeld 1969.
Fr. 24.80.

Der Name Albert Einstein ist auch heute noch, 15 Jahre nach seinem Tode, in
weiten Kreisen bekannt. Man kennt Einstein als Schöpfer der Relativitätstheorie
und glaubt zu wissen, daß diese Theorie wichtige naturphilosophische Folgen hat.
Was diese Folgen seien, dürften jedoch die wenigsten genauer sagen können.
Ferner glaubt man, daß die Formel £ mc2 für das Verständnis der Atomenergie
grundlegend sei. Schließlich hat jedermann eine Erinnerung an die eindrucksvollen,

zerfurchten und von langen weißen Haaren umwehten Züge des Gelehrten,
die zum Bilde eines Philosophen und Propheten passen: so ist Einstein zu einer
mythischen Gestalt unserer Zeit geworden.

Ich glaube nicht, daß dieses weitverbreitete Bild Einsteins geradezu falsch sei.
Man darf Einstein zu den Philosophen rechnen, und er kann sogar als Prophet
betrachtet werden. Denn seine ungeheure Ausstrahlung ist nur verständlich,
wenn man weiß, daß ihm seine Tätigkeit als Physiker immer auch ein religiöses
Anliegen war. Und wie jeder Prophet, so war auch Einstein eine tragische Gestalt.

Gleichwohl wird man Einsteins Bedeutung nur gerecht werden, wenn man ihn
zunächst als Gelehrten, als theoretischen Physiker, betrachtet. Den Physiker
Einstein einem breiteren Publikum näher zu bringen, das ist die Aufgabe, die
Pasqual Jordan in dem vorliegenden Buche sich gestellt hat. Die Aufgabe ist
schwierig, denn Einsteins Arbeiten zur statistischen Mechanik und zur Quantentheorie,

und seine spezielle und allgemeine Relativitätstheorie sind schwierig,
aber für die moderne Physik grundlegend. Ihr Sinn und ihre Bedeutung wird
darum nur dann klar, wenn man einen Begriff davon erhält, welches Gebäude auf
diesen Grundlagen errichtet worden ist. Darum bietet das Buch Jordans keine
leichte Lektüre. Jordan erwartet von seinem Leser" Mitarbeit. Aber er ist ein
Kenner seines Gegenstandes, und ich glaube, daß sich die Anstrengung, seinen

Ausführungen zu folgen, lohnt.
In den ersten beiden Kapiteln seines Buches bespricht Jordan die Arbeiten

Einsteins zur statistischen Mechanik, die ihn zur Entdeckung der Lichtquanten
geführt haben. Daß Licht eine elektromagnetische Erscheinung ist, daß
Lichtwellen elektromagnetische Wellen sind, das hat Maxwell vor beinahe hundert
Jahren entdeckt. Einstein hat eine Theorie der statistischen Schwankungen auf
das von Planck entdeckte Gesetz der Wärmestrahlung angewendet. So konnte er
beweisen, daß Licht nicht nur eine Wellen-, sondern auch eine Teilchennatur
besitzt. Zwanzig Jahre später hat de Broglie, im Anschluß an Einstein, gefunden,
daß auch die Elektronen nicht nur als Teilchen, sondern auch als Wellen beschrieben

werden müssen: das war der Weg zur Wellenmechanischen Quantentheorie,
die heute die Atomtheorie beherrscht.

112



Im dritten und vierten Kapitel behandelt Jordan die Relativitätstheorie. Hier
hat Jordan den Mut, den Leser auch mit nicht ganz einfachen mathematischen
Sätzen und Formeln zu konfrontieren, die er aber überall sorgfältig und liebevoll
erläutert. So wird es ihm möglich, auch die Einsteinsche Gravitationstheorie -
die sogenannte allgemeine Relativitätstheorie - wenigstens im Umriß
darzustellen. Er macht deutlich, daß die Frage: was ist die Geometrie des Raumes?
eine physikalische, keine philosophische Frage ist. Und es zeigt, wie diese Frage
beantwortet werden kann. Er geht auch ausführlich auf den Versuch Einsteins
ein, eine «allgemeine Feldtheorie» zu schaffen, die Schwerkraft und
Elektromagnetismus, ja überhaupt alle Naturkräfte einheitlich erfassen sollte. Dieser

Versuch, den Einstein jahrzehntelang und his zu seinem Tod beschäftigt hat, ist
gescheitert und hat wohl scheitern müssen. Daß aber Einstein dies nicht einsehen

konnte, daß er gleichzeitig die «Lösung des Quantenrätsels» durch die
Wellenmechanik für unzureichend hielt, dies beides hängt innerlich eng zusammen.
Zunächst ist es schwer verständlich, daß Einstein die Wellenmechanik als Lösung
des Quantenrätsels abgelehnt hat: denn ihm sind ja erste, entscheidende Schritte
zu dieser Theorie gelungen. Aber gerade diejenigen, die seine Überlegungen mit
Erfolg ausgebaut haben, de Broglie und Schrödinger, teilten seine Ablehnung. So

muß also diesem merkwürdigen Tatbestand doch eine besondere Geisteshaltung
zugrunde liegen, die nicht nur Einstein allein eigen war.

Die beiden letzten Kapitel des Buches suchen nun eben diese Geisteshaltung
zu ergründen. Bei Einstein jedenfalls lassen sich gedanklich Motive nachweisen,
die sicherlich religiösen Charakter haben. Als Theoretiker glaubte Einstein die
Gott-Natur im Sinne Spinozas zu erfassen. Diesem Glauben entspricht die

allgemeine Feldtheorie, und zu ihm will die statistische Deutung der Quantentheorie

- und das ist ihre einzig mögliche Deutung, dies war Einstein völlig klar -
gar nicht passen.

Ich glaube, daß diese philosophisch-religiöse Geisteshaltung die treibende Kraft
war, die Einstein zu seinen großen Entdeckungen trieb, die die Entwicklung der

neueren theoretischen Physik wesentlich bestimmt haben. Aber solche Ideen
überschreiten den Rahmen reiner Wissenschaft. Sie völlig in einem mathematischphysikalischen

Bild der Welt ausdrücken zu wollen, kann niemals glücken. Das

vergebliche Bemühen Einsteins um eine allgemeine Feldtheorie war darum eine

symbolische Handlung, ihm selber und seinen Zeitgenossen unverständlich, in
der aber gleichwohl eine Idee ihren Ausdruck fand, die ihn erfüllte und die seiner
erstaunlichen menschlichen Ausstrahlung zugrunde liegt.

Diese Gedanken sind mir bei der Lektüre des Jordanschen Buches aufgestiegen
und mögen zeigen, daß Einstein und seine Gedankenwelt nur verstanden werden

kann, wenn er zunächst als großer, schöpferischer Physiker gesehen wird. Dies

zu ermöglichen ist das Anliegen von Jordans Buch, das alle diejenigen, die sich
für die Entwicklung der Physik in unserem Jahrhundert interessieren, empfohlen
sei. Markus Fierz

113



2. G. J. Withrow, The Natural Philosophy of Time. XII -(- 324 p. Thomas Nelson
& Sons Ltd., London/Edinburg 1961.

Nachdem durch die Probleme der «Zeitumkehr» und der möglichen Asymmetrie
der Zeit die «Naturgeschichte» der Zeit oder das Zeitproblem in der modernsten
Physik wieder besonders aktuell geworden sind, wird man vorliegende kenntnisreiche

und tiefgründende Darstellung sehr begrüßen. Sie hat seit ihrem
Erscheinungsdatum* nichts an Bedeutung eingebüßt, was schon ihren hohen Wert
erweist. Zudem stellt sie in mancher Hinsicht eine reife Lebensleistung dar.

Sie erwuchs aus der vielseitigen philosophischen, physikalischen, technischen
und psychologischen Untersuchung des Zeitbegriffes und aus der Überzeugung,
daß die Zeit nichts Vorgegebenes, sondern etwas zu Erforschendes sei, unter
Zugrundelegung der geschichtlichen Entwicklung der «Theorie» und der

Erfahrung der Zeit.
Grundsätzlich ist die Zeitbestimmung entweder ein fundamentaler Sachverbalt

oder sie wird nach Möglichkeit «eliminiert». Im Mittelpunkt steht im ersten
Fall das «Werden»: eine Vorstellung, für welche die Idee des Raumes kein Ana-
lagon bietet. Die Zeit ist daher stets dynamisch (wahrscheinlich ist es der Raum
auch; doch hat man diesen Aspekt selten ernst genommen).

Die gegenwärtige Konzeption der Zeit ist überaus komplex; sie ist es, wie
diese Untersuchung zeigt, noch weit mehr als auch das beste «Zeitbewußtsein»
den Tatbestand realisiert; vor allem die «biologische Zeit», aber auch die
«physikalische Zeit» mit ihren stets kürzeren Intervallen in der Elementarpartikeloder

Quarksphysik (bis zu einer «Zeitdauer» von 10-20 s oder nocb weniger)
sollten zum Nachdenken führen. Die «verflossene Zeit» in Physik und Biologie
steht oft in einem sonderbaren «Verhältnis» zu historischen, also menschlichen
Abläufen in der Vergangenheit zugeordneten, Perioden (übrigens ist das Thema
«Zeit und Zeitalter in der Geschichte» eine der wenigen hier kaum berührten
Aspekte).

Dagegen ist das Problem des «nun und jetzt», bzw. der «Gleichzeitigkeit»,
auch in der Einsteinschen Relativitätstheorie, sachgerecht erörtert, ebenso die
«Kosmische Zeit» unter Annahme des sich ständig ausdehnenden Universums.
Mit Recht wird darauf hingewiesen, ob es angeht, die — auch bei Einstein noch
anzutreffende — Vorstellung der «Lokalzeit» mit der Vorstellung der Zeitidentität
im expandierenden Weltall zu verwenden (S. 237/38), nachdem bereits de Sitter,
Eddington, Hubble u. a. auf die Inkonsequenz hinwiesen, und bei Withrow richtig
eingeordnet werden. Faszinierend wirkt ferner der vorangehende große Abschnitt
über die «mathematische Zeit». Nur recht wenige Gelehrte wären imstande
gewesen, ihn so klarsichtig und mit so umfassender historischer Quellenkenntnis zu
schreiben; man denkt manchmal an die Leistungen von Hermann Weyl.

Eduard Fueter

* Sie kam dem Rezensenten erst vor Jahresfrist zur Besprechung zu.

114



3. Guido Jüttner, Wilhelm Gratarolus — Benedikt Aretius. Naturwissenschaftliche

Beziehungen der Universität Marburg zur Schweiz im sechzehnten
Jahrhundert. Inaugural-Dissertation. II -j- 347 Seiten. Marburg 1969.

Diese wohldokumentierte und methodisch gut gearbeitete Erstlingsschrift eines

jungen deutschen Gelehrten, der am Institut für Geschichte der Pharmazie der
Universität Marburg, unter Leitung von Professor Rudolf Schmitz zur Zeit tätig
ist, sucht drei Themenkreise näher zu beleuchten: die Stellung der «Pharmazie»
an den Hochschulen des 16. Jahrhunderts, die noch zu wenig gewürdigten
Beziehungen der Universität Marburg zur Schweiz, besonders zu Zürich, und die

Schilderung der Persönlichkeit bzw. der Leistungen des Mediziners Wilhelm
Gratalorus, welcher von 1552 bis 1561 und nochmals von 1563 bis 1568 in Basel
lebte. Zudem erfährt Benedikt Aretius (Benedict Marti), u. a. einer der Korrespondenten

Konrad Geßners, besondere Aufmerksamkeit.
In der systematischen Durcharbeitung erfahren folgende Problemkreise die

interessanteste Förderung: die (medizinischen) Bauten der damaligen Universität
Marburg, die Rezeption der paracelsischen Werke und Vorstellungen, die - oft
entscheidende - Einstellung maßgebender Theologen gegenüber der Arzneikunde (vor
allem auch zugunsten der Förderung der Medizin durch die Theologen und
hinsichtlich der Position Gratalorus' in theologischenAuseinandersetzungen). In der

zuletztgenannten Fragestellung gelingen dem Verfasser bedeutsame Nuancierungen.
Gerne hätte man mehrere der genannten Persönlichkeiten in ihren Überzeugungen

und Leistungen noch etwas nachdrücklicher herausgearbeitet gesehen,

um so mehr, als es oft sehr großer Sachkenntnis bedarf, sie innerhalb der eher

vernachlässigten Medizin-, Wissenschafts- und Geistesgeschichte der zweiten
Hälfte des 16. Jahrhunderts voll zu würdigen. Doch bietet der Verfasser so viel
an präziser Stoffdarstellung und bibliographischer Erfassung, daß dieser Wunsch
für die Zukunft gegenüber der tüchtigen, eine Lücke ausfüllenden Darstellung
zurücktritt. Sie ist um so willkommener, als sie auch der Kenntnis des
Späthumanismus und der vorwiegend protestantischen Theologie nach 1550 dient,
ohne die Fachgeschichte, besonders der aufkommenden «Pharmazie» und die

damalige Alchemie, zu vernachlässigen. Ein hübsches und aktuelles Gedenkblatt
ist den Gesundheitsregeln des Gratarolus für Gelehrte und Beamte gewidmet
(S. 211 if.), obgleich es oft, von Boerhaave zu Recht kritisiert, absonderliche

Ratschläge sind. Eduard Fueter

4. Sir Basil Schonland, The Atomists, 1805—1933. X -j-198 p. Oxford University
Press, 1968.

Diese Darstellung bietet eine sehr kenntnisreiche und eindringende Geschichte
der modernen Atomtheorie in ihrer «klassischen Epoche», d. h. von der
grundlegenden Idee des englischen Chemikers Dalton bis zu den ausgereiften
mathematischen Atommodellen um 1930, welche auch zu Voraussagen über die Exi-

115



Stenz von Elementarpartikeln Anlaß gaben. Die oft sehr verschlungenen und
vergessenen Wege, die zur immer bessern Erfassung der sogenannten «unteilbaren
Grundstoffe» der Materie führten, sind hier mit britischer Meisterschaft in der
anschaulichen Schilderung schwieriger Probleme aufgewiesen.

Nützlich wäre es wohl gewesen, die ernsten Vorbehalte oder die tiefen Zweifel
an der Existenz von Atomen sowie deren Gründe durch den Physiker Ernst Mach
und den Chemiker Wilhelm Ostwald am Ende des letzten Jahrhunderts
herauszustellen wie auch die Untersuchungen von Johann Jakob Balmer einläßlicher
zu erörtern. Das erste hätte die endgültige Begründung der «Atomhypothese»
der nachfolgenden Generation bis auf Niels Bohr und den Zusammenhang mit
der Quantenmechanik und Relativitätstheorie noch besser verstehen lassen; das

zweite hätte den Hinweis erlaubt, daß in den späteren Arbeiten Balmer den

Zusammenhang der in seiner Formel auftretenden Konstanten h mit der Rydberg-
Konstanten sowie deren Bedeutung als Seriengrenze erkannt hat.

Andererseits ist besonders anzuerkennen, wie die Beiträge von Clausius und
von Helmholtz, aber auch von Pauli und Heitier, zu ihrem Recht gelangen.

Insgesamt ist eine sehr wertvolle, lesbare Monographie über eines der «großen
Kapitel» der Wissenschaftsgeschichte des 19. und 20. Jahrhunderts entstanden.

Eduard Fueter

5. Charles Coury, L'Hotel-Dieu de Paris. Treize siecles de soins, d'enseigne-
ment et de recherche. L'expansion. 180 Seiten. Paris 1969.

Professor Cury setzt erfreulicherweise seine medizinhistorische Tätigkeit fort.
Dieses Mal hat er sich die so reiche Geschichte des Hotel-Dieu in Paris als Gegenstand

gewählt, ein Thema, das ihm besonders nahe liegt, da er ja am Hotel-Dieu
als Professor wirkt und schon sein Vater dort gelehrt und gearztet hat. Aber
auch der, der keine so engen Bindungen zum Hotel-Dieu hat, wird sich der
Faszination dieses ältesten Pariser Spitals - es ist auch eines der ältesten Frankreichs -
nicht entziehen können. Professor Cury beschäftigt sich erst mit der
Baugeschichte des Hotel-Dieu, in der es mehrere tiefe Zäsuren gibt. Das heutige
Spital steht ja nicht mehr am Platz des alten. Dann wendet er sich der Lage der
Kranken in einer Institution zu, die bis auf den heutigen Tag dem Schicksal der
Überfüllung nicht hat entgehen können. Sehr wichtig ist natürlich auch die
Geschichte der Verwaltung des Spitals vor und nach der Revolution und diejenige
des Pflegepersonals. Die zweite Hälfte des Buches ist dann der glorreichen
Geschichte der Ärzte des Hotel-Dieu, insbesondere jener Größen des späten 18. und
des 19. Jahrhunderts von Desault bis Trousseau gewidmet, über die man gern
einmal etwas Zusammenfassendes sieht. Das Buch ist voll wertvollen Materials,
dabei sehr angenehm geschrieben. Besonderes Lob verdienen seine 130 Illustrationen,

welche den Text aufs wertvollste ergänzen. So ist es dem Autor geglückt,
auf relativ geringem Raum ein wertvolles Werk zu schaffen, das aufs wärmste
empfohlen werden kann. Erwin H. Ackerknecht

116



6. R.K.French. Robert Whytt, the Soul and Medicine. Publication of the Wellcome

Institute of the History of Medicine, NS, vol. XYI. 182 p. London 1969.
45 s.

Whytts Beitrag zur Edinburger Medizin und zur Medizin des 18. Jahrhunderts im
allgemeinen wird in steigendem Maße als wichtig und bedeutend empfunden. Es

ist darum dankenswert, daß der Autor und das WeEcome Institute of the History
of Medicine uns eine umfassende Würdigung Whytts bieten. Die erste Hälfte
beschäftigt sich mit dem Leben und den einzelnen Beiträgen Whytts, besonders zur
Frage des Blasensteins, der Meningitis, der «nervösen» Erkrankungen und der
Nervenphysiologie. Die zweite Hälfte des Buchs beschäftigt sich mit seinem

Konzept von der Seele. Der Autor zeigt die Herkunft des Konzepts, das nur
teilweise von Stahl, teilweise aber aus anderen Quellen und aus eigenen Ideen
hervorgegangen ist. Hallers Charakterisierung Whytts, welche solange das Bild der
Nachwelt geformt hat, ist darum nicht ganz zutreffend. Ein lesenswertes Buch.

Erwin H. Ackerknecht

7. F.N.Poynter (Ed.), Medicine and Science in the 1860s. Proceedings of the
Sixth British Congress of the History of Medicine. Publication of the Wellcome

Institute of the History of Medicine. NS, vol. XVI. 324 p. London 1968.
45 s.

Die 1860 er Jahre stellen eine außerordentlich wichtige Etappe in der Geschichte
der Medizin im allgemeinen und der Medizin in Großbritannien im besonderen
dar. Durch 17 Beiträge von verschiedenen kompetenten Autoren wird ein ebenso

vielseitiges wie eindrückliches Bild jener Dekade entworfen. Hauptsächlich
behandelt werden die klinische Medizin, die Grundwissenschaften, die Chirurgie und
die Sozialmedizin. Es ist bei derartigen Sammelbänden immer schwer, einzelne

Beiträge in völliger Objektivität herauszuheben. Ich habe besonders profitiert
von B.Towers Artikel über den Zusammenhang zwischen Darwinismus und
Medizin, den von W.R.Lee über Arbeitsmedizin, den von Roy M.MacCload über
Staatsmedizin, den von Ralph Schräm über Westafrikanische öffentliche
Gesundheitspflege und den von E. Gaskell über Medizinische Literatur. Dies soll aber in
keiner Weise bedeuten, daß die anderen Beiträge nicht auch außerordentlich
lesenswert sind. Erwin H. Ackerknecht

8. Fridolf Kudlien, Untersuchungen zu Aretaios von Kappadokien. Akademie
der Wissenschaften und der Literatur, Abhandlungen der geistes- und
sozialwissenschaftlichen Klasse, Jahrgang 1963, Nr. 11. 86 Seiten. Mainz 1964.

Gegen Ende des letzten Jahrhunderts hat der Altphilologe Max Wellmann die

Behauptung aufgestellt, der von den Medizinhistorikern so hoch geschätzte
Aretaios habe frühestens im 2. Jahrhundert nach Christus gelebt; sein berühmtes
Werk über die akuten und die chronischen Krankheiten habe er dem Archigenes
abgeschrieben, der um 100 n.Chr. wirkte und bei seinen Zeitgenossen großes An-

117



sehen genoß. Die Medizinhistoriker haben dieser These gegenüber eine gewisse
Skepsis bewahrt (siehe S.15 der vorliegenden Schrift, Anm. 1). Sie waren dabei

gut beraten, wie sich jetzt zeigt; denn Kudlien beweist erneut die Originalität
des Aretaios, der zur Zeit Neros (54-68) gelebt haben muß. In einem zweiten
Kapitel bringt Kudlien zahlreiche Emendationen zum griechischen Text des

Aretaios, woraus sich natürlich auch neue Hypothesen für die Interpretation
ergeben. Der Autor - jetzt in Kiel tätig - hat seine Studie als Mitarbeiter des Corpus
Medicorum Graecorum in Berlin (Ost) begonnen und als Assistent am (inzwischen
anscheinend stillschweigend stillgelegten) Medizinhistorischen Institut der
Universität Würzburg abgeschlossen. Es bleibt nur zu hoffen, daß er sein Versprechen,

uns eine neue deutsche Übersetzung des Aretaios zu geben, bald wahr
macht! H. Koelbing

9. Helmut Flashar, Melancholie und Melancholiker in den medizinischen Theorien

der Antike. 145 Seiten. Walter de Gruyter, Berlin 1966. Broschiert
DM 28,-.

Der deutsche Altphilologe Flashar hat mit dieser Monographie einen
hervorragenden Beitrag zu der heute ja hoch im Kurs stehenden Geschichte der Psychiatrie

geleistet, und nicht nur das: da der Begriff der Melancholie mit der antiken

Säftelehre und dem Problem der psycho-physisclen Korrelationen aufs engste
verflochten ist, wird unsere Kenntnis des antiken medizinischen Denkens ganz
allgemein durch diese Studie erweitert und in manchem präzisiert.

Flashar zeigt zunächst, wie im Corpus Hippocraticum der Begriff der schwarzen
Galle erst allmählich seine Eigenständigkeit gewinnt. Ursprünglich ist bloß von
einer schwarzen Verfärbung der Galle schlechthin die Bede, erst später wird die
schwarze Galle als etwas Besonderes in den Kreis der vier Kardinalsäfte
aufgenommen. Ein kräftiger Drang zum Systematisieren, ein « Systemtrieb », kommt
in dieser Entwicklung zum Ausdruck (S. 41). Die Viersäftelehre stammt somit
nicht von Hippokrates selbst, und erst Galen hat die vier Säfte ausdrücklich den

vier Elementen zugeordnet (S.108 f.; siehe auch E.Schöner, Das Viererschema
in der antiken Humoralpathologie, Beiheft 4 zu Sudhoffs Arch. Gesch. Med., 1964).

Aus den sorgfältig untersuchten Einzelstellen des Corpus Hippocraticum hat
Flashar ein «reiches und differenziertes Bild» von der psychischen Verfassung
des Melancholikers gewonnen, das neben Angst und Trübsinn auch Zustände

gesteigerter Erregung und Ekstase umfaßt (S. 46-49). Dieses Gesamtbild ist freilich

aus oft weit auseinanderliegenden Elementen zusammengefügt, und es bleibt
ungewiß, ob irgendeiner der hippokratischen Autoren die Melancholie je so
gesehen hat. Wird hier die Sicht Flashars nicht schon etwas zu sehr von der peri-
patetischen Auflassung einer melancholischen Konstitution (S. 62-68) bestimmt,
die mit hoher künstlerischer und intellektueller Begabung verbunden ist, aber
auch zum Ausschwingen der Stimmungslage in die Extreme der Depression und
der Manie disponiert und damit der Zyklothymie Kretschmers sehr nahe kommt

118



Bei Diokles hebt Flashar die Verbindung melancholischer Verstimmung mit
Verdauungsstörungen hervor (S. 51), bei der schon erwähnten Schule des

Aristoteles auch die Erkenntnis erhöhter Selbstmordgefährdung, bei Aretaios
die scharfe klinische Beobachtung: hier findet sich zum erstenmal die Definition
der Melancholie als einer Mutlosigkeit, die auf einer einzigen Wahnvorstellung
beruht (S. 77) - also das «delire exclusif» Pinels, die «monomanie» Esquirols.
Soran, der die Melancholie ohne humoralpathologische Begründung darstellt und
durch seelische und geistige Einflüsse zu beheben sucht, wird gebührend gewürdigt.

(Der Methodiker Soran hat die Melancholie im allgemeinen auf eine zu
große Spannung des Gewebes mit Verengung der hypothetischen Poren — status
strictus — zurückgeführt, nicht — wie auf S. 82 irrtümlich mitgeteilt wird — auf
Erschlaffung.)

Geradezu begeistert äußert sich Flashar über Rufus. «Selbst die unvollständige

Kenntnis der Schrift des Rufus» — wie Flashar sie aus den überlieferten
griechischen, arabischen und lateinischen Bruchstücken mit großer Umsicht für
sich rekonstruiert hat — «läßt das Urteil zu, daß Galens Abhandlung über die
Melancholie durch Rufus weit in den Schatten gestellt wird» (S.104). Galens
Leistung liegt einmal mehr in der Systematisierung des Vorgefundenen. Damit
hat er u.a. auch die mittelalterliche, bis heute nachwirkende Doktrin der vier
Temperamente vorbereitet.

Besonders verdienstvoll ist es, daß Flashar auch die nachgalenischen Autoren
Poseidonios (der nicht mit Ciceros Lehrer, dem Stoiker Poseidonios identifiziert
werden darf, sondern erst im 4. Jahrhundert n.Chr. lebte) und Alexander von
Tralleis in seine Untersuchung einbezieht. Besonders der letztere erscheint als

Mann von Format, der die überlieferten Lehren selbständig durchdacht und
gestaltet hat und seine Darstellung mit zahlreichen klinischen Beobachtungen
untermauert.

Es ist Flashar gelungen, den antiken Melancholiebegriff in der ganzen
Komplexität und Differenzierung, die die historische Entwicklung ihm verlieh,
darzustellen. Seine Aussagen sind durchwegs gut belegt; vor interessanten, aber
ungenügend fundierten Spekulationen hütet er sich. (Daß da und dort auch
andere Interpretationen und Akzentsetzungen möglich sind, versteht sich von
selbst). Zudem hält es Flashar nicht unter seiner Würde, klar und verständlich
zu schreiben. All dies verleiht seiner Studie eine Zuverlässigkeit, die man leider
gerade im Bereich der sogenannten Problemgeschichte nur zu oft vermißt.

H. Koelbing

10. Hans Jenzer, Dr. med. Johann Friedrich von Herrenschwand, ein Berner Arzt
im 18. Jahrhundert. 266 Seiten. Francke, Bern 1967. Fr. 29.-.

Der Autor, Spezialist für innere Medizin und Privatdozent für Geschichte der
Medizin in Bern, hat mit großer Sorgfalt alles, was sich in Büchern, Akten, Briefen
und anderen Schriften überJ. F. v. Herrenschwand (1715-1798) finden ließ, durch-

119



gearbeitet und legt als Ergebnis seiner Studien eine aufs beste dokumentierte
Biographie dieses vergessenen Schweizer Arztes vor. J.F.V.Herrenschwand war ein
weltoffener, weitgereister Mann und tüchtiger Arzt, der in seinem kosmopolitischen

Jahrhundert internationales Ansehen genoß. Der äußere Höhepunkt seiner
Laufbahn war seine Tätigkeit als Leibarzt des letzten polnischen Königs, Stanislas

August, in den Jahren 1766-1768. Dieser kurze Abschnitt seines Lebens nimmt
dann auch in Jenzers Darstellung mit Recht den verhältnismäßig breitesten
Raum ein (100 Seiten); er behandelt ihn im 2.Kapitel gleich nach der kurzen
«Lebensbeschreibung», mit der das Werk beginnt.

Am Anfang des großen Polen-Kapitels gibt Jenzer eine kurze Schilderung der

polnischen Verhältnisse, aus der mancher Leser wohl zum erstenmal etwas von
den Verdiensten Stanislas Augusts um das kulturelle Leben seines Landes
erfährt. v. Herrenschwand hatte Teil an diesen Bestrebungen, indem er ein großes

Projekt für eine medizinisch-ökonomische Akademie ausarbeitete. Diese
Akademie sollte sowohl medizinisch wie chirurgisch geschulte Allgemeinpraktiker für
das weite Land ausbilden. Das Konzept entspricht durchaus dem Geist der
Aufklärung, der auf das Wohl der Völker und auf die Uberwindung alter Vorurteile
(wie die Geringschätzung der Chirurgie) gerichtet war; trotzdem hat Jenzer
gewiß Recht mit seiner Auffassung, daß von Herrenschwands Warschauer Akademie
etwas Neuartiges und Bahnbrechendes hätte sein können - wenn sie nur wirklich
gegründet worden wäre. Doch Stanislas August hatte dringendere Sorgen.

Das 3. Kapitel ist für den Medizinhistoriker besonders interessant: es behandelt
die Beziehungen von Herrenschwands zu Albrecht von Haller. v. Herrenschwand,
der von 1747 bis 1755 in Paris lebte (seit 1750 als Arzt des Schweizer
Garderegimentes), vermittelte geschickt in einem Gelehrtenstreit zwischen Haller und
Senac. In seinen letzten Lebensjahren (1775-1777) holte der kranke Haller unter
anderem auch bei v. Herrenschwand ärztlichen Rat, ohne diesen jedoch zu
befolgen. Ein eindrückliches Beispiel dafür, wie undankbar es sein kann, berühmten

Kollegen raten zu müssen!
Es folgt eine ausführliche Analyse des wissenschaftlichen Werkes v.

Herrenschwands. Dieses besteht in einer Dissertation über Quecksilber, einem mit viel
Geheimniskrämerei propagierten Bandwurmmittel (das Filix mas enthielt),
einem mittelmäßigen Lehrbuch und der Mitarbeit in gelehrten Gesellschaften.
Jenzer kommt zum Schluß, v. Herrenschwand sei kein Wissenschaftler gewesen;
um dies zu begründen, hätte es nicht des Aufwandes von 60 Seiten bedurft.

Zwei kürzere Kapitel befassen sich mit einigen diplomatischen Missionen, die

v. Herrenschwand - als Amateur sozusagen - übernahm, und mit seinem
Verhältnis zu der stolzen Stadt Bern, die den angesehenen Mann nur zögernd in ihr
Bürgerrecht aufnahm.

Mit einer im ganzen gut ausgewogenen «zusammenfassenden Würdigung»
schließt Jenzer seine Biographie; es folgen noch Literatur- und Bilderverzeichnis
sowie ein Namenregister.

120



Der Gesamteindruck: Johann Friedrich v. Herrenschwand war keine historisch

bedeutende Persönlichkeit, weder als Mediziner noch unter dem Gesichtspunkt

der Schweizergeschichte. Trotzdem hat dieser Arzt nun eine Biographie
bekommen, die im Umfang der Virchow-Biographie von Ackerknecht entspricht.
Offensichtlich hat sich Jenzer von der Begeisterung für seinen kleinen Helden
hinreißen lassen und das zutage geförderte Tatsachenmaterial in allzu großem
Umfang, ohne genügende Auslese und Straffung, in sein Buch aufgenommen.
Wer sich jedoch eingehend mit der schweizerischen (oder polnischen) Medizin-
und Kulturgeschichte des 18. Jahrhunderts befaßt oder wer bei irgendwelchen
Spezialforschungen auf den vielseitigen Murtener Arzt stößt, der wird Jenzers
Buch mit Gewinn konsultieren und ihm für seine große Arbeit Dank wissen.

II. M. Koelbing

11. Wolfgang Kloppe, Medizinhistorische Miniaturen. Realismus und Idealis¬
mus in Medizin und Naturphilosophie, dargestellt an typischen Persönlichkeiten

und Ideologien. 208 Seiten. Ohne Verlag. Gedruckt in Mannheim 1966.

Der Berliner Arzt Kloppe hat seine Zeitschriftenaufsätze zu einem Band
vereinigt, der dank der Unterstützung durch die Firma C. F. Boehringer und Söhne
in Mannheim sehr hübsch ausgestattet werden konnte. Bruno Kröll hat in Klop-
pes Texten zahlreiche Motive für seine Rötelzeichnungen entdeckt; so sieht man
etwa auf S. 131 über der staunenden Bevölkerung von Weimar eine Montgolfiere
aufsteigen — Illustration zum Aufsatz «Virchows Rede über Goethe als
Naturforscher». Der Untertitel charakterisiert eigentlich nicht das Buch - es ist keine
geschlossene Darstellung oder in sich zusammenhängende Analyse der angedeuteten

Problematik - sondern bloß das Interesse, das den Verfasser bei der
Auswahl seiner Themen leitete: die Polarität zwischen Anschauung und Spekulation,
zwischen Materie und Geist, und die Versuche, diese Polarität denkend zu
bewältigen. Aus diesem Gesichtspunkt heraus schreibt Kloppe unter anderem über
Hufeland, K.E.von Baer, Schiller, Goethe (anhand von Virchows Goethe-Rede),
Schopenhauer und den zeitgenössischen Philosophen Eduard May. Die historischen

Beiträge erschließen weder neue Fakten noch neue Einsichten, aber sie
rufen manches, was wenig bekannt ist, in Erinnerung. H. M. Koelbing

12. Ludwig Edelstein, Der hippokratische Eid. Mit einem forschungsgeschicht¬
lichen Nachwort von Hans Diller. Artemis-Verlag, Zürich/Stuttgart 1969.

Ludwig Edelstein, einer der hervorragendsten Historiker-Philologen der
Medizingeschichte des Altertums, gab 1943 die Resultate seiner Forschungen über den

«Hippokratischen Eid» in der Studie The Hippocratic Oath heraus, die Aufsehen

erregte und bei vielseitiger Zustimmung nicht unwidersprochen blieb. Seine
Darstellung ist so bedeutend, daß es berechtigt erscheint, sie ein Vierteljahrhundert
später nochmals herauszugeben. - Edelstein sind bei dem vielumstrittenen
Thema des hippokratischen Eides zwei Dinge gelungen, die von der Medizin-

121



geschichte auch heute im wesentlichen anerkannt werden: erstens die zeitliche
Fixierung und zweitens die Festlegung auf eine ganz bestimmte Lebenshaltung
des Verfassers.

In zeitlicher Hinsicht schwankte die Datierung des hippokratischen Eides
unter den Fachgelehrten zwischen dem 6. Jahrhundert vor und dem 1. Jahrhundert

nach Christi Geburt. Darüber scheint heute völlige Einigkeit zu herrschen,
daß die Schrift mit Hippokrates nichts zu tun hat. Edelstein setzt die
Entstehungszeit der Schrift in die zweite Hälfte (Kudlien eher in den Anfang) des
4. Jahrhunderts.

Edelstein gelangt auf Grund seiner Inhaltsanalyse zu der Auffassung, der

hippokratische Eid enthalte so viele Elemente pythagoräischer Philosophie und
Lebenshaltung, daß die Schrift nur von einem pythagoräischen Arzt verfaßt sein
könne. In der pythagoräischen Medizin steht die Diätetik an erster Stelle, die
«Pharmakologie» an zweiter und die Chirurgie wird abgelehnt. Die Verpflichtung
des in die Praxis eintretenden Arztes dem Lehrer und seinen Nachkommen gegenüber

kann sehr wohl Ausfluß einer pythagoräischen Tradition sein. Die Pytha-
goräer betrachteten sich als Brüder, ihre Hilfsbereitschaft war im Altertum
allgemein bekannt. Pythagoräisch ist auch die Verpflichtung zur Bewahrung des

Patienten vor Schaden und des Verbotes der Verabreichung eines tödlichen
Medikamentes (auf Verlangen bei beabsichtigtem Selbstmord) oder des Abortes
an einer schwangeren Frau. Die Pythagoräer waren allgemein gegen
Gewaltanwendung (Chirurgie), für Frieden und Hilfsbereitschaft auf religiöser Grundlage

(sie waren die Quäker des Altertums). Sie waren für Reinheit und Heiligkeit
im Leben und besonders in ihrer ärztlichen Kunst. •

Man darf wohl auf Grund der Analyse des hippokratischen Eides durch Edelstein

sagen: auch wenn die pythagoräische Herkunft des hippokratischen Eides
vielleicht nie mit voller Sicherheit nachgewiesen werden kann, solange wir nicht
über reichlichere Quellen des Pythagoräismus verfügen, daß der hippokratische
Eid, so wie er uns überliefert ist, in keinem wesentlichen Punkt seiner
Vorschriften der Lebenshaltung eines Pythagoräers und Arztes des 4. Jahrhunderts
widerspricht. Wenn Kudlien im Nachwort von Diller die Auffassung vertritt,
daß die ethischen Forderungen des hippokratischen Eides sich auch bei
Angehörigen anderer religiöser oder beruflicher Gemeinschaften finden könnten, so
hat die in über zweihundert Anmerkungen quellenmäßig belegte Ansicht
Edelsteins von der pythagoräischen Herkunft des hippokratischen Eides (der auch
H. E.Sigerist zustimmte) den großen Vorteil einer konkreten Begründung für
sich, soweit es unsere mangelhafte Kenntnis des Pythagoräismus erlaubt.

Das kleine Buch über den hippokratischen Eid, das im Nachwort mit einem
sehr gedrängten Ausblick auf seine Rolle bis auf unsere Zeit abschließt und uns
ein gewichtiges Dokument der «Lebendigen Antike» vermittelt, kann Ärzten
und Laien empfohlen werden, welchen die Berufsethik des Arztes (mit Einschluß
der Schweigepflicht) ein ernstes Anliegen bedeutet. H. Fischer

122


	Buchbesprechungen

