
Zeitschrift: Gesnerus : Swiss Journal of the history of medicine and sciences

Herausgeber: Swiss Society of the History of Medicine and Sciences

Band: 26 (1969)

Heft: 1-2

Artikel: Hysterie und Misogynie : ein Aspekt der Hysteriegeschichte : aus dem
Medizinhistorischen Institut der Universität Zürich

Autor: Fischer-Homberger, Esther

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-520572

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-520572
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hysterie und Misogynie - ein Aspekt der Hysteriegeschichte

Aus dem Medizinhistorischen Institut der Universität Zürich (Direktor: Prof. Dr. E. H. Ackerknecht)

Von Esther Fischer-Homberger

Hysterie - ein psychisches Leiden, das typischerweise beim weiblichen Geschlecht
beobachtet wird;
Misogynie — die Abneigung gegen das weibliche Geschlecht; unsere Frage ist: gibt
es, historisch gesehen, einen Zusammenhang zwischen den beiden

Im heutigen Gebrauch des Wortes Hysterie schwingt nicht selten ein unfreundlicher
Ton mit. Mit der Diagnose Hysterie scheint oft weniger ein Patient als das Verhältnis
des Arztes zum Patienten bezeichnet, und zwar kein gutes. Wenn es sich um weibliche

Patienten handelt, wird oft kaum von Patienten, sondern von Weibern oder
Frauenzimmern gesprochen. Wenn es sich um männliche handelt, werden sie oft in
für die Frauen wenig schmeichelhafter Art mit diesen verglichen. Ganz ähnlich hat
Ackerknecht aus der psychopathologischen Etikettierung der sogenannten Primitiven

(z.B. des Medizinmanns) einen abschätzenden Unterton herausgehört ([1],
p. 30/31).
Nun ist aber die Diagnose Hysterie doch nicht nur ein Schimpfname. Sie entschuldigt
ja auch in gewissem Sinne. Viele sogenannte weibliche Tücken gehen unter der

Diagnose Hysterie straflos hin. Durch die psychiatrische Diagnose wird ja die
Verantwortlichkeit für ein bestimmtes, meist unbeliebtes Verhalten eines Individuums
von diesem weg auf eine Krankheit verlegt - damit entgeht der Unbeliebte dann der
sonst verdienten Strafe. Er ist mit seiner Krankheit hinreichend bestraft.
Ackerknecht spricht von psychopathologischer Etikettierung als Ausdruck erhöhter
mitmenschlicher Toleranz, ja Uber-Toleranz ([1], p. 31).
So gleicht die Diagnose Hysterie, da sie als für das weibliche Geschlecht so typisch
angesehen wird, zwar einerseits einer misogynen Beleidigung dieses Geschlechts,
andrerseits aber wirkt sie als ärztlicher Schutz gegen eine tätige Misogynie.
Hat diese beschimpfend-entschuldigende soziologische Doppelfunktion der Diagnose
Hysterie ihre historischen Hintergründe und Verdeutlichungen

Die Hysterie ist ursprünglich eine ausschließlich bei Frauen vorkommende Krankheit
— ausschließlich bei Frauen, weil sie eine Krankheit der weiblichen Geschlechtsorgane
war. Das griechische vaxeqa wird mit «Gebärmutter» übersetzt.
Eines der ersten griechischen Dokumente, das man auf die Hysterie bezogen hat, ist
ein sogenannter Brief des Demokrit an Hippokrates (« Uber die Natur des Menschen »,
zit. nach [3], p.17). In diesem Briefe steht, der Uterus sei «die Ursache von 600

117



Übeln und unzähligen Leiden». Sydenham zitiert diesen Brief in seiner berühmten
Abhandlung über die Hysterie; er versteht Demokrits Äußerung als eine Äußerung
über die Hysterie, welche eben so verschiedene Formen annehmen könne ([14], p. 307).
Der Terminus «Hysterie» kommt zuerst in den Hippokratischen Schriften vor, am
ausführlichsten im 2. Buch über die Frauenkrankheiten.
Etwa gleichzeitig schafft der einflußreiche Plato in seinem Timaios eine Hysterie-
Theorie. Nachdem er da die «Entstehung des Weltalls bis zu den Menschen», womit
die Männer gemeint sind, dargestellt hat, merkt er nämlich folgendes noch an: «Von
den Männern, die entstanden waren, wurden diejenigen, die furchtsam waren und
ihr Leben unrichtig verbrachten, bei der zweiten Entstehung in Weiber umgestaltet
([11], p.110).
Plato, der für Frauen ohnehin wenig übrig hatte - sie wohl bestenfalls platonisch
liebte -, zählte diese gar nicht zu den Menschen. Er spricht ausdrücklich von «Weibern

und sonstigen Tieren» ([11], p. 91). Nicht jeder Mann, der nicht recht gelebt
hat, mußte jedoch gleich zur Frau werden. Aus Männern, die nicht gerade schlecht,
nur leichtsinnig ihr Leben verbracht hatten, entwickelten sich die Vögel, die anstatt
Haaren Federn erhielten. Es gab aber auch schwerere Strafen als die Verwandlung in
eine Frau. Aus den allerunvernünftigsten Männern wurden bei der nächsten Entstehung

Fische und Muscheln.
Die strafweise Umgestaltung des Mannes zur Frau durch Piatos Götter geschieht
dadurch, daß der Organismus mit weiblichen Geschlechtsteilen versehen wird:
«... sie sind ein Lebewesen mit der innewohnenden Begierde nach Gebären eines

Kindes», schreibt Plato über diese Teile ([11], p.lll). - «Wenn nun in der Blüte
des Lebens lange Zeit vergeht, ohne daß sie eine Frucht bringen, so führt dies zu
einem Zustand schwer zu ertragender Unzufriedenheit, es zieht überall im ganzen
Körper umher [das Uterus-Wesen], versperrt die Durchgänge der Luft und läßt keine
Luft aufnehmen. Dieser Zustand führt die Weiber in die äußerste Auswegslosigkeit
und bereitet ihnen mannigfache andere Krankheiten ...» ([11], p.lll).
Piatos Hysterie ist also eigentlich eine veterinärmedizinische Parasitenerkrankung.
Plato spricht aber - im Gegensatz zu den Hippokratischen Schriften - nicht von
Hysterie. Die Gebärmutter ist bei ihm Ursache mannigfaltiger Krankheiten,
Ursache von Zuständen, die andere hysterisch nennen, selbst aber nicht Krankheitsfokus,

sondern Strafe der Götter. Die ent-schuldigende Funktion der Diagnose
entfällt also bei Plato.
118



Antike Ärzte, welche das Frau-Sein weniger als Strafe denn als Schicksal, die
Gebärmutter weniger als Schandmal denn als anatomische Gegebenheit betrachten,
sprechen eher von der «Krankheit» Hysterie. Der Uterus im Weibe verhält sich «wie
ein Wesen im Wesen» schreibt Aretaeus der Kappadocier. «Wenn es nun plötzlich
in die Höhe steigt, hier eine längere Zeit verweilt und die Eingeweide mit Gewalt

verdrängt, so bekommen die Frauen Erstickungsanfälle wie bei der Epilepsie
Aber auch die Carotiden werden zusammengedrückt, worin wiederum die Schwere

im Kopf, die Gefühllosigkeit und die Schlafsucht ihren Grund hat» ([2], p. 40).

Im spätmittelalterlichen Hexenglauben finden sich die Symptome der antiken
Hysterie als Hexenzeichen wieder. Die Hexenlehre mutet wie eine Rückverwandlung der
medizinischen Hysterielehre in die alte Lehre von der Schlechtigkeit der Frauen an.
Was den Hippokratischen Schriften und Aretaeus eine Krankheit war, welche Frauen
überfallen kann, ist nun wieder die persönliche Schuld der Frauen. Die Weiblichkeit
wird wieder zum platonesken Schandmal. Es erheben sich Gelehrtenstreite über die

Frage, ob die Frauen eine Seele hätten, Menschen seien, oder nicht. Viele verneinen,
wie Plato, diese Frage.
Der Hexenhammer, jenes Kompendium der HexenVerfolger, das 1486 von den
anscheinend auch an ihrem Cölibat leidenden Inquisitoren Kraemer und Sprenger
geschaffen worden ist, leitet das Wort «femina» von «fe» und «minus» ab. Weil die
Frauen weniger Glauben haben als die Männer, verfallen sie leichter dem Teufel als

diese (zit. nach [7] Band 1, p. 259). Dann aber sind sie nicht nur selbst verloren,
sondern gefährden, besonders durch ihre Geilheit, auch noch das Seelenheil der Männer.

Krämpfe, Kreisbogen, Erstickungsanfälle, Anästhesien sind nun kardinale
Hexenzeichen. Besonders die Anästhesien spielen eine große Rolle. Die anästhetische Zone

ist das eigentliche «stigma diaboli», andern der Teufel die Seinen auf Erden erkennt,
denn er selbst hat es mit den Klauen seiner linken Hand geprägt ([3], p. 122; [13],
Bandl, p. 275). Eine der gängigsten Hexenproben war daher die sogenannte Nadelprobe.

Diese bestand darin, daß ein Gerichtsknecht, Scharfrichter oder auch Chirurg
mit einer Nadel in alle auffälligen Hautstellen der als Hexen Verdächtigten stach.
Wenn dann keine Äußerung des Schmerzes erfolgte (oder kein Blut herausdrang), so

war der Verdacht bestätigt ([13], Band 1, p. 385).
Die Hexenausrottung des 16. und 17. Jahrhunderts hat bezüglich der Zahl von Todes-

119



opfern Ausmaße angenommen, die nur denjenigen der Judenverfolgung unseres
Jahrhunderts vergleichbar sind ([5], p.45).
Es waren bekanntlich Ärzte, die zuerst gegen den Hexenwahn aufzutreten wagten.
Der Berühmteste unter diesen war wohl Johan Wier. Wier riet, Besessene von ihrer
Melancholie zu purgieren, bevor man sie geistlich behandle. Empört über Wier und
seinesgleichen, veröffentlichte hierauf König James VI. von Schottland (der spätere
James I. von England) 1597 eine «Dämonologie», eine neue Rechtfertigung des

Hexenglaubens (zit. nach [8], p. 47-49). Auf diese «Dämonologie» nun erschien als

Antwort ein Werk, das uns hier interessiert, Edward Jordens Abhandlung über die

Hysterie. Es ist das erste englische Buch über dieses Thema. Jorden war Experte in
Hexensachen und auch von James VI. oft konsultiert worden ([8], p. 68ff.). Der
unmittelbare Anlaß zur Verfassung seines Buches war ihm ein Hexenprozeß, in dem sein
ärztlicher Rettungsversuch der Angeklagten vergeblich geblieben war.
Jorden leugnet so wenig wie Wier, daß es Besessenheit durch den Teufel gebe. Doch
sei solche heutzutage sehr selten, schreibt er, und man müsse um Gottes Willen
vorsichtig sein, bevor man eine Besessenheit annehme. Denn alle Hexenzeichen seien
auch für die Hysterie typisch. Die Hysterie aber sei kein Teufelswerk, sondern eine
Krankheit des Uterus. Die Hysterie äußere sich in den sonderbarsten Zeichen, welche

nur der sehr geübte Arzt überhaupt als solche erkenne. Jorden deutet an, daß es

seinen weniger geschulten Kollegen passieren könnte, daß sie mangels genauer Kenntnis

der Hysterie hysterische Zeichen als Hexenzeichen verkennten. So hätten
gewisse Zeitgenossen des Hippokrates alles, was sie nicht gekannt und zu behandeln
gewußt hätten, auf übernatürliche Ursachen zurückgeführt, ihre tatsächliche Ignoranz

mit Wissen um Übernatürliches bemäntelnd (zit. nach [6], p.72).
Bei Jorden findet sich also sehr deutlich die ent-schuldigende Funktion der Diagnose:
die Diagnose Hysterie vermag strafwürdige Hexen in hilfsbedürftige Kranke zu
verwandeln und so vor dem Scheiterhaufen zu retten. Sie antagonisiert hier also die
Effekte der Misogynie.

Das 18. Jahrhundert ist im ganzen ein eher frauenfreundliches Jahrhundert. Die
Aufklärung tritt für bisher sozial benachteiligte Gruppen ein, auch für die Frauen.
Den Hexenglauben läßt sie als Aberglauben fallen.
Auch die Frauenkrankheit Hysterie tritt in den Hintergrund. Sydenham hatte
Hysterie und Hypochondrie identisch genannt, für ihn war es dieselbe Krankheit, die
120



bei den Frauen Hysterie, bei den Männern Hypochondrie heiße ([14], p. 302). Nach
seinem Muster löst sich nun im 18. Jahrhundert die Krankheit Hysterie in der Hy-
stero-Hypochondrie oder einfach in der Hypochondrie weitgehend auf (Blackmore,
Whytt und andere).

Das 19.Jahrhundert, das sogenannte «Jahrhundert der Frauenemanzipation»,
das Jahrhundert auch der Reaktionen auf die Emanzipation der Frauen, hat,
besonders in seiner zweiten Hälfte, eine Renaissance platonischen Frauenhasses — und
des medizinischen Interesses an der Hysterie — gebracht.
Die Theologie glaubte wieder an die Wirklichkeit der Hexerei. Ein gewisser Pfarrer
Mühe z.B. wollte in den achtziger Jahren «dem Hexengeschmeiß mit Predigt und
Belehrung zu Leibe gehen, da leider die neue Gesetzgebung den Obrigkeiten keine
genügende Handhabe bietet, um diesen Frevel wirksam zu steuern» (zit. nach [13],
Band 2, p. 340). Diese Tendenz hat bis in unser Jahrhundert hinein noch zugenommen;

während Soldan-Heppe noch 1880 nur «eine Stimme von Bedeutung für den
Glauben an die Wirklichkeit der Hexerei» zu verzeichnen hatte, stellt er 1911 fest,
daß «der ,Stimmen von Bedeutung' gar manche laut geworden» seien ([13], Band 2,

p. 336). Zu Anfang unseres Jahrhunderts wurde dann auch der Hexenhammer auf
Deutsch und Englisch neu herausgegeben. Die englische Übersetzung machte Rev.
M. Summers, welcher vom hohen Wahrheitsgehalt dieses Buches überzeugt war.
Auch die Mediziner samt Psychiatern interessierten sich im 19. Jahrhundert neuerdings

für Hexen (Esquirol, Feuchtersieben, Calmeil, der Neurologe Charcot und
seine Schüler, der Internist Bernheim u.a.). Und indem diese versuchen, sich die

Erscheinungen des Hexenwesens zu erklären, kommen sie wieder auf die Hysterie.
Besonders durch die Hypnose- und Suggestionsforschungen etabliert sich dann die
Überzeugung, daß die Mehrzahl oder sogar alle Hexen Hysterikerinnen gewesen
seien. Charcots Hysterikerinnen weisen Lähmungen, Krämpfe, besonders Are de

cercle, und Anästhesien auf. Die Nadelprobe wird von der Hexenprobe zur
diagnostischen Untersuchung.
Die Diagnose Hysterie aber ist im 19. Jahrhundert nicht mehr, wie im 17. Jahrhundert,

etwa bei Jorden, hauptsächlich ein begriffliches Instrument zur Abwehr
misogyner Tendenzen. Sie erscheint nun vielmehr auch als Instrument solcher Tendenzen
selbst. Die Hysterikerin ist die säkularisierte Hexe.
Die Hysterie wird wieder zur ausschließlichen Frauenkrankheit (Louyer-Villermay,

121



Landouzy, Georget, Broussais usw.). Falls sie nicht wieder als eine Krankheit der
Gebärmutter, sondern - wie schon im 18. Jahrhundert - als eine Krankheit des

Nervensystems betrachtet wird, so befällt sie nun doch hauptsächlich weibliche
Nervensysteme, und nicht männliche. Denn, so heißt es, nur das unreife, unentwickelte
Nervensystem, wie es die Frau hat, neigt zur hysterischen Reaktionsweise. So wird
die beobachtete Häufung der Hysterie beim weiblichen Geschlecht zum Beweis für
dessen nervliche Minderwertigkeit - denn im Jahrhundert der Entwicklungslehre
fallen Wertordnung und Entwicklungsreihe zusammen.
So wird der Glaubensdefekt der fe-mina des Hexenhammers zum Intelligenzdefekt
der Frau des 19. und 20. Jahrhunderts, zur angeborenen Willensschwäche, zur
Infantilität, zu Moebius' physiologischem Schwachsinn des Weibes.
So wird die Hysterika zur Hexe. Der hysterische Charakter äußert sich anerkanntermaßen

in einer «... Neigung, alles auf sich zu beziehen, Launen, Neigung zu
Täuschungen und Lügen, Züge von ausgesprochenem Neid, in kleineren oder größeren

Boshaftigkeiten ...» (Griesinger [7], p.184).
Kraepelin beschreibt die Hysteriker als «... gleichgültig gegen fremdes Leid,
rücksichtslos gegen ihre Umgebung », als «Virtuosen des Egoismus», die «nicht selten
in unglaublichster Weise» ihre Umgebung «tyrannisieren und ausbeuten». Es

charakterisiert sie außerdem neben der « Gewohnheit, sich in alle möglichen fremden
Angelegenheiten unberufen einzumischen» und «zu intriguieren», die Neigung zu
«Verdrehung von Thatsachen, zur Lüge und Verläumdung» ([9], p.492), eine

Neigung, «die eigene Person auf ein Piedestal zu setzen», eine «nimmer ruhende
Unzufriedenheit [wie schon bei Plato], das ungemein anspruchsvolle Wesen», eine

«schadenfrohe, kleinliche Rachsucht» sowie eine «Neigung, zu klatschen, zu schmähen,

zu medisieren, durch welche Hysterische zum Schrecken der Ärzte und
Anstalten werden können, welche mit ihrer Behandlung sich zu befassen gezwungen
sind» ([9], p.493).
Man kann sich beim Lesen der Kraepelinschen Beschreibung der Hysteriker des

Eindrucks kaum erwehren, daß Kraepelin anstelle der Spitalbetten für die Hysteriker

am liebsten Straflager oder Scheiterhaufen substituiert hätte. Auch hat man
unwillkürlich den Eindruck, Kraepelin ziele mit dieser Beschreibung fast ausschließlich

auf weibliche Personen. Tatsächlich fügt er hinzu, daß die genannten
Charakterveränderungen beim weiblichen Geschlechte «eine viel größere Ausdehnung und
typischere Entwicklung» erlängen als bei der männlichen Hysterie ([9], p. 500).
122



In späteren Auflagen seiner Psychiatrie mäßigt Kraepelin seinen Ton zu sachlicher

klingender Ärztlichkeit. Weniger spitz, aber nicht weniger scharf, richten sich nun
seine Feststellungen gegen die Frauen. Wie Francotte findet nun Kraepelin die

Hysterie eine «amplification de la mentalite feminine» ([10], p.1648). Er stellt die

Hysterie nun in «enge Beziehung zu den natürlichen, dauernden Eigenthümlich-
keiten des weiblichen Geschlechts ...» ([10], p.1648). Sie ist nämlich «die
Erkrankungsform des unentwickelten, naiven Seelenlebens». Hierauf weisen der
Umstand, daß viele hysterische Dienstboten aus ländlichen Verhältnissen stammen, und
wiederum «die starke Beteiligung des weiblichen Geschlechts» hin ([10], p.1654).
Wenn Männer hysterisch werden, so ist dies meist «auf Grundlage psychopathischer
Minderwertigkeit», während «die Hysterie der Frauen im Allgemeinen mehr einer
natürlichen Entwicklungsrichtung entspricht, unter Umständen auch einem
Zurückbleiben auf kindlicher Stufe ...» ([10], p.1647). Es sind nach allgemeiner
Ansicht nur die schlechten, nämlich die «weibischen (höflicher: weiblichen) Männer»
([6], p. 245), welche hysterisch werden können. «Ein Gelehrter, ein Verstandesmensch,

kann niemals ein echter Hysteriker sein», schreibt Dubois. Höchstens
Männer mit «weihischer Gemütsart», worunter eine «kindische Gemütsart» und
«geistige Schwäche» verstanden sind, werden auch seiner Ansicht nach hysterisch
([4], p. 190/191).
Übrigens sollen, um auf Kraepelin zurückzukommen, die Juden leichter hysterisch
werden als die germanischen Völker ([10], p.1656).

Wir haben die Werke von drei Autoren, Plato, Jorden, Kraepelin, auf Zusammenhänge

zwischen einer misogynen Haltung und der Diagnose Hysterie hin etwas näher
betrachtet. Es soll nun noch das Werk eines vierten Autors, ein Feuerwerk von Miso-

gynie, solcher Betrachtung unterzogen werden: das des Otto Weininger*.
Otto Weininger hat 1903, 23jährig, sein über 400 Seiten dickes Buch Geschlecht und
Charakter, eine prinzipielle Untersuchung, herausgebracht. Weininger war Jude. Er
war, während er sein Buch schrieb, für unsere Begriffe und auch für diejenigen
damals Lebender (Probst [12], Forel) offensichtlich geisteskrank; nichtsdestoweniger
hatte er seinerzeit großen Einfluß auf die Gemüter. Sein Werk hat innerhalb von
zwei Jahren fünf Auflagen erlebt und dann noch weitere. Stefan Zweig war nur einer

* Ich möchte hier Fräulein M. Curti danken, die mich auf diesen Autor aufmerksam gemacht hat.

123



von den Tausenden, die Weininger für ein Genie hielten ([16], p. 223-226). Strind-
berg glaubte, Weininger habe «das schwerste aller Probleme gelöst» - «voilä un
bomme!» rief er über ihn aus ([12], p. 2). Das Buch ist unter dem Einfluß der Moebius-
scben Schrift Über den physiologischen Schwachsinn des Weibes geschrieben worden

([12], p.15 und 8). Doch möchte Weininger nicht, daß man seinen Standpunkt mit
«den hausbackenen, nur als tapfere Reaktion gegen die Massenströmung
[gemeint ist die Emanzipation der Frau] erfreulichen Ansichten von P. Moebius»
verwechsle. Denn ihm scheint, das Weib sei nicht schwachsinnig, da es eine regelmäßige
Schlauheit und Berechnung besäße zur «Erreichung naheliegender egoistischer
Zwecke». Es sei vielmehr «weder tiefsinnig noch hochsinnig, weder scharfsinnig noch

gradsinnig», sondern «als Ganzes un-sinnig» ([15], p. 345/346).
Folgendes Bild entwirft Weininger von der Frau: ihr Lebenszweck, ihr einziger, ist
die Kuppelei. Ähnlich wie im Hexenglauben tritt die weibliche Geilheit in ihrer
Gefährlichkeit für den Mann wieder in den Vordergrund des Frauenbildes. Lust steht
bei der Frau, wo beim Manne Wert steht, Geschlechtstrieb, wo der Mann liebt, Trieb,
wo dem Mann Willen gegeben ist, Wiedererkennen statt Gedächtnis, Individuation
statt der Individualität des Mannes ([15], p. 381). «Der tiefststehende Mann steht

unendlich hoch über dem höchststehenden Weibe» ([15], p. 345). Die Frauen
haben keine Freiheit, keinen Unsterblichkeitsdrang, kein Ich. Weininger fragt sich,
ob die Frauen überhaupt Menschen seien, verneint die Frage, zählt die Frauen aber
auch nicht zu den Tieren oder Pflanzen. Sie sind für ihn vor allem Nichts ([15],
p. 388 und 394).
Diese Nichtigkeit der Frauen ist es, was sie so rezeptiv macht. Alles, was die Frau
ist, ist sie durch den Mann. Die Frau ist so rezeptiv, daß sie selbst diese Rezeptivität
verleugnen kann. So wird es möglich, «daß die männliche negative Wertung der
Sexualität die positive weibliche vollständig im Bewußtsein der Weiber überdecke».
So erhält das Weib vom Manne «eine zweite Natur, ohne auch nur zu ahnen, daß es

seine echte nicht ist, es nimmt sich ernst, glaubt etwas zu sein und zu glauben,
so tief sitzt die Lüge ...» ([15], p. 358/359).
Hier wird nun die Hysterie ins Feld geführt. «Auf die Bloßlegung des psychischen
Mechanismus der Hysterie kann unendlich viel, ja alles ankommen», schreibt
Weininger bedeutsam (p. 360). Er hält die Hysterie nämlich für den Effekt der
Kollision zwischen der eigentlichen kupplerischen nichtigen Natur des Weibes und
ihrer vom Manne übernommenen PseudopersÖnlichkeit, welche «sie in ihrer Passivi-
124



tät vor sich und aller Welt zu spielen übernommen hat» ([15], p. 362). Die Hysterie
ist die «organische Krisis der organischen Verlogenheit des Weibes».
Daß nicht alle Frauen hysterisch seien, obwohl ja doch alle verlogen seien, erklärt
sich damit, daß es noch «Megären» gibt. Die Megären, so nennt Weininger seine
bösen Hexen, sind zwar auch verlogen, aber nicht so nach innen hin wie die
Hysterikerinnen. Megäre oder Hysterika — das sind nach Weininger also die Möglichkeiten
der Frau; Hexe oder Hysterika - das ist die Alternative der Misogynie.
«Das Weib ist die Schuld des Mannes», schreibt Weininger, und in gewisser
Beziehung hat er wohl recht. «Die Juden sind die Schuld des Ariers », hätte er auch sagen
können. Denn er findet, vom bekannten Selbsthaß der sozial benachteiligten Gruppen

erfüllt, große «Kongruenz» zwischen Juden und Frauen. Auch die Juden sind

Kuppler, lüsterne, geile, seelenlose nichtige Geschöpfe, ohne Unsterblichkeitsbedürfnis,

ohne Freiheit; der «echte Jude hat wie das Weib kein Ich und darum auch
keinen Eigenwert» ([15], p.418). Der Arier ist von alledem das Gegenteil.
Sagte nicht auch Kraepelin, die Juden neigten zu Hysterie mehr als die Germanen
«Trotz der abträglichen Wertung des echten Juden», fügt Weininger zu seinen
Ausführungen ahnungsvoll hinzu, «kann nichts mir weniger in den Sinn kommen, als

einer theoretischen oder gar praktischen Judenverfolgung in die Hände arbeiten zu
wollen. Ich spreche über das Judentum als platonische Idee ...» ([15], p. 424).
Weininger hat sich mit 23 Jahren erschossen. Ein Psychiater, der in ihm kein Genie
erblicken konnte und. sein Buch als Unsinn betrachtete, hat bei ihm retrospektive
eine Hysterie diagnostiziert ([12], p. 38/39). «Darum konnte sich auch Moebius»,
schreibt er, «trotz alles Abscheus vor dem Buche doch des Bedauerns nicht
erwehren» ([12], p. 39). Moebius hat nämlich Weiningers Werk unter dem Titel
Geschlecht und Unbescheidenheit kritisiert. Er hat nachgewiesen, «daß alles Tatsächliche

bereits in seinem physiologischen Schwachsinn des Weibes' und anderen seiner
Schriften enthalten sei» ([12], p. 8).
Heute würde man bei Weininger wahrscheinlich eine paranoide Schizophrenie
diagnostizieren. Weiningers Zehntausende von Lesern und der große Neurologe Moebius
aber sind nicht einfach geistesgestört zu nennen.
Die Einstellung gegen das weibliche Geschlecht, die sich Ende des 19. und Anfang
des 20. Jahrhunderts verbreitet hat, gleicht einem Massenwahn, speziell demjenigen,
der den Hexenverfolgungen des 16./17. Jahrhunderts zugrunde gelegen hat. Die
daraus erwachsene Verfolgung hat aber bekanntlich diesmal nicht die Frauen,



sondern die Juden getroffen. Die Juden glichen ja den Frauen, sie neigten ja, wie
diese, zur Hysterie.
Es ist über die soziologischen Ähnlichkeiten zwischen Hexenverfolgung und
Judenverfolgung schon viel gesagt worden. Insofern die Diagnose Hysterie auf eine
bestimmte soziologische Situation der Diagnostizierten hinweist, gehört offenbar auch
sie zu diesen Ähnlichkeiten.

Hysterie und Misogynie war unser Thema. Ich habe versucht, an vier Beispielen
aus der Geschichte, Plato, Jorden, Kraepelin und Weininger, zu zeigen, daß, wo
die Hysterie diagnostiziert wird, die Misogynie meist nicht fern ist - ob sie nun durch
die Diagnose neutralisiert und verdeckt oder ausgedrückt werde.
Wenn es aber diese eine Korrelation gibt zwischen einer soziologischen Situation
und einer psychiatrischen Diagnose, könnte es nicht noch mehrere geben

Bibliographie

Zitierte Werke

1. Ackerknecht Erwin H., Psychopathology, Primitive Medicine and Primitive Culture, Bulletin
of History of Medicine XIV, No. 1 (June 1943) p. 30-69.

2. Aretaeus von Kappadocien, Die auf uns gekommenen Schriften des Kappadociers Aretäus,
übersetzt von A. Mann, Halle 1858.

3. Cesbron Henry, Histoire critique de l'hysterie, These, Paris 1909.

4. Dubois Paul, Die Psychoneurosen und ihre seelische Behandlung, 2. Auflage, Bern 1910.
5. Ernst Klaus, Zeitbedingtes und Zeitloses in der Behandlung seelisch Kranker. Über 7 Protokolle

von Exorzismen Mitteilungsbl. Schweiz. Vbdg. dipl. Psychiatrieschwestern u. -pfleger. 1965, Nr. 4.

6. Feuchtersleben Ernst, Freiherr von, Lehrbuch der ärztlichen Seelenkunde, Wien 1845.

7. Griesinger Wilhelm, Pathologie und Therapie der psychischen Krankheiten, 2. Auflage, Stuttgart
1861.

8. Hunter Richard und Ida Macalpine, Three Hundred Years of Psychiatry, 1535-1860, Oxford
1964.

9. Kraepelin Emil, Psychiatrie, 4. Auflage, Leipzig 1893.

10. - Psychiatrie, 8. Auflage, Leipzig 1915.
11. Platon, Piatons Timaios oder Die Schrift über die Natur, übersetzt von R. Karpferer und

A. Fingerle, Stuttgart 1952.

12. Probst Ferdinand, Der Fall Otto Weininger, Wiesbaden 1904.

13. Soldan-Heppe, Geschichte der Hexenprozesse, neu bearbeitet und herausgegeben von Max Bauer,
2 Bände, München 1911.

126



14. Sydenham Thomas, The Whole Works of Thomas Sydenham, 8. Auflage, London 1722.
15. Weininger Otto, Geschlecht und Charakter, 5. Auflage, Wien/Leipzig 1905.
16. Zweig Stefan, Europaisches Erbe, Frankfurt am Main 1960.

Andere erwähnte und verwendete Werke

Ackerknecht Erwin H., Kurze Geschichte der Psychiatrie, 2. Auflage, Stuttgart 1967.

Brächet J.L., Uber die Hypochondrie, 2 Bände, deutsch von G. Krupp, Leipzig 1845.

Bruttin Jean-Marie, Les differents theories sur Vhysterie dans la premiere moitie du XIXe siecle,
Diss. Zurich, noch in Vorbereitung.

Dictionnaire des sciences medicales, Abschnitt «Hysterie» von Louyer-Villermay, 23. Band, Paris
1818.

Dubois E. Fr., Uber das Wesen und die gründliche Heilung der Hypochondrie und Hysterie — eine von
der Königlich-Medizinischen Gesellschaft zu Bordeaux gekrönte Preisschrift, herausgegeben und
mit Einleitung von K.W. Ideler, Berlin 1840.

Fischer-Homberger Esther, noch unveröffentlichte Arbeit zur die Geschichte der Hypochondrie.
Georget E. J., De la physiologie du Systeme nerveux et specialement du cerveau, Paris 1821.

Hiller Lee Miriam, Towards a Definition of Hysteria: Concepts of the Disease in the Late Nineteenth

Century, Thesis, Wisconsin.

Hippokrates, (Euvres completes d'Hippocrate, traduction nouvelle par E. Littre, 10 Bände, Paris
1839-1861.

Hoffmann Hans, Der Hexen- und Besessenheitsglaube des 15. und 16. Jahrhunderts im Spiegel des

Psychiaters, Greifswald 1935.

Landouzy H., Traite complet de Vhysterie, Paris 1846.

Loewenfeld Leopold, Pathologie und Therapie der Neurasthenie und Hysterie, Wiesbaden 1894.

Mandeville B., A Treatise of the Hypochondriack and Hysterick Diseases, London 1730.

Moebius P. J., Uber den physiologischen Schwachsinn des Weibes, Sammlung zwangloser Abhandlungen
aus dem Gebiete der Nerven- und Geisteskrankheiten, 2. Auflage, Halle 1901.

Rosen George, Madness in Society, London 1968.

Veith Ilza, Hysteria, The History of a Disease, Chicago/London 1965.

Wiiytt Robert, Beobachtungen über die Natur, Ursachen und Heilung der Krankheiten, die man ge¬

meiniglich Nerven-hypochondrische und hysterische Zufalle nennet, aus dem Englischen nach der
2. Ausgabe, Leipzig 1766.

Wier Johan, De praestigiis demonum, nach der Ausgabe von 1578 faksimiliert bei Bonset, Amsterdam
1967.

127




	Hysterie und Misogynie : ein Aspekt der Hysteriegeschichte : aus dem Medizinhistorischen Institut der Universität Zürich

