
Zeitschrift: Gesnerus : Swiss Journal of the history of medicine and sciences

Herausgeber: Swiss Society of the History of Medicine and Sciences

Band: 25 (1968)

Heft: 1-2

Artikel: Zur Sehtheorie im Altertum : Alkmeon und Aristoteles

Autor: Koelbing, Huldrych M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-520448

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-520448
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur Sehtheorie im Altertum: Alkmeon und Aristoteles

Von Huldrych M.Koelbing

(Herrn Professor Hans Fischer in Zollikon bei Zürich zum 75. Geburtstag
gewidmet)

Aristoteles (384-322 v.Chr.) hat eine Theorie des Sehens formuliert,
die in der Antike außerhalb der peripatetischen Schule keinen Anklang fand
und sich erst im Mittelalter und der frühen Neuzeit allgemein durchsetzte:
Wie jede Sinnesempfindung beruht auch das Sehen auf einer Wirkung des

Objektes auf das Subjekt und keinesfalls umgekehrt1. Im ganzen konnten
sich die Griechen (die ja auch in der späten Antike das wissenschaftliche
und philosophische Denken bestimmten) nicht von der Vorstellung
befreien, daß die Augen aktiv den Kontakt mit der Außenwelt herstellen,
indem sie etwas aussenden, z.B. Feuer (nach Empedokles), Licht (nach
Platon), Pneuma (nach Galen) oder Atome (nach Demokrit). Nun ist
tatsächlich das Schauen und Blicken eine Tätigkeit, und zwar eine physische

so gut wie eine psychische. Der physiologische Akt des Blickens
umfaßt eine ganze Reihe verschiedener Einzelfunktionen, die in einem
ungeheuer feinen Zusammenspiel koordiniert sind: Augen-, Kopf- und
Körperbewegungen, Konvergenz, Akkommodation, Pupillenspiel. Es ist natürlich,
daß der Mensch zunächst auch die eigentliche Sinnesempfindung in diese

Aktivität einbezogen glaubt, und es brauchte den analytischen Geist eines

großen Naturforschers, um im Kern dieser komplexen physischen Tätigkeit
die Empfindung selbst als ein passives Geschehen zu erkennen: «Empfinden
ist in gewissem Sinn ein Erleiden», lesen wir in De anima des Aristoteles2.

Rund 1900 Jahre später ist der Irrtum vom Sehen per emissionem,
sanktioniert durch die Autorität Galens, unter den Ärzten immer noch verbreitet;

Konrad Gessner (1516—1565) tritt ihm mit dem wuchtigen Satz

entgegen: «Visio non fit extra mittendo».3
Nach Aristoteles sieht das Auge, indem es eine qualitative Veränderung

erfährt unter der Einwirkung einer Bewegung, die vom sichtbaren Objekt

1 Aristoteles, De anima und De sensu et sensibilibus. Ausführlichere Angaben und Lite-
raturhinweise bei H. M. Koelbing, Renaissance der Augenheilkunde 1540-1630, Bern 1967.

2 Aristoteles, De anima 11/11, 424a.
3 K. Gessner, De anima Uber, Zürich 1563, S. 929. (Die Schrift umfaßt S. 719-951 eines

Sammelbandes zu diesem Thema.)

5



ausgeht und von einem durchsichtigen Medium übertragen wird. Das
spezifische Objekt des Gesichtssinnes, für das allein dieser empfänglich ist,
stellen die Farben dar. Die Übertragung ihres immateriellen Abbildes durch
das Medium (Luft oder Wasser) auf das Auge ist nur möglich, wenn dieses

Medium erleuchtet ist: das Licht vermittelt dem durchsichtigen Medium

sozusagen die Leitfähigkeit für die von den Farben ausgehende Bewegung.
Mit der Lichtbrechung haben die Griechen das Sehen überhaupt nicht in
Zusammenhang gebracht; das tat erst Ibn al-Haytham um 1000 n.Chr.

Die Sehtheorie des Aristoteles steht in der antiken Naturwissenschaft
einzig da. Doch auch in diesem Fall stellt sich die Frage nach einem
möglichen Vorgänger. Als solcher kommt einzig Alkmeom (oder Alkmaion)
von Kroton in Frage. Die Lebenszeit dieses Naturphilosophen ist ungewiß;
er lebte und wirkte um 500 v. Chr., vielleicht aber auch erst später im 5.
Jahrhundert4. Er gilt als Pythagorasschüler und Verfasser der ersten
«Naturgeschichte».5 Über seine Theorie der Sinne überliefert Theophrastos
(371/70-288/87) das Folgende6:

«Alkmaion definiert als erster den bei den Lebewesen bestehenden
Unterschied : Der Mensch unterscheidet sich von den übrigen Geschöpfen
dadurch, daß er allein begreift (Cvv(rjOi), während die übrigen zwar empfinden
(alno'&vexai) aber nicht begreifen, wie denn denken ((pQoveiv) und
empfinden zweierlei und nicht, wie Empedokles will, dasselbe sind. Dann spricht
er von den einzelnen Sinnen. Man hört — so sagt er — mit den Ohren, weil in
ihnen ein Hohlraum enthalten ist; denn dieser hallt, die Luft aber hallt
dagegen. Man riecht mit der Nase zugleich mit dem Einatmen, indem man
den Atem (to nvevga) zum Hirn hinaufzieht. Die Geschmäcke beurteilt man
mit der Zunge: weil sie lauwarm und weich ist, schmilzt sie mit ihrer Wärme
[die Speisen]; sie nimmt auf und gibt weiter dank ihrer lockeren Beschaffenheit

und Zartheit. Die Augen sehen wegen des [das Feuer7] umgebenden
Wassers. Daß [das Auge] Feuer enthält, ist klar, denn wenn es geschlagen
wird, blitzt es [darin] auf. Man sieht dank dem Leuchtenden und dank dem

4 F. Solmsen, Greek Philosophy and the Discovery of the Nerves, Museum helvet. 18

(1961) 150; über Alkmeon 151 ff.
5 «AokeI 6e jzomrog (pvaixov Xrjyov ovyyeyocKpevai» - Diogenes Laertius VIII/83, zit. nach

Deels-Kranz, Fragmente der Vorsokratiker, 12. Auflage, Dublin und Zürich 1966, Fragment

24A1.
6 Diels-Kranz, 24A 5, B1 a.
7 Ergänzung nach H. Lackenbacher, Beiträge zur antiken Optik, Wiener Studien 35

(1913) 34; über Alkmeon 35 ff.

6



Durchsichtigen, wenn es dagegenleuchtet, und zwar um so besser, je reiner
es ist. Alle Sinne sind irgendwie mit dem Hirn verbunden. Darum werden
die Sinneswahrnehmungen auch verfälscht, wenn jenes erschüttert wird
und seinen Ort verändert, denn es nimmt die Gänge auf, durch welche die

Empfindungen [fließen].»
Wie sich Alkmeon tatsächlich das Sehen, die Beziehung zwischen Auge

und Umwelt, erklärte, ist aufgrund des Theophrastos-Berichtes nicht so

genau und sicher auszumachen, wie man es gerne möchte; jede Interpretation

enthält etwas Subjektives und Willkürliches. Da die Philologen
unter sich uneins sind8, darf es ein Mediziner sich um so eher erlauben,
auch seinen Beitrag zur Diskussion beizusteuern.

Eines ist klar: das Auge enthält nach Alkmeon Feuer und Wasser. Darin
stimmt er mit seinem (jüngeren Zeitgenossen Empedokles überein. Bei
Empedokles wird auch deutlich — was ohnehin zu vermuten wäre — daß das

im Auge eingeschlossene Feuer zum Sehen dient. Aristoteles bekämpft diese,
wie er selber sagt, zu seiner Zeit weitverbreitete Lehre: wenn das Auge Feuer
enthielte und heim Sehen Licht aussendete wie eine Laterne, müßten wir
auch im Dunkeln sehen können9.

In diesem Zusammenhang ist höchst interessant, was Konrad Gessner
über das nächtliche Leuchten der Augen gewisser Tiere wie der Katzen
schreibt10: Selbst er sah die Quelle dieses Lichtes (das in Wirklichkeit aus
der Außenwelt stammt und vom Katzenauge reflektiert wird) im Auge
selbst; die damit begabten Tiere seien auf diese Weise befähigt, die
nächstgelegenen Dinge auch im Dunkeln zu sehen. Geßner anerkannte also für
diesen besonderen Fall eine Ausnahme von dem Aristotelischen Gesetz

«visio non fit extra mittendo».
Die Annahme, daß das Auge Feuer enthalte, schließt wohl zwangsläufig

die Vorstellung in sich, daß es den Schein dieses Feuers aussende, um zu
sehen. In diesem Punkte darf man also sicher nicht Alkmeon zum
Vorläufer des Stagiriten machen: erst Aristoteles ist zur Erkenntnis gelangt, daß

8 So Lackenbacher, loc.cit., gegen Diels und Wachtleb.
9 Aristoteles, De sensu, Kap. 2, 437 a/b.

10 K. Gessner, De anima, S. 929. Vgl. Koelbing, op.cit. sub no. 1, S. 61 f. — Noch 1795

konnte J. Ch. Reil schreiben: «Auch das Licht, die äußerst subtüe Materie, scheint ein
Bestandteil der tierischen Körper zu sein Die Augen der Katzen leuchten im
Finstern, und zwar stärker, wenn sie einen Gegenstand genau anschauen wollen.»
Von der Lebenskraft, § 5, zit. nach Sudhoffs Klassiker, Band 2, Leipzig 1910, S. 16 f.

7



das Sehen ausschließlich durch eine Wirkung vom Objekt auf das Sinnesorgan
zustande kommt.

Näher stehen sich Alkmeon und Aristoteles hinsichtlich der Bedingungen
in der Außenwelt, an die das Sehen gebunden ist. Das farbige Objekt (auch
Weiß ist eine Farbe) und das durchsichtige, vom Licht erhellte Medium
sind nach Aristoteles zum Sehen unerläßlich - man sieht dank dem
Leuchtenden und dem Durchsichtigen, lehrte (nach Theophrasts Überlieferung)
Alkmeon. Dem Aristotelischen Begriff des Mediums, welches die vom
Objekt ausgehende Bewegung auf das Auge überträgt, entspricht meines
Erachtens bei Alkmeon «das Durchsichtige, wenn es dagegenleuchtet».
Doch auch wenn Aristoteles in diesem Punkt von Alkmeon inspiriert wurde,
so bleibt ihm das Verdienst, die ziemlich unklaren Vorstellungen seines

Vorgängers zum Aufbau einer klaren, wissenschaftlichen Theorie verwendet

zu haben.
In einem dritten Punkt freilich ist Alkmeon dem Aristoteles überlegen:

er sieht das Zentralorgan, das die Eindrücke der Sinnesorgane aufnimmt
und verwertet, im Hirn, während Aristoteles diese Funktion, soweit er sie

überhaupt lokalisierte, dem Herzen zuschrieb, dem Ursprung aller Bewegung

im Organismus und damit dem Ausgangspunkt seiner Beseelung.
Chalcidius, der etwa 800 Jahre nach Alkmeon lebte, beschreibt in

seinem Kommentar zu Piatons Timaios die «Gänge», die die Augen mit dem

Hirn verbinden, also die Sehnerven, nach Alkmeon, Kallisthenes und
Herophilos11. Er sagt dabei von Alkmeon, er sei «in der Naturwissenschaft

erfahren und der erste, der es gewagt habe zu sezieren, gewesen»:
«Alcmaeo Crotoniensis in physicis exercitatus quique primus exsectionem
adgredi est ausus.» Julius Hirschberg hat aufgrund dieses Textes die

Vermutung ausgesprochen, Alkmeon hätte es «zuerst gewagt, am lebenden

Tier die Verbindung zwischen Auge und Gehirn durch- oder auszuschneiden,

und gezeigt, daß nach dem Schnitt Erblindung eintritt.»12
Hirschberg stützte diese Interpretation des Chalcidius-Zitates auf die

Überlegung, ein totes Tier zu sezieren wäre kein Wagnis gewesen; eine
menschliche Leiche zu zergliedern, was man tatsächlich als Wagnis hätte
bezeichnen können, sei für Alkmeon jedoch nicht in Frage gekommen. Das

11 Diels-Kranz 24 A10.
12 J. Hirschberg, Alkmaion's Verdienst um die Augenheilkunde, Albrecht v. Graefes Arch.

Ophthal. 105 (1921) 129. - M.Wellmann in seiner Studie «Alkmaion von Kroton»,
Archeion 11 (1929) 156 und ebenso Kranz, op.cit. sub no. 5, Anm. S. 212, übernehmen
Hirschbergs Hypothese als erwiesenes Faktum.

8



letztere ist gewiß vollkommen richtig13, das erstere dürfte dagegen ein

Trugschluß sein. Dem Worte «wagen», an dem Hirschbergs Deutung hängt,
darf man kein allzu großes Gewicht beimessen. Abgesehen von der großen
zeitlichen Distanz, welche die Überlieferung trüben mochte, ist zu bedenken,

daß Chalcidius Christ war; das reine Wissenwollen um des Wissens

willen, die curiositas, wie sie in der Zergliederung nicht nur des menschlichen,

sondern auch des tierischen Körpers recht drastisch zum Ausdruck
kommt, war aber nach damaliger christlicher Lehre druchaus verwerflich14.
Wenn Alkmeon es als erster «gewagt» hatte, anatomische Studien (an
Tierleichen) zu machen, so hatte er damit einen Weg beschritten, der zwar mit
Herophilos (um 300 v. Chr.) zu einer großartigen Erweiterung des Wissens

(durch Sektionen auch menschlicher Körper) führte, der aber prinzipiell
bedenklich und moralisch nicht einwandfrei war.

Von der Sache her darf man zudem feststellen: Die Sektion eines toten
Tieres genügte völlig, um die anatomischen Beziehungen Auge—Sehnerv-
Hirn klarzustellen; subtilere Untersuchungen waren keine notwendige
Voraussetzung für Alkmeons Sinnesphysiologie.

War Alkmeon ein Vorläufer des Aristoteles auf dem Gebiete der
Sehtheorie Die antiken Quellen liefern dafür nur spärliche Anhaltspunkte.
Auf die Bedeutung des durchsichtigen Mediums für das Sehen mag Aristoteles

durch die Lehren Alkmeons aufmerksam gemacht worden sein. Im
übrigen hat er jedoch seine Theorie der Sinnesempfindung im allgemeinen,
des Sehens im besonderen, aus eigener Beobachtung und Überlegung
gewonnen. Alkmeon konnte ihm dabei kein Führer sein. Und wo er es wirklich

hätte sein können — mit seiner Erkenntnis, daß das Hirn das Zentralorgan

der Wahrnehmung ist — da wurde Aristoteles durch seine embryo -

logischen Studien ebenfalls auf einen anderen, diesmal aber falschen Weg
gelenkt.

13 Vgl. L.Edelstein, Die Geschichte der Sektion in der Antike, Quellen und Studien zur
Gesch. d. Naturw. u. Med. 3 (1932) 100 - englisch in: Ancient Medicine, selected papers
of L.E., Baltimore 1967, S. 247.

14 Vgl. A. Labhardt, Curiositas, notes sur l'histoire d'un mot et d'une notion, Museum
helvet. 17 (1960) 206.

9




	Zur Sehtheorie im Altertum : Alkmeon und Aristoteles

