
Zeitschrift: Gesnerus : Swiss Journal of the history of medicine and sciences

Herausgeber: Swiss Society of the History of Medicine and Sciences

Band: 24 (1967)

Heft: 1-2

Artikel: Über Abort oder Fehlgeburt nach indischen Bewertungen

Autor: Müller, Reinhold F.G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-520611

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-520611
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Über Abort oder Fehlgeburt nach indischen Bewertungen

Von Reinhold F.G.Müller j"

Robert Herrlinger hatte die Fragen zur «Geschichte der medizinischen
Indikation des Abortus arteficialis» im Deutschen Arzteblatt, Heft 45 (1963)
aufgeworfen, wonach «die Diskussion, die sich seinerzeit entwickelt hatte, abgeschlossen»

galt, obwohl dort Heft 45 (1964) Liselotte Ruchheim dazu ägyptische
Beziige darlegte und zu weiteren Untersuchungen anregte. Nachfolgende kurze
Darlegungen betreffen somit indische Vorgänge.

Die alte Oberschicht der Inder leitete ihre Herkunft von Stämmen ab, welche
sich selbst «Arier» nannte, wie auch die Perser und Meder1. Die Bezeichnung
«arisch entspricht einer sprachwissenschaftlichen Beurteilung, welche «seit dem

18./17. Jahrhundert n.Zw. bei den Ariern von Mitanni» in Kleinasien nachgewiesen

ist2. Diese dürften bei der Einwanderung der Stämme nach Indien beteiligt
gewesen sein, welche nach grober Schätzung um die Jahrtausendwende v. Zw. zu
setzen ist. Auf diesen Vorgang beziehen sich die Lieder vom Rigveda, welche als

die ältesten Texte gelten, welche sich vorzüglich mit Bitten an die Götter richten,
so daß sie als «Die Religion des Veda»3 angesprochen wurden. Jedoch bei dem
dehnbaren Begriff von «Religion» ist wenigstens für eine medizingeschlichtliche
Rücksicht eine «Welt- und Lebensanschauung» gesicherter4.

Die Rigveda-Lieder sind durchsetzt vom Wunsch nach einem langen Leben, der
wie ein Titel in die ärztliche Wissenschaft der Inder übernommen wurde5. An
diesen Wunsch schloß sich oft und eng das Begehren um Nachkommenschaft an,
so etwa in der Bitte an den Feuergott in V,4,10: «Durch Kinder möchte ich
Unsterblichkeit erlangen». Die Hoffnung, nach dem Tode in dieser Weise weiter zu
leben, konnte eine Übernahme der sogenannten SeelenWanderung6 begünstigen,
welche nicht als ursprünglich arisch zu beurteilen ist. Als wesentlich tragende
Grundlage blieb das Streben nach Fortpflanzung erkennbar.

Dazu bietet schon Aitareya-Brähmana7 Besonderheiten von der Geburt von
Kindern: «Von allen Freuden — ist des Vaters Freud' am Sohn die größte»,
hingegen «ein Jammer die Tochter» - «Da alle Menschen einen Sohn sich wün-

1 Weissbach, Z. dtsch. morgenländ. Ges. 90 (1936) 41.
2 Hausschild, Über die frühesten Arier im. alten Orient, Berlin 1962; vgl. auch Mayrhofeb,

Z. dtsch. Morgenländ. Ges. 111 (1962) 451-458.
3 Oldenberg, Die Religion des Veda, Berlin 1891.
4 Asia Major, Leipzig 1930, Vol. 6, S. 315-387.
6 Mitt. Inst. Orientforsch. (Berlin) 8 (1961) S. 83, Nr. 36.
6 Hastings Encyclopaedia of Religion and Ethics 11, (1920) 725—755; 12 (1921) 425-441.
7 Text von Aufrecht, Bonn 1879, S. 195 f.

78



sehen».8 Der «Wunsch nach einem Sohn» (putra-käma) bildete auch den Titel
zum ersten Abschnitt der Embryologie in der Zusammenfassung durch Vägbhata9.
Die Bedeutung vom Fachausdruck napumsaka nicht männlich oder dergleichen,

meist als «Zwitter» unterstellt, betont die Einschätzung des männlichen
Kindes10, die aber doch Bewertung von Nachkommenschaft allgemein einschließt.

Die Entbindungshilfe war durch die indischen Wundärzte sehr entwickelt. Bei
den acht Einstellungen des durch den austreibenden Wind «verirrten» Kindes
(uterus und seine Muskelfunktionen war indisch unbekannt) wurde nur in zwei
als unheilbar geltenden Fällen das Kind mit dem Messer zerstückelt11, dessen
Leben sonst bewahrt bleiben sollte. Deswegen war der «Kaiserschnitt» nur bei einer
bereits verstorbenen Mutter zulässig12. Das «verirrte» Kind erscheint oft mit der

Bezeichnung «tot» ausgetauscht13, weil es als salya Pfeil ~ Fremdkörper dann

galt, so daß auch darnach der helfende Arzt Pfeilzieher (salyahartar) genannt wurde,

etwa bei einem spontanen Abort14. Aber ein «Abortus artificialis» ist in den
ärztlichen Texten der Inder und auch eine Anweisung zu einer derartigen
Maßnahme nicht aufzuzeigen.

Der Mangel einer absichtlichen oder prophylaktischen Einleitung eines Abortes
durch Ärzte beruht auf durchlaufenden allgemeinen Vorstellungen, nach welchen

Abtreibungen verboten waren. So wurde schon im Arthasastra von Kautalya eine

schwangere Mörderin erst einen Monat nach ihrer Entbindung durch Ertränken
bestraft, wobei die Erhaltung des Lebens des Kindes bezeugt erscheint.
Beabsichtigte Abtreibungen wurden unverzüglich geahndet15. In den Gesetzen von
Manu sind zweimal (V,90, X, 88) Strafen wegen Unterbrechung der Schwangerschaft

vermerkt, ebenso in anderen gesetzlichen Anweisungen16.
Die indisch-eigenartig ausgebildeten Lehren über Erotik erwähnen «Mittel, die

ausgebliebene Menstruation wieder in Ordnung zu bringen», und deuten damit
auch solche «zur Herbeiführung eines Abortes» an17. Daher konnte sogar ein
unverheiratetes Mädchen nicht als der «Embryotötung schuldig» gelten18, jedoch

8 Winternitz, Geschichte der indischen Litteratur, Leipzig 1909, Band 1, S. 184.
9 Mitt. Inst. Orientforsch. (Berlin) 8 (1963) 409—424, zumal 418,

10 Phema, München 1961, Heft 7, S. 3-23.
11 Arch. Gesch. Med. (Leipzig) 30 (1928) 238—271; Nova Acta Leopoldina, (Leipzig) N.F.Nr.

138 (1958) 49-52.
12 Grenzgebiet der Medizin (Berlin/München) 1 (1948) 60-62.
13 Jolly, Medizin, Straßburg 1901, S. 64, § 47.
14 Osiris (Brugis) 13 (1958) 380-397, zumal 389, Anm. 35.
15 J.J.Meyer, Das altindische Buch vom Welt- und Staatsleben, Leipzig 1926, S. 312, 355.
16 Bühler, The Laws of Manu; cf. Synopsis zu anderen Gesetzüberlieferungen, Oxford

1886, S. 577.
17 R. Schmidt, Beiträge zur indischen Erotik, Berlin 1922, S. 640 f., 655.
18 Kritik von Srinisvasan in Orientalische Literaturzeitung (Berlin) 60, (1965) Sp. 279.

79



wie eine notbedingte Ausnahme. Denn schon im Atharva-Veda 11,25 ist das Lied
als Schutz gegen «Fehlgeburt» auffaßbar19 und diese Auffassung von den Wundärzten

in Susruta-Samhitä särira" 10,58 ff.20 übernommen.
Auch bei den wenigen ärztlichen Belegen zur vorliegenden Aufgabe waren

einige Hinweise als alte und durchlaufende Grundlagen allgemeingültiger Anschauungen

indischer Denkweisen nicht vermeidbar und begründeten Berücksichtigung.
Sie bezeugen ausgesprochen nach den Regeln eine hohe Beachtung des Lebens,
wie sie auch sonst erkennbar ist. So wurden beim Genuß von Wasser Lebewesen,
wie Insekten, Würmer oder dergleichen, durch Sieben usw. entfernt, vor allem um
diese nicht zu töten. Noch modern weigern sich bekanntlich viele Inder, sich bei

gefährlichen Erkrankungen durch Serum behandeln zu lassen, weil zur Bereitung
solcher Heilmittel Tiere getötet wurden. Derartige Yorbegründungen sind auch bei
der Abneigung gegen einen beabsichtigten Abort anzunehmen, gegensätzlich zu
modernen westlichen Maßnahmen, welchen aber auch von anderen, etwa religiösen

Voraussetzungen Abhängigkeit zeigen. Zu letzteren kann als ein Muster Der
Kardinal21 erwähnt werden, welcher eine « Cranio tomie» des Kindes seiner Schwester

bei ihrer Entbindung ablehnte, so daß diese sterben mußte. Mit diesem Hinweis

ist auch eine Grundlage aufgezeigt, die zu derzeitigen Auseinandersetzungen
von der Zuverlässigkeit vom «Abortus atreficialis» Anlaß gab.

19 Whitney, Atharva-Veda Samhitä, Harvard Oriental Series Vol. 7, Cambridge (Mass.)
1905.

20 Bhishaghatna, Engl. Translat. (Calcutta) 2 (1911) 237.
21 H.M.Robinson, Der Kardinal, Darmstadt 1954. S. 270 ff.

80


	Über Abort oder Fehlgeburt nach indischen Bewertungen

