
Zeitschrift: Gesnerus : Swiss Journal of the history of medicine and sciences

Herausgeber: Swiss Society of the History of Medicine and Sciences

Band: 23 (1966)

Heft: 3-4

Artikel: "De incertitudine et vanitate scientiarum" Tradition und Wandlung der
wissenschaftlichen Skepsis von Agrippa von Nettesheim bis zum
Ausgang des 18. Jahrhunderts

Autor: Rudolph, G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-521498

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-521498
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Aus dem I. Physiologischen Institut der Universität des Saarlandes

«De ineertitudine et vanitate scientiarum»
Tradition und Wandlung der wissenschaftlichen Skepsis

von Agrippa von Nettesheim bis zum Ausgang
des 18. Jahrhunderts*

Von G. Rudolph

Heinrich Cornelius Agrippa von Nettesheim (1486-1535) x, «Theo-

logiae, Jurisprudentiae ac Medicinae apprime gnarus vir per omnia
singularis» — wie ihn nach einem Vierteljahrtausend der Wiener Kliniker
Anton de Haen (1704-1776) charakterisiert - «satyricus homo, indigus,
litigiosus, vagus, professione Magus», — diese an sich faszinierende Gestalt
(Ahb. 1) ist in der Wissenschaftsgeschichte wie in der Geschichte der

Philosophie als sekundäre Erscheinung gewertet worden2. Trotzdem scheint er
für das Verständnis der Renaissance - dem Paracelsus (1493—1541) und
Cardanus (1501—1576) verwandt — eine Schlüsselstellung einzunehmen.
Sein skeptisches Werk liefert für die kommenden Zeiten ein immer wieder

aufgegriffenes Stichwort.

* Eine Kurzfassung ohne kritischen Apparat ist im Kongreßbericht des XIX. Internationalen

Kongresses für Geschichte der Medizin, Karger, Basel 1966, erschienen.
1 Biographische Daten bei Bayle, Prost und Orsier. Eine kurze Charakteristik, die sich

an de Haen anzulehnen, scheint, bringt J.F.Blumenbach (1752-1840), der Agrippa
in seine Introductio in Historiam Medicinae lillerariam, Göttingen 1786, p. 158—59,

aufgenommen hat: «Modo miles, modo Theologiae professor, modo medicus etc. Singularis
et inquieti ingenii homo, paradoxorum amans, scepticus, satyricus etc. ab universo fere
Clero persecutus omnem occidentalem Europam profugus pervagabatur.» Die
wichtigste Information über Agrippas Leben gibt seine eigene Korrespondenz (Epistolarum
Henrici Cornelii Agrippae ad Famiiiares et eorundem ad ipsum, Libri VII, Opera II,
p. 593-1073).

2 Von Brucker, Historia critica philosophiae a mundi incunabulis, Leipzig 1766, bis in die

Gegenwart. Eine Akzentänderung in der Bewertung findet sich bei Heimsoeth, Die
sechs großen Themen der abendländischen Metaphysik, 1922 und später, Riekel und
Neueren (K.Goldammer über Agrippa in: Lichtsymbolik in philosophischer
Weltanschauung, Mystik und Theosophie vom 15. bis zum 17. Jahrhundert, Studium Generale 13

(1960) 674^675).

247



Wenn man von dieser «Incertitudo», der Unsicherheit menschlicher
Erkenntnis, ausgeht, könnte man glauben, Agrippa habe als Ausdruck
humanistischen Prunks sich den Namen jenes von Ainesidemos zu Sextus
Empiricus überleitenden skeptischen Philosophen beigelegt, der ihm
zweifellos aus den Schriften des Diogenes Laertius bekannt war3, wenn nicht
darin die Kennzeichnung seines kölnischen Ursprungs so überzeugend zum
Ausdruck käme4.

henricvs cornelivs agrippa.

£>• Nihil eß cfttiim quoinm TcutUtw.
V eftulrum Mod Honfiutur.

HMthei x.

Abb. 1. Bildnis des Agrippa von Nettesheim. Ausschnitt des Titelblattes von De occulta

philosophia libri tres, [Coloniae: Soter] 1533 (Exemplar der Universitäts- und Stadtbiblio¬
thek Köln). Zur Ikonographie Agrippas siehe A. Prost, Appendice XXXIII

3 1475 zuerst gedruckt.
4 Siehe die Reproduktion der Widmung der Occulta philosophia (1510) an J.Trithemius

(1462-1516) bei Schmitz und Kuhlmay.

248



Zwiespältig ist sein Bild bei den Zeitgenossen. Für die einen ist er Magier
und Scharlatan, für die anderen ein ernst zu nehmender Gelehrter5.
Rabelais (1494—1553) hat ihn als «Her Trippa» - vielleicht aus Elementen

von HERmes TRIsmegistos oder TRIthemius und AgriPPA zusammengesetzt

- zum Vorwurf einer Groteske genommen6. Für Francis Bacon
(1561-1626), der drei Generationen später nur mit Verachtung von
Paracelsus und Agrippa spricht7, ist dieser ein trivialer Possenmacher.
Bemerkenswert ist das Interesse, das der Skeptiker Bayle (1647—1706)

Agrippa entgegenbringt. Sein Artikel im Dictionnaire Historique et Critique
ist eine bis heute mustergültige - und trotz der Einwände Fritz Mauthners 8

— eine dieser schillernden Renaissancenatur gerecht werdende Darstellung.
«On ne peut pas nier — schreibt Bayle — que ce ne füt un tres grand esprit,
et qu'il n'eüt la connaissance d'une infinite de choses et de plusieurs langues;
mais sa trop grande curiosite, sa plume trop libre et son humeur inconstante,
le redirent malheureux.» Als akademischer Lehrer hat Agrippa nur kurze
Gastrollen gegeben, in Dole (1509), in Pavia (1515). Die Wahl seines

Vorlesungsgegenstandes, die Erklärung von Reuchlins (1455-1522) «De verbo
mirifico»9, bzw. von Schriften aus dem Corpus Hermeticum10 verwickelte
ihn, anscheinend in beiden Fällen, in Schwierigkeiten. Ein biographischer
Bezug zur Schweiz ergibt sich aus seiner Tätigkeit als Arzt in Genf und in
Fribourg (1521-1524)n. Freundschaftliche Briefe gingen bis in die letzte
Zeit zu Erasmus (1467—1536), der Basel vorübergehend verlassen hatte.
Auch mit dem Baseler Buchdrucker Froben (c. 1460—1527) stand Agrippa
in Verbindung.

Agrippas Stellung in seiner Zeit und das Janusgesichtige philosophischer
und wissenschaftlicher Forschimg in der Renaissance wird am besten durch

5 Vgl. Bayle, p. 103 (A). Die hohe Einschätzung von Agrippas Gelehrsamkeit kommt
neben anderen Zeugnissen besonders zum Ausdruck, wenn auch nicht frei von
Nebenabsichten, in den Briefen von Eustache Chapuys, von 1529 bis 1546 Gesandter Kaiser
Karls V. am Hof Heinrichs VIII. in England.

6 Pantagruel, Livre III, Chap. XXV.
7 Vgl. Maria Virnich, Die Erkenntnistheorie Campanellas und Francis Bacons.
8 Einleitung zu Agrippa von Nettesheim (1913).
9 Vgl. Expostulatio super expositione sua in librum de verbo mirifico cum Johanne Cati-

lineto (1510) zuerst gedruckt Antwerpen 1529.
10 Oratio habita Paviae in praelectione Hermetis Trismegisti de potestale Dei (1515) und

Annotationes super Pimandrum (1516). Die zweite Schrift ist nicht erhalten.
11 Vgl. R. Joris und die ausführliche, sich besonders auf Agrippas Korrespondenz stützende

Studie von A. Daguet.

249



im
xv

i
XVI

1500 Itloo

LEONARDO DA VINCI

—t MANARDUS

1 COPERNICUS

1 FRACASTORO

1 J.C. SCALIGER

-oof AGRIPPA
1 G. AGRICOLA

I PARACELSUS

1 RABELAIS

1 FERNEL

1 CARDANUS

» PARE

SERVETO

—I VESALIUS

1 JOH. WEYER

XV XVI

R. COLOMBO

I K. GESNER

- i CAESALPINUS

« EUSTACHIUS

XVit

1400 ; 1500

NICOLAUS CUSANUS

1600

LAURENTIUS VALLA

; 1 MARSILIUS FICINUS

1 1 REUCHLIN

I j 1 TRITHEMIUS

I J 1 POMPONATIUS

I
PICO DELLA MIRANDOLA

1 ERASMUS

MACHIAVELLI

1 TH. MORUS

-och AGRIPPA
I VIVES

1 MELANCHTHON

I TELESIUS

RAMUS

1 MONTAIGNE

1 P. CHARRON

1 BRUNO

1 SANCHEZ

BACON

Abb. 2. Darstellung der zeitlichen Beziehungen Agrippas zu Philosophen sowie Ärzten und
Naturforschern der Renaissance (Zeittafel). Die Gruppen sind trotz vielfältiger
Überschneidungen im Interesse der Übersichtlichkeit getrennt aufgeführt. Die Kreise auf der
Lebenslinie Agrippas kennzeichnen den Zeitraum, in dem er — von der Sammlung kleinerer
Schriften (Antwerpen 1529) bis zum Abschluß der Occulta philosophic (Köln 1533) - seine

Werke dem Druck übergab

250



eine Zeittafel (Abb. 2) illustriert, welche diejenigen Lebenslinien hervorhebt,

die entweder für Agrippas Verständnis von Interesse sind oder die die

neuen Strebungen in besonderem Maße widerspiegeln.
Ackerknecht hat die Renaissance als «Zeitalter tiefer Widersprüche»

charakterisiert, und Pagel bat dargetan, wie sehr wir geneigt sind,
«eindimensional modern gesinnte Naturforscher» wie Leonardo da Vinci
(1452—1519) und Vesal (1514—1564) zum Maßstab ihrer Zeit zu machen.
So betrachtet, wird Agrippa ein Beispiel kaum begreiflicher Verwirrtheit.
Der Eindruck der Inkonsequenz wird noch durch den Umstand verstärkt,
daß er praktisch innerhalb eines Jahres (1530/31) seine drei Hauptschriften
dem Druck übergibt: die noch ganz der Begriffswelt der Spätscholastik
verhafteten Kommentare in Artem Brevem Raymundi Lulli (Köln 1531), die neu-
platonistisch-kabbalistische Occulta Philosophia (1. Buch Antwerpen 1531,

vollständige Ausgabe Köln 1533)12 und die alle Wissenschaft in Frage stellende

Declamatio De incertitudine et vanitate scientiarum (Antwerpen 1530)13.
Dieses letzte, 1526 in Lyon niedergeschriebene Werk, das Agrippa

ursprünglich dem König Francois I. widmen wollte, aber dann dem Genueser

Kaufmann Agostino Fornari zueignete14, hat noch zu Lebzeiten Agrippas

- d.h. in dem kurzen Zeitraum von 1531 bis 1535 - mindestens acht neue

Ausgaben erlebt. Die unmittelbar nach dem Erscheinen erfolgte Verurteilung

durch die Sorbonne und durch die Theologische Fakultät in Löwen
förderte die Verbreitung und den heimlichen Nachdruck.

Die Abb. 3 gibt den Titel dieser Abhandlung aus der schönen, auf die
Mitte des 16.Jahrhunderts zu datierenden Gesamtausgabe aus Lyon15
wieder. Obwohl die Drucker in dieser Zeit mit ihrem Buchschmuck selten

Beziehungen zum Text anstreben, scheint mir die verwendete Initiale
(vergrößert in Abb. 4) geradezu symbolisch. Würfelnde Soldaten demonstrieren

12 Vollständig bis auf das von Agrippas Freund und Schüler Jon. Weyer (1515-1588) als

unecht erklärte (posthum veröffentlichte) vierte Buch.
13 Gedruckt mit kaiserlichem Privileg, datiert Mechelen 12. Jan. 1529 (1530) bei Joan.

Grapheus. Später unterdrückte Textstellen sind in der von Mauthner neu herausgegebenen

deutschen Übersetzung (Cölln 1713) nach dieser vollständigen ersten Ausgabe
ergänzt.

14 Nach seiner Entlassung als Leibarzt der Königin-Mutter, Louise de Savoie (1476-1531).
Vgl. Agrippas Korrespondenz aus Lyon 1526 und folgende Jahre.

15 Für den Druck dieser frühen kursiv gesetzten Ausgabe (Lugduni, per Beringos Fratres)
wird gewöhnlich das Jahr 1550 angegeben. Nach Prost (II, Note XXXII) ist sie nicht
vor 1565 zu datieren. Das eigene in Florenz erworbene Exemplar trägt von alter Hand
die Aufschrift «Proibito in prima classe».

251



NOBILIS VIRI
HENRICI CORNELII
AGRIPPAE, E Q_VITI S AV-

RATI, ETVTRIVSQVEIV-
ris Docloris facrac Cccfareai

Maicftatis a confilio &ai>
chillis mdirianj,

DE I N CERTI TVD INE ET
Vdnitdtcfcicnturum dtque drtiwm,

Vecldmdtio.

NTIIS, IN GE-
Cap. I.

ET VS opinio eft, er ftme
omnium Philofopbantitm Concors cr
vnnnimis fcntentid,qud nrbituntur
ftientiiqudmlibet homini ipft pro
vtriufque cdptti dc Vdlore nonnihil
diuinitdtis ddferre, itdvt ftepe vitrei
huntdnitdtis limitcs in Dcorura fcc-

dtorum choros cosrcfcrre poßmt:
h'mc Vdrid Hid cr inntimcra fcicntidriim encomia prodicrunt,
quibus vnufqutfque edd drtes dtque diftiplindd, inquibutidtn.
diuturno exercitio ingenij fui vires cxdcuit, non minus ornd'
to,qubn longo fermone nititur omnibus dnteferre, crvclfu-
prd celos ipfos extollere.Ego verb dlius generis perfudfus rd-
tionibus,ntlpernicioftus, nilpcftilcntius bominttm vitdtdnU
mdrumj; noflrdrumfilutipojfc cont'mgcre drbilror, quint

A

Abb. 3. Titelseite von De incertitudine et vanitate scientiarum, aus: Opera II, Lyon o. J.
(Coll. G. R.)

das Spiel des Zufalls. Die Erkenntnis, die sich gewinnen läßt, gleicht etwa
derjenigen der Orakelbücher, die den Leser nur mit pessimistischen Sentenzen

narren, wie etwa die des (fälschlich dem Jörg Wickram zugeschriebenen)

Straßburger Würfelbuches von 1529 (Abb. 5), welches ein Jahr vor
Agrippas Editio princeps De incertitudine erschien. Tatsächlich hat Agrippa
die Würfelspielkunst (De Aleatoria) - freilich ohne inneren Bezug - in
Nachbarschaft der Arithmetik abgehandelt. Ihre Unsicherheit begegnet
noch bei Montaigne (1533-1592), der lieber seine Angelegenheiten durch
das Los der Würfel bestimmen möchte als durch divinatorische Träume16;
Bacon spricht von dem so oft wiederholten «Würfelspiel der Erfahrung»17,

16 Essais von Montaigne I, 11. 17 Inslauratio magna, Praefatio.

DE S CIE
nerali,

252



Abb. 4. Initiale mit würfelnden Soldaten. Ausschnittvergrößerung aus Abb. 3

und erst in Diderots (1713—1784) Einleitung zum Encyclopedic-Artikel
«Certitude»18 wird der Zufall der Würfe im Netz der Wahrscheinlichkeitsrechnung

gefangen.
Die überarbeiteten Jugendschriften und das Spätwerk könnte man

vielleicht als Stufen einer inneren Entwicklung interpretieren — ausgehend von
Terminismus, Grammatik, Rhetorik, Dialektik, Aristotelismus und
Scholastik über den Glauben an ein Reich der Magie bis zur enttäuschten Abkehr
davon - Stufen, bei denen man den Eindruck erhält, als überwinde das

spätere Werk das frühere nur zum Teil, als bliebe etwas Essentielles aus
diesem selbst in seiner Negation fortbestehen. Vielleicht sind es auch nur die

verschiedenen Aspekte eines dreiseitigen Prismas19.

Das skeptische Werk ist axeipiQ und ay.fjipi;, sowohl im Sinne von
Untersuchung, Retrachtung, als im Sinne von Vorwand und Ausflucht. Es ist

18 Encyclopedie II, 846.
19 Aus Pagels Darstellung der Gedankenwelt Reuchlins (Paracelsus, p. 290-294) ergibt

sich der zwingende Eindruck, daß Agrippas Spätwerk noch in wesentlichen Zügen von
«De verbo rnirifico» beeinflußt ist.

253



XII»

jDtmunirdtdtöfj aeißfitytcrimflai }ö
sD« rnncrwj) crfctnnoi ttw

Qi'tt) felb.<&it magflavrrqeb«i» I«n /
jDenwei'fla^crn nitd<*rff«fl fern

Haifilaiiffl/f ra^dnntiacbpurn otum
jDtc nÄb(l<« dtcf/®iIm in cuit0un»

jü rfarn/ß»er tuiirff bf« tin f<b«nQ
<Oit wiirfflen dt«/&iß ihflinganq

a cygt alle roürff/ xmd finbfl öabei
2tn tctlc^em blat c« crf$tibcn fei.

jbttigleisten fa'nbitgtatcn fr«'/
fh'cbrey n<d«'4>d dtfibbirfitcf dabo'/

tDaaöu im fin baft/greiffe nuran/
a würde dir rrtpffcr ini!;ercfAti.

jSi'ntolUnwurfbafTütjgetban/
>Dtiimb [njjdae fpjd fütübergan/

äJißwibjcr t'fl derwurffan dir/
60 liy/vnd macf> dir bejjcr£f4>ir«

Zufagrn itbtmwaatxgern
Cbtt beun/bab icfinü tiintltxn/

2Jin ittjiind Aiicfi dariimb nie Iji«/
jDulcb(t£jl<i'4) wit tinanbtx vi«&»

"JLcingrlngit f4>antf atnvütßüifi/
£>b du jvilr/tjniyfiim gwartut biff/

Zllfogcbtavirinalltrseg/
" (tin txtbagang l?an Atldrin <wf<blccf

4f5»Str«ßbHr^. TD. XXIX*

Abb. 5. Erste und letzte Seite des Straßburger Würfelbuchs von 1529

sicher nicht skeptisch im Sinne methodischen Philosophierens; in ihm wird
nicht nach Enthaltung des Urteils (e7ZO%fj) die Gemütsruhe (axaqa^la),
die wahre aaiä&eta erreicht, es sei denn in einer «Entscheidung zur Mystik»,
die so häufig in der Nachbarschaft des Skeptizismus liegt, und die Agrippa
in seiner Korrespondenz bezeugt20. Aber auch dies bleibt Versuch.

In den einhundertundzwei Kapiteln seines Werkes entrollt Agrippa ein
Bild des Lebens, der Interessen und Strebungen des 16. Jahrhunderts, das

heute noch große Anziehungskraft besitzt. Der Zweifel an Wissenschaften,

20 In seinen Briefen an Aurelius ab Aquapendente teilt Agrippa den vertrauten Freunden

vorbelialteneii «Schlüssel» zur Occulta philosophia mit: «in nobis ipsis est omnium
mirabilium effectuum operator Spiritus in nobis qui viget, ille facit...» (Epist. V, 14)
und «... mori enim oportet mundo et carni, ac sensibus omnibus, ac toti homini
animali, qui velit ad haec secretorium penetralia ingredi: non quod corpus separatur
ab anima: sed, quod anima relinquat corpus ...» (Epist. V, 19, 19. Nov. 1527).

254



Künsten, Brauchtum, hierarchischer Ordnung wird bis zur letzten
Übertreibung gesteigert und in der derb-naiven und üppigen Sprache seines

Zeitalters vorgetragen. I

Die Naturwissenschaft, Medizin und Diätetik behandelnden Kapitel —

solche, in denen also Ansätze überprüfbaren Wissens oder positiver Fertigkeiten

vermutet werden können21 - beanspruchen naturgemäß das besondere

Interesse des Mediziners. In den Angriffen gegen den ärztlichen Stand,
ärztliche Tradition und Wissenschaft, fühlt man sich aber an die Invektiven
Petrarcas (1304-1374) erinnert22 — eine Wiederkehr wohl seit langem
vorgebrachter Urteile, freilich bereichert durch gründliche Kenntnis der
medizinischen Literatur.

Um die völlige Widersprüchlichkeit medizinischer Lehren zu erweisen,
bedient sich Agrippa - wie der Vergleich mit E. Leskys Analyse zeigt,
durchaus mit Sachkenntnis — der Zeugungslehren der Antike: « So hört nur,
mit was für altväterischen Rationen sie miteinander streiten, nur allein
über diesen Punkt was der Samen sei .»23 Ähnlich geht der Streit um die
Ursachen der Krankheiten, und er «entlarvt» in diesem Zusammenhang die
arabische Medizin als Wissenschaft zweiter Hand24. Der menschlichen
Anatomie, deren Entdeckimg vorwiegend den Ruhm des Jahrhunderts
ausmacht, steht Agrippa ähnlich verständnislos gegenüber wie der Mathematik.
Seine frühere Suche nach quantitativen Verhältnissen in der Natur25 blieb
nichts weiter als pythagoräische Zahlenspielerei. Nur eine Wissenschaft hat

21 In Op. t. II Cap. 82-88, 90, De Medicina in genere («Sed etiam a militia et nobilitate ad
medicinam properemus, quae ipsa etiam quaedam homicidiorum ars est, prorsus me-
ehanica, licet philosophiae titulo se traduci posse praesumat ...»), De Medicina Opera-
trice, De Pharmacopolia, De Chirurgia, De Anatomistica, De Veterinaria, De Diaetaria,
De Alcumistica, aber auch De Mathematica in genere, De Arithmetica, De Geometria,
De Optica, De Cosmimetria, De Astronomia, De Physiognomia.

22 Im Auszug zitiert von Leibbrand.
23 Cap. 82, De Medicina in genere.
24 «Hernach sind viel barbarische Philosophi aufgestanden und haben von der Medizin

geschrieben, unter welchen die Araber so berühmt geworden sind, daß man sie für die
Erfinder dieser Kunst gehalten hat; und das hätten sie auch leicht behaupten können,
wann sie nicht so viel lateinische und griechische Namen und Wörter gebraucht und
dadurch sich verraten hätten. Daher sind des Avicennae, Rhazis und Averroes Bücher
eben mit der gleichen Autorität als des Hippocratis und Galeni aufgenommen worden
und haben so viel Kredit erlanget, daß wer ohne dieselben zu kurieren sich unterstanden,
von dem hat leicht gesagt werden können, er ruiniere die allgemeine Wohlfahrt.» Aus
De Medicina in genere, ed. Mauthner.

25 In De occulta philosophia. Dazu Riekel, p. 82.

255



in seinen Augen zu positiven Ergebnissen geführt, die Alchimie, der er sich
selbst lange Zeit widmete, nicht die betrügerische Goldmacherkunst,
sondern die Wissenschaft, aus der «die Vermischungen der Metalle, Amalgame
und Scheidungen», aus der die schönsten Farben den Ursprung genommen
haben: Zinnober, Mennige, Purpur.
Agrippa hat Erasmus zu einem Urteil über dieses, sein großes Bekenntnisbuch

geradezu angefleht26. Dieser hat sich nur mit Reserve geäußert:
«... dictione tumultuosa verius quam composita. In omne genere rerum
vituperat mala, laudat bona. Sed sunt qui nihil sustinent aliud quam lau-
dari.»27 Agrippa selbst mahnt er eher Zur Zurückhaltung in den aufkommenden

Schwierigkeiten28.
Das Werk des Zweifels, ja der Verzweiflung an menschlichen

Wissenschaften und Fähigkeiten, in dem mit allem Nachdruck die Unvereinbarkeit
von Wissen und Glauben hervorgehoben, einer unwissenden naiven
Gläubigkeit das Wort geredet wird, steht scheinbar paradox im Anbruch des

neuen Zeitalters, zu einem Zeitpunkt, da der Mensch beginnt, sich durch
Einsichten in die Natur von ihrer Dämonie zu befreien, in einem Augenblick,

da das Wissen selbständigen Wert erhält.
Wo sind die Grenzen dieses Zeitalters Zu ziehen Dem Historiker wird es

nicht schwerfallen, Kontinuitäten nachzuweisen, langsam über
Jahrhunderte sich vollziehende, in kurzen Abschnitten nahezu unmerkliche
Evolutionen. Nicolaus Cusanus (1401-1464), in einzelnen Vorstellungen
beinahe ein Moderner^ ist zeitlich gleich weit von Agrippa entfernt wie
Bacon (Abb. 2), den wir schon ganz unserem wissenschaftlichen Zeitalter
zurechnen. Und andererseits welches Beharren der mittelalterlichen
Gedankenwelt über diesen hinaus. Liciitenthaeler spannt den Zeitraum der

26 Epist.libr. VI, XXXVI (Op. II): «... Declamationen nostram de vanitate scientiarum

atque excellentia verbi dei totam te lecturum, tuamque de illa sententiam te mihi
uberius perscripturum, polliceris. Age ergo nunc, precor, domine mi Erasme, tantillum
laboris tui Agrippae causa ne refugias, et quid tua praestantia de hac sentiat, mihi

significes. Tuus enim sum, et in tua iuratus verba tibi me fidissimum militem dedo,
condono et commendo, cuius iudicium erit semper mihi loco antiquae et venerandae

autoritatis, tantumque de humanitate tua mihi persuadeo, ut te credam nostram liber-
tatem dicendique licentiam boni consulturum. Nosti enim quid sit declamatio ...»
Brüssel, 13. Jan. 1531.

27 Erasmus, Epist.libr. XXVII, p. 1083, zitiert nach Bayle.
28 Epist.libr. VII, XIX (Op. II): «... Tibi cum crabronibus rem esse doleo. Explica te

quantum potes. Paucis bene cessit cum illis conflictari ...» Freiburg, 9.Dez. 1532.

256



medizinischen Renaissance bis zum 19. Jahrhundert, bis zum Auftreten
von Magendie (1783-1855). Trotzdem, glaube ich, markiert das 16.

Jahrhundert eine Zäsur. Und Agrippa erscheint als ein Prototyp des Übergangs
zwischen zwei Welten. Sein skeptisches Werk - rückgewandt zum Ursprung,
Re-Naissance — ist das Werk eines Neuerers, aber eines Neuerers, der das

Neue vergeblich gesucht hat, der kaum ahnt, wo seine Ansätze liegen. Auch
sein magisches Werk ist typisch für seine Zeit. Phantastisch-spekulativ ist
es noch nicht die solidere «Magia naturalis» eines Giovan Rattista Porta
(1558)29. Es bleibt ein Tasten im Dunkel der Naturphilosophie.

Ortega y Gasset sieht den Menschen der Renaissance in der Lage des

Übergangs. Er steht zwischen zwei Glaubensgewißheiten, ohne sich in
irgendeiner zu Hause zu fühlen. Agrippas Werk ist ein unmittelbarer
Ausdruck dieser Krise, des Nicht-mehr und des Noch-nicht. Er ist ungewiß
in dem, was er zu suchen hat, aber er ist entschlossen in dem, wovon er sich
scheidet.

Das ist die Erstarrimg in Formalismen, die unentrinnbare Geschlossenheit
des gotischen Universums. Für diesen der Komplexität und Maniriertheit
entgegengesetzten Zug nach Einfachheit liefert Agrippa immer neue
Beweise30. Es ist die Weisheit der Schulen, die er bekämpft, es sind die
Sophismen der Scholastiker, der «Meister», die uneingeschränkt über
Jahrhunderte geherrscht haben. Individualität stellt sich gegen Autorität.

Noch zögernd wagt 1522 Berengario da Carpi (c. 1460-C.1530) die

Kritik an Galen - wie Belloni in seiner Studie über das « Rete mirabile »
gezeigt hat —, aber wenige Jahre später stößt Vesal das Tor zur «abendländischen

Medizin» (Sigerist) auf. Der philologische Compilator Julius Caesar

Scaliger (1484-1558) ist Arzt genug, seinen Zeitgenossen zuzurufen:
« Exlibris colligere quae prodiderunt auctoreslonge est periculosissimum, re-
rum ipsarum cognitio e rebus ipsis est.»31 Antiaristotelisch, antischolastisch
sind die Strebungen, mit denen sich Agrippa in Italien vertraut gemacht hat.
Ihn umspannen noch die Kraftlinien eines Ficino (1433-1499) oder Pico
della Mirandola (1463-1499), aber schon hebt ein neuer, kritischer Aristo-
telismus an mit Pomponazzi (1462-1525), der das Feld bereitet, auf dem am
Ende des Jahrhunderts Galilei (1564-1642) die messende Physik beginnt.

29 Nach Piccinini.
30 So über Natur und Zusammensetzung der Arzneimittel in De Medicina operatrice, De

Pliarmacopolia (De incertitudine, Cap. 83 und 84).
31 Zitiert von Sir Thomas Browne (1605-1682), Leitspruch der Titelseite von Pseudodoxia

epidemica.

257



In geradezu dramatischer Weise enthüllt Agrippa in seiner Verteidigungsschrift

(1533) den Riß, der die Zeitalter trennen wird32.
Der Zweifel steht an der Wiege der modernen Kultur, ja sie lebt von ihm,

wie Ortega betont. «Die Wissenschaft ist es, die den Zweifel fordert, nicht
aber der Zweifel, der die Wissenschaft beseitigt... Rüttelt er an den Ergebnissen

der Wissenschaft, so ist er nur der Vollstrecker der Forderungen und
Gebote ihres eigenen Begriffs. Ein philosophischer Zweifel als Zweifel an
der Wissenschaft kann nur sein ein Zweifel an der Stichhaltigkeit der bisherigen

Versuche, die Wissenschaft zu begründen.» (R. Hönigswald).
Auf dem Wege der Abkehr vom scholastisch-aristotelischen Traditionalismus

und zur Erarbeitimg der wissenschaftlichen Methode finden sich
noch im 16. Jahrhundert - knapp fünfzig Jahre von Agrippa getrennt - die

Skeptiker Montaigne33, Sanchez (1552—1632) und Charron (1541-1603).
Stichworte der CosTEschen Montaigne-Ausgabe - Incertitude, Medecine,
Medecin, Science34 - lenken zu Bemerkungen, die auf den Streit um die
Autoritäten abzielen: «Cette bride et contrainte de la liberte de nos juge-

32 Diese Verteidigungsschrift wurde von Max Krieg ins Deutsche übersetzt und
herausgegeben von F. Mauthner 1913. Die Schärfe der Auseinandersetzung mit der akademischen

(scholastischen) Tradition wird durch folgende Sätze gekennzeichnet (p. 209/10):
«Saget mir doch, ihr ,unsere Meister' aus Löwen und Köln, welchen Ruhm habt ihr
aus dem Streit mit Reuchlin davongetragen Seid ihr nicht in der Schale der Gerechtigkeit

gewogen und zu leicht befunden worden? Was habt ihr wider Erasmus von
Rotterdam, Faber Stapulensis und Petrus von Ravenna ausgerichtet? Sicher sind eure
Tage gezählt und der Herr hat sie abgeschlossen, mit euren Siegen ist es vorbei und eure
Schulen sind verstummt und der verführerische Glanz eurer Trugschlüsse ist verblichen.
Ihr habt den absteigenden Weg betreten und werdet völlig in den Abgrund stürzen, denn
die Welt hat schon viel zu lange eure unheilbare Unwissenheit geduldet... Deswegen sind
die Abzeichen der Würde an eurer Rrust verschossen und euer Name ist zum Schimpf
geworden, euer Name ,unsere Meister', mit dem ihr euch so gebrüstet habt. Kein Kredit
ist euch mehr übrig geblieben, euch, die ihr so oft dabei ertappt worden seid, wie ihr
ehrlichen Leuten in aller Öffentlichkeit unbegründete Vorwürfe machtet... so oft Nicht-
verstandenes verwarfet, so oft gegen die offenkundige Wahrheit anranntet Deshalb
ist das Reich von euch genommen und den Laien gegeben worden ...»

33 Montaignes Redeutung für die Grundlagen der experimentellen Medizin wurde jüngst
in einer Studie von F.Batisse gewürdigt. Vgl. auch die Untersuchung von M.Will
G.Moore, L'«Apologie» et la Science, im gleichen Sammelwerk.

31 Medecine — ses succes sur quoifondes I, 263, — l'experience ne lui semble pas favorable VII,
40, - qu'il n'est pas sür que, suppose que la medecine ne fait point de bien, elle ne fusse

point de mal VII, 62, - ses promesses, la plupart incroyables VII, 65, - faiblesse des rai-
sons sur quoi est fonde l'art de la medecine VII, 67, - son incertitude autorise presque
toutes nos envies IX, 162, — Science — elle nous renvoye ä l'ignorance V, 325 etc.

258



ments et cette tyrannie de nos creances... On ne demande pas si Galien a

rien dit qui vaille; mais s'il a dit ainsi ou autrement...»35 oder «II y a plus
affaire ä interpreter les interpretations qu'ä interpreter les choses».36 Und
schon wandelt sich der Stimmungszweifel, dem Agrippa verfiel, zu einem
Instrument der Erforschung der Wirklichkeit37.

Auf diesem Wege ist der Mediziner Sanchez — «solam sequar ratione
naturam»38 — von besonderer Wichtigkeit. Hier erfolgt schon der unmittelbare

Anschluß an Bacon und die experimentelle Forschung — ein im
Zeitraum von wenigen Jahrzehnten vollzogener Schritt von der «Unsicherheit»
zur «Sicherheit» wissenschaftlicher Erkenntnis-, die im Novum Organon
etwa folgenden Ausdruck findet: «Alle wahre Erklärung der Natur besteht
in richtigen Versuchen, wobei der Sinn nur über den Versuch, der Versuch
selbst über das Objekt entscheidet.»

Es ist interessant, wie ein so weltbewegendes Ereignis, wie die Entdeckung
Amerikas durch Columbus (c. 1451-1506) - sowohl von Agrippa von
Nettesheim39, wie von Campanella (1568-1639)40, wie von Bacon41 registriert -
zu ganz verschiedenen Überlegungen Anlaß gibt.

35 Essais II, 12.
36 Essais III, 13.
37 Charron, De la sagesse, 2e ed., Preface: «C'est faiblesse de s'estonner d'aucune chose...

II faut roidir son courage et affermir son äme... l'endurcir ä ouir, si;avoir, entendre, juger
toutes choses, tant estranges semblent-elles... tout est sortable et du gibier de l'esprit.»

38 Franciscus Sanchez philosophus et medicus doctor. Quod nihil scitur, Lugduni 1581, Prae-

fatio, S. Gerkrath.
39 De incertitudine Cap. XXVII, De Cosmimetria: «... Sunt etiam et Theologi, qui falcem

suam in hanc messem mittentes, Hierosolymann medium terrae esse volunt... Accedunt
ad hanc censuram Lucretius, Lactantius, et Augustinus, qui Antipodas tarn constanter
negarunt. Atque illi insuper, qui extra Europam, Asiam, Aphricam, alium habitabilem
orbem inficiarunt: quae tarnen Hispanorum,Lusitanorumque navigationibus, posteris nobis

secus comperta sunt, qui etiam totam sub Zodiaco Zonam contra Poetarum nugas, ac

Aristotelis falsam opinionem habitatam monstrarunt.» Und als Abschluß das Zitat des

Plinius: «Insaniam esse metiri terram, quam dum metimur saepissime mensuram egre-
dimur.»

40 «Was ich durch diskursives Denken erkenne, möchte ich niemals ohne alles Bedenken
als wahr behaupten, wenn es nicht durch sinnliche Erfahrung bestätigt wird. Die Sinne
des Columbus haben alle Gründe gegen die Existenz der Antipoden widerlegt und alle

Syllogismen der Philosophen über Dinge, die die Sinne nicht wahrgenommen haben,
verbessert jeder ungelehrte Mensch, der sie sieht.» De sensu rerum II, 30 zit. nach Gerkrath.

41 Bacon weist als erster auf die technischen Voraussetzungen hin, welche die Entdeckung
der Länder der neuen Welt möglich machten priusquam autem oceanus trajiceretur,

259



TRAITE-
D E

L'INCERTITUDE
DES

SCIENCES.
Traduit dc Mnglois.

A PARIS,
Chez Pierre M i qjj f. li n Place de

Sorbonne, attenanc l'Eglifc de Clugny
Sc

Jacqjjes Pigit, Quay des Auguftins,
cncrela rue Pav^c 8c la rue des Auguftins,

ä l'Image Saint Jacques.

M. DCC. XIV.
Avte jipfnbation & Priviltge du My,

Abb. 6. Titel der französischen Ausgabe von Thomas Bakers Reflections upon learning,
wherein is shown the insufficiency thereof't in its several Particulars: in order to evince the

usefulness and necessity ofRevelation (nach der vierten Ausgabe, London 1708) (Coll. G. R.)

Trotz der Erfolge systematisch betriebener naturwissenschaftlicher
Forschung im 17. Jahrhundert findet sich eine Persistenz von Agrippas Thematik

und von seinen Schlußfolgerungen, nämlich daß jede Erkenntnis der

Dinge versagt sei und daß das unnütze Mühen um das Wissen hindernd vor
dem Glauben stehe. Darin berührt sich mit ihm der freilich naturwissenschaftlich

durchaus gebildete Glanville (1636—1680) und der Prager Abt

et novi orbis regiones detegerentur, necesse fuit, usum acus nauticae, ut ducem viae

magis fidum et certum, innotuisse und nutzt dies Beispiel zur Darlegung der
wissenschaftlichen Methode (Vorrede zur Erneuerung der Wissenschaften).

260



Hirnhaim (gest. 1679). Yon dem englischen Gelehrten Th. Baker (1656 bis

1740) stammt ein Buch, das in der französischen Übersetzung den Titel
Agrippas geradezu wiederholt (Abb. 6). Wenn hier das Programm aufgestellt

wird «de degrader les sciences de leur elevation pretendue en decou-

vrant la vanite des unes, l'imperfection des autres et les difficultes insurmon-
tables qu'elles renferment toutes», so ist dies mit Agrippas Ziel durchaus
identisch42.

Die Wiederholung des Titels (Abb. 7) durch den Marquis D'Argens
(1704—1771) dient dem umgekehrten Zweck, nämlich die Unsicherheit der
Glaubenssätze gegenüber den gesicherten Kenntnissen der Naturwissenschaft

zu erweisen43. So berührt sich diese Schrift in gewissem Sinne mit dem

Artikel «Certitude» des Abbe De Prades (1720-1781), der geschickt unter
dem Yorwand, die Sicherheit historischer Erkenntnis zu erarbeiten, dem
Leser die Argumente der «Pensees philosophiques»44 in die Hände spielt.

Gleichzeitig mit der Wiederkehr von Agrippas Motiv der Unsicherheit
der Wissenschaften hat sich ausgehend von Bacon (De nobilitate et augmen-
tis scientiarum) eine Parallelreihe entwickelt, in der immer wieder der
Begriff «Certitudo» den Publikationstitel bestimmt45. Boerhaaves (1668 bis

1738) berühmte Rektoratsrede, die die Suche nach der «prima causa» als

entbehrlich für die Wissenschaft eliminiert, ist ein geradezu modern
anmutendes Werk. Die Reihe beschließt die für die Stellung der Medizin am
Ausgang des 18. Jahrhunderts so interessante Abhandlung von Cabanis

42 Baker nimmt auf Agrippa in seinem Vorwort direkt Bezug. Allerdings betont er den

geringen Wert von dessen Schrift für seine eigenen Untersuchungen. Das gleiche gilt für
die Wissenschaftskritik der von ihm als Wegbereiter angeführten Anti-Aristoteliker
Pico della Mirandola und Vives (1492-1540).

43 «II est des Sciences, telle que la Geometrie, 1'Algebre, une grande partie de 1'Astronomie,
la Physique experimentale, oü, lorsqu'on employe l'attention et l'etude, on peut se

flatter de marcher dans le bon chemin. La verite eclaire presque toujours de son flambeau
les Geometres dans leurs operations, les Algebristes dans leurs calculs, les Astronomes
dans leurs supputations, et les Physiciens dans leurs experiences. S'ils viennent ä se

tromper il peuvent reconnaitre leurs erreurs eux-memes; on peut les leur montrer d'une
fagon sensible, qui les ramene ä la verite, mais dans la Logique, la Metaphysique et cette
partie de la Physique, oü l'on traite des principes generaux, l'esprit peut errer impune-
ment, sans craindre qu'on lui prouve son erreur et comme les choses qu'on cherche
ä approfondir sont impenetrables, tous les demi Savants veulent donner leurs conjectures

pour des decisions autentiques...» (Discours preliminaires, § III).
44 Diderot 1746.
45 So in der Folge Boerhaaves Joh. de Gorter (1689-1762) und Friedr.Winter

(1712-1760).

261
4



L A

PHILOSOPHIE
D U

BON-SENS,
o u

r£ flexions
PHILOSOPHIQUES

SUR L' INCERTITU DE
Des Connoijfances Humaines.

NOUVELLE EDITION
Corrigde & augmentee confid6rablemcat

par l'Auteur.
Avec un examen critique des remarques

de M. I'Abbe d'Olivet, de

I'Acadimie Frangoife.

TOME PREMIER.

A LA HA YE,
Chez PIERRE PAUPIE.

I————
M. DCC. L V.

Abb. 7. Titel der zweiten, wesentlich erweiterten Ausgabe des Werkes des Marquis d'Argens.
Diese Ausgabe wurde zusammen mit Helvetius' De l'Esprit und der Encyclopedie auf

Parlamentsbeschluß, Paris 1759, verurteilt (Coll. G. R.)

(1757-1808) «Du degre de la certitude en medecine». Die Einwände, die

gegen die medizinische Wissenschaft vorgebracht werden und die Cabanis

im einzelnen zu entkräften versucht, sind Argumente, die in ähnlicher Form
schon bei Agrippa begegnen46. Noch stand Cabanis nicht die moderne Wis-

46 «Les ressorts secrets de la vie echappent ä nos regards... La nature et les causes premieres
nous sont absolument inconnues... Les maladies sont si variees, si susceptibles de

complications, qu'on ne sauroit tirer de leur observation aucune regle fixe... La nature des

substances qu'on emploie comme remedes, est un mystere pour nous... Les experiences
medicales sont encore plus difficiles que l'observation des maladies... Si la medecine avoit
des bases solides, sa theorie seroit la meme dans tous les temps...» (§ 1, Objections contre
la certitude de la medecine).

262



DE INCERTITUDINE DE CERTITUDINE
ET DIGNITATE SCIENTIARUMET VANITATE SCIENTIARUM

AGRIPPA 1530

MONTAIGNE 1580
SANCHEZ 1581
CHARRON 1501

GLANVILLE

BAKER

1
D'ARGENS

1580

1708

1755

BACON

i f

BOERHAAVE
DE GORTER

WINTER
DE PRADES

1605

1715
1729

1746
1751

CABANIS 1798

Abb. 8. Zeittafel der Aufeinanderfolge von Untersuchungen über die «Unsicherheit» bzw.
«Sicherheit» wissenschaftlicher Erkenntnis. Der waagrechte Pfeil deutet an, daß d'Argens
sich praktisch, wenngleich nicht dem Titel nach, auf dem Niveau der Enzyklopädisten in
die Reihe «De Certitudine» einfügt. Ein waagrechter Pfeil könnte schon von der Skeptikergruppe

Montaigne-Sanchez-Charron den Übergang zu Bacon anzeigen, während Glanville
und Baker auf der Linie Agrippa beharren

senschaft offen, noch befand er sich innerhalb des hippokratisch-galenischen
Zirkels. Und das würde Lichtenthaelers These bestätigen.

Derartige Entwicklungsreihen mag ein Übersichtsbild (Abb. 8)
veranschaulichen. Natürlich bringt dieses Diagramm nur Ansätze, und seine

unteren und oberen Begrenzungen bilden keinen wirklichen Abschluß.

Bibliographie

Ackerknecht E.H., Kurze Geschichte der Psychiatrie, Enke, Stuttgart 1957.

Agrippa von Nettesheim, Opera, 2 vol., per Beringos fratres, Lyon o. J. (1550
— Die Eitelkeit und Unsicherheit der Wissenschaften und die Verteidigungsschrift,

herausgegeben von Fritz Mauthner (Bibliothek der Philosophen, Bände 5 und 8), Georg Müller,

München 1913.

Argens, Marquis d', La philosophie du bon-sens ou reflexions philosophiques sur l'incer-
titude des connoissances humaines, nouvelle edition, Den Haag 1755.

Bacon F., The works, 3 vols., Miller, London 1753.

- Das neue Organon (Novum Organon), ed. M. Buhr (Philosophische Studientexte),
Akademie-Yerlag, Berlin 1962.

263
4 *



Baker Th., Traite de I'incertitude des sciences, trad, de l'anglois, Miquelin & Piget, Paris
1714.

Batisse F., Montaigne et les principes de la medecine experimentale, in: G. Palassie,
ed., Memorial du 1er Congres international des Etudes Montaignistes (1963), Taffard,
Bordeaux 1964.

Bayle P., Dictionnaire historique et critique, 4e ed. par Des Maizeaux (Article Agrippa
T. 1,103-111) 4 vols., Amsterdam/Leiden 1730.

Belloni L., Rete mirabile (Introduzione storica) Pathophysiology diencephalica, Springer,
Wien 1958.

Boerhaave H., Sermo academicus de comparando certo in physicis, van der Aa, Leiden 1715.

Browne Th., Essai sur les Erreurs populaires (Pseudodoxia epidemica: or, enquiries into
very many received tenets and commonly presumed truths 1647), 2 vols., Witte & Didot,
Paris 1733.

Cabanis P. J. G., Du degre de certitude de la medecine, nouvelle edition, Crapalet, Paris 1803.

Cassirer E., P.O. Kristeller und J. H. Randall jr., The Renaissance Philosophy of
Man, 2nd ed., University Press, Chicago 1950.

Charron P., Analyse raisonnee de la Sagesse (par le Marquis de Luchet), 2 vols., London
1789.

Daguet A., Etudes biographiques pour servir ä l'histoire litteraire de la Suisse et ä celle
du Canton de Fribourg en particulier aux XVeet XVIe siecle. 1. Cornelius Agrippa chez
les Suisses, Archives et memoires de la Societe d'Histoire du Canton de Fribourg 5 (1856)
133-170.

Diderot et D'Alembert, ed., Encyclopedic ou Dictionnaire raisonne des Sciences, des Arts
et des Metiers, Paris, Neufchatel 1751-1765.

Fischer H., Boger Bacon (1214?-1292) und Nicolaus Cusanus (1401-1464) als Begründer
chemischer und physikalisch-chemischer Methoden in der Medizin. — Leonardo da Vinci
als Physiologe. - Die kosmologische Anthropologie des Paracelsus als Grundlage seiner
Medizin. - Conrad Gesner (1516-1567) in Arzt und Humanismus, Artemis, Zürich 1962.

Gerkrath L., Franz Sanchez, ein Beitrag zur Geschichte der philosophischen Bewegungen im
Anfange der neueren Zeit, Braumüller, Wien 1860.

Gorter J. de, Oratio de praxis medicae repurgatae certiludine (1729, zuerst Frankfurt und
Leipzig 1731), in: Opuscula varia medico-theoretica, Editio prima italica, Manfre, Patavia
1751.

Haen A. de, De Magia liber, Leipzig 1775.

Hönigswald B., Die Skepsis in Philosophie und Wissenschaft, Vandenhoek & Ruprecht,
Göttingen 1914.

Joris R., La medecine ä Geneve au XVI" siecle, J. Suisse Med. 87 (1957) 722 und 794.

Koelbing H.M., Arzttypen des 16. Jahrhunderts. Ein Beitrag zur Renaissance der Medizin,
Ciba-Symposium 11 (1963) 133-142.

Leibbrand W., Heilkunde, eine Problemgeschichte der Medizin (Orbis academicus, II, 4),
Alber, Freiburg/München 1954.

Lesky Erna, Die Zeugungs- und Vererbungslehren der Antike und ihr Nachwirken, Steiner,
Wiesbaden 1951.

Lichtenthaeler Ch., Les dates de la Renaissance medicale. Fin de la tradition hippo-
cratique et galenique, Gesnerus 9 (1952) 8-30.

264



Mauthner F., siehe Agrippa von Nettesheim (2).
Meurer J., Zur Logik des Heinrich Cornelius Agrippa von Nettesheim, Renaissance und

Philosophie, Beiträge zur Geschichte der Philosophie, Heft 11, Bonn 1920.

Montaigne, Essays, avec les notes de M. Coste, 10 vols., Nourse & Yaillant, London 1769.

Nauert Ch. jr., Agrippa in Renaissance Italy: the esoteric tradition, Studies in the

Renaissance 6 (1959) 195-222.

Orsier J.,Henri Cornelis Agrippa, sa vie et son ceuvre d'apres sa correspondance (1486-1535),
Chacornac, Paris 1911.

Ortega Y Gasset J., Das Wesen geschichtlicher Krisen (Esquema de las crisis y otros en-

sayos, 1942), Deutsche Verlags-Anstalt, Stuttgart 1955.

Pagel W., Paracelsus, Karger, Basel/New York 1958.

— Das medizinische Weltbild des Paracelsus. Seine Zusammenhänge mit Neuplatonismus und
Gnosis, Steiner, Wiesbaden 1962.

Piccinini G.M., Profilo di Giovan Battista Porta, Soc.Naz.Sei.Lett. Arti, Napoli 1964.

Prades Abbe de, siehe Diderot et D'Alembert.
Prost A., Corneille Agrippa. Sa vie et ses ceuvres, 2 vols., Champion, Paris 1881/82.
Rabelais F., CEuvres, par L. Moland et H.Clouzot, 2 vols., Garnier, Paris 1937.

Riekel A., Die Philosophie der Renaissance. Geschichte der Philosophie in Einzeldarstellungen,

ed. G. Kafka, Band 15, München 1925.

Schmitz R. und K. V. Kuhlmay, Zum Handschriftenproblem bei Agrippa von Nettesheim,
Sudhoffs Arch. Gesch. Med.Naturwiss. 46 (1962) 350—354.

Sigerist H. E., Die Geburt der abendländischen Medizin in: Ch. Singer und H. E. Sigerist,
Essays on the History of Medicine, Zürich 1924.

Slraßburger Würfelbuch, Das von 1529. Faksimiledruck der Erstausgabe, ed. A.Götze,
Trübner, Straßburg 1918.

Virnich Maria, Die Erkenntnistheorie Campanellas und Fr. Bacons, Renaissance und
Philosophie, Beiträge zur Geschichte der Philosophie, Heft 11, Bonn 1920.

Windelband W., Die Geschichte der neueren Philosophie in ihrem Zusammenhange mit der

allgemeinen Cultur und den besonderen Wissenschaften. I. Von der Renaissance bis Kant,
Breitkopf und Härtel, Leipzig 1878.

Winter J.F., Oratio de certitudine in medicina practica, Franeker 1746.

Zeller E., Grundriß der Geschichte der griechischen Philosophie, 9. Auflage von F.Lortzing,
Reisland, Leipzig 1908.

265


	"De incertitudine et vanitate scientiarum" Tradition und Wandlung der wissenschaftlichen Skepsis von Agrippa von Nettesheim bis zum Ausgang des 18. Jahrhunderts

