
Zeitschrift: Gesnerus : Swiss Journal of the history of medicine and sciences

Herausgeber: Swiss Society of the History of Medicine and Sciences

Band: 23 (1966)

Heft: 3-4

Artikel: Conrad Gesner als Theologe

Autor: Staedtke, Joachim

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-521473

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-521473
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Conrad Gesner als Theologe1

Von Joachim Staedtke

Das Gesamtbild des großen Naturwissenschaftlers wäre mangelhaft
gezeichnet, wenn in ihm Gesners tiefe Glaubensüberzeugung und seine daraus
resultierende Beschäftigung mit der theologischen Wissenschaft unberücksichtigt

blieben. Conrad Gesner war ein überzeugter und ein gläubiger
Christ. Dabei huldigte er keinem Privatchristentum, sondern war ein eifriger

Kirchgänger und ein aufmerksamer Predigthörer. Die Lektüre der
Heiligen Schrift war seine tägliche Übung. Hierfür bevorzugte er die alttesta-
mentlichen Psalmen, die er stets im hebräischen Urtext las. Weit entfernt
von einem religiösen Pantheismus, zu dem ihn der Umgang mit der Natur
vielleicht hätte verleiten können, ließ er sich völlig durch das in der
Reformation wiederentdeckte Evangelium kirchlich bestimmen und binden. Von
dieser Voraussetzung her hat Gesner in beachtlichem Umfang auch Theologie

als Wissenschaft betrieben. Die theologische Zunft aber hat seine

Bemühungen nicht honoriert. Kein theologisches Wörterbuch, keine
Kirchengeschichte, keine Dogmen- oder Theologiegeschichte kennt und nennt
überhaupt nur seinen Namen2, geschweige denn, daß es zu einer Beschäftigung

und Auseinandersetzung mit Gesners theologischem Werk gekommen
wäre. Die einzige Ausnahme verdanken wir einem Nichttheologen. Sieht

man einmal ab von Hanharts bekannter Biographie3, so hat sich bisher
allein der Medizinhistoriker Bernhard Milt mit der theologischen
Enzyklopädie Gesners beschäftigt4. Freilich liegt ein theologisches Opus auch

nur fragmentarisch, gewissermaßen im Ansatz, vor; denn sein früher Tod
hat eine ausgereifte Leistung auf diesem Gebiet vereitelt. Es mag hinzu-

1 Vortrag an der von der Naturforschenden Gesellschaft in Zürich in Gemeinschaft mit
der Schweizerischen Gesellschaft für Geschichte der Medizin und Naturwissenschaften
und der Zentralbibliothek Zürich veranstalteten Geßner-Feier am 13.Dezember 1965 in
der Eidgenössischen Technischen Hochschule in Zürich.

2 Nur K. R. Hagenbach, Encyklopädie und Methodologie der Theologischen Wissenschaften,
10. Auflage 1880, S. 100, gibt einen kurzen Hinweis auf Gesners theologische Enzyklopädie.

3 J. Hanhart, Conrad Geßner. Ein Beitrag zur Geschichte des wissenschaftlichen Strebens
und der Glaubensverbesserung im 16. Jahrhundert, Winterthur 1824.

4 Bernhard Milt, Conrad Geßners theologische Enzyklopädie, Zwingliana, Band VIII,
1948, S.571-587.

238



kommen, daß der Umgang eines Naturwissenschaftlers mit theologischen
Fragen mindestens der orthodoxen Theologie suspekt erscheinen mußte.

Man darf sich aber das Verständnis für Gesner nicht trüben lassen durch
die moderne Auffassung von der Unvereinbarkeit der Naturwissenschaft
mit dem christlichen Glauben. Das ist ein Problem des 18. und 19.
Jahrhunderts. Es ist vielmehr zu berücksichtigen, daß die Entstehung der
modernen Naturwissenschaft nur in einer christianisierten Kultur geschehen
konnte und besonders durch die Reformation gefördert wurde. Denn erst
der christliche Glaube, vor allem in seiner reformatorischen Gestalt, vollzog
radikal die Entgötterung und Entdämonisierung der Natur, ersetzte die
statische und abstrakte Fragestellung in der Wissenschaft durch eine
geschichtliche und kinetische, trennte scharf zwischen Schöpfer und Geschöpf,
sicherte dadurch die Göttlichkeit Gottes und die Natürlichkeit der Natur
und erlaubte somit der Wissenschaft jenes leidenschaftliche Suchen nach
der Wahrheit vom Objekt her, ohne das auch die moderne Naturwissenschaft

nicht denkbar ist.
Ebenso wie Conrad Gesner hatten die meisten Begründer der neuzeitlichen

Naturwissenschaft bis in das 17. Jahrhundert hinein ein positives
Verhältnis zum Christentum. Nikolaus Kopernikus und Peter Gassendi
waren überzeugte katholische Kleriker. Johannes Kepler war evangelischer

Theologe und verließ um seines Bekenntnisses willen seine Heimatstadt

Graz. Blaise Pascals Christentum bedarf keines Hinweises. Isaac
Newton hat sich zeitlebens mehr mit theologischen als mit naturwissenschaftlichen

Problemen beschäftigt. Robert Boyle, ein Begründer der
modernen Chemie, war ein geschulter Theologe und ein bekannter christlicher

Apologet.
Auch bei Conrad Gesner treten christliches und naturwissenschaftliches

Weltbild nicht auseinander, sondern werden von ihrer Kongruenz bestimmt.
Die Natur ist für ihren Erforscher wunderbare Schöpfung Gottes. So hatte
es Gesner aus der Bibel gelernt, und so erfuhr er es auch durch seine
naturwissenschaftlichen Entdeckungen. In seinem ganzen Werk prägt sich jener
christliche Grundzug aus, der sein persönliches Leben bestimmte. Ihn
konnte etwa die Betrachtung der wunderschönen Schweizer Gebirgswelt
zu grundsätzlichen Gedanken über die Schöpfung Gottes anregen, ohne daß

er sich in pantheistische Immanenzvorstellungen verlor5. Oder nüchterne
Entdeckungen natürlicher Vorgänge unterstützten seine Polemik gegen

5 Vgl. etwa Geßners Brief an Avienus, deutsch bei Hanhart, S. 92 f.

239



den Dämonenglauben, wie wir sie etwa in seiner Schrift De raris et admi-
randis herbis finden6. Damit vertrat er ein genuin christliches Anliegen. Die
Parallelbeschäftigung mit der Natur und den Quellen des christlichen
Glaubens ist ihm selbstverständlich gewesen.

Gesner war nicht einfach gläubig im Sinne eines universalistischen
Pantheismus. Seine Glaubensüberzeugung war durchaus konfessionell geprägt
durch die Zürcher Reformation. Der reformierte Glaube war ihm nicht nur
Privatsache, sondern Konfession in der Weise, daß er sich öffentlich dazu
bekannte. Das sei an einem Beispiel erläutert. Als der berühmte Naturforscher

Jacob Dalechamps (1513—1588) in Lyon unter dem Druck der
Verfolgung zur römisch-katholischen Kirche konvertierte, sandte Gesner

seinem Kollegen ein ausführliches Schreiben, in dem er dem Freund nicht nur
seinen Schmerz über den Glaubenswechsel kundtut, sondern auch ernsthafte

Versuche theologischer Art unternimmt, um den für ihn Abgefallenen
der reformierten Kirche zurückzugewinnen. Er macht ihm zunächst den

Vorwurf, daß er bei der römisch-katholischen Kirche «größere Pracht,
größeren Einfluß, Gewinn und Ehre» suche7. Dann aber schlägt er vor, der
Freund möge «eine Zeit lang alle anderen gelehrten Beschäftigungen
beiseitelegen» und sich ganz dem Lesen der Heiligen Schrift widmen. «Unterlaß

auch das Studium der Naturgeschichte, meine eigene Wonne, und weihe
dich ganz der Erfahrung der reinen Gotteslehre.» Dazu möge er beten, daß
Gott ihm «die Augen des Geistes» öffne zum Verständnis der Bibel. «Wenn
du dies tust», fährt Gesner fort, «so wirst du in kurzer Zeit erfahren, daß
du das, was der wahrhaft Fromme kennen und heben soll, besser, gewisser
und gründlicher kennest und liebest.» Hier schlägt der theologische Puls
der Zürcher Reformation: die gesamte menschliche Existenz wird begründet
und belebt durch das Vertrauen auf die Verheißungen Gottes, wie sie in der

Heiligen Schrift ausgesprochen sind. Diesem Vertrauen ist auch die menschliche

Vernunft unterzuordnen. «Höre einen besseren Lehrer an als deine

eigene Vernunft», rät der Naturwissenschaftler seinem Kollegen, «höre
den Lehrer, der uns zuruft: Ich bin der Weg, die Wahrheit und das Leben.»
Deutlich wie beim jungen Zwingli ist hier die Christologie erasmischer

Prägung spürbar, die in Jesus vor allem den Lehrer sieht, der den rechten

6 De raris et admirandis herbis, p. 53.
7 Der Brief ist gedruckt im Museum Helveticum, pars I, p. 133—150. Die hier im Auszug

wiedergegebenen Partien folgen im wesentlichen der Übersetzung von Hanhart,
S. 170-176.

240



Weg weist. Begründet werden diese Ratschläge gegenüber dem Konvertiten
mit einem theologischen Hauptargument der Reformation, nämlich mit der
Lehre von der Omnisuffizienz der Schrift. Der reformierte Glaube findet
nach Gesner seine überlegene Dignität in der Beschränkung auf die Bibel
und dem darin enthaltenen Worte Gottes, das darum keine Zusätze «der
Kirchenväter, der Concilien, der Päpste» benötigt und verträgt. Das gilt
auch für die eigene Position: «Ich verweise dich nicht an Luther oder
Calvin; an die Heilige Schrift verweise ich dich, die reinste Quelle der Wahrheit,
die sicherste und einfachste Führerin zum Heil. Nur durch sie werden wir
wahrhaft Gottesgelehrte.» Aber es geht Gesner nicht nur um das Formalprinzip

der reformierten Lehre, sondern auch um ihren theologischen Inhalt
und seine Verbindlichkeit. Denn er setzt hinzu: «Wir hoffen und erwarten
unsere Rechtfertigung nicht von unserem eigenen Verdienst, nicht von
unseren oder eines anderen Menschen guten Werken. Wenn auch unsere guten
Werke etwas sind, so treten sie doch, wenn wir sie mit dem vollkommenen
Gehorsam Jesu Christi vergleichen, gleichsam in ein Nichts zurück.» Damit
hat Gesner die theologische Mitte der Reformation, nämlich die Rechtfertigung

des Menschen allein aus der Gnade Gottes, als persönlich formuliertes
Bekenntnis gegenüber seinem Freund zum Ausdruck gebracht. Schließlich
rät er ihm, «den Umgang frommer, gelehrter, mit heiligem Eifer erfüllter
Männer zu suchen». Wo dies nicht möglich sei im bedrohten Frankreich,
lädt er seinen Freund nach Zürich ein: «So komme doch zu uns, mein
Dalecampius, alles was ich habe, werde ich brüderlich mit dir teilen, so

lange du willst und ich hoffe, dir auch Reisegeld schicken zu können.» Auch
dies gehört zum Geist der Zürcher Reformation: die Gastfreundschaft und
das Asylrecht für den Glaubensflüchtling, die zu ihren größten Tugenden
zählen und an denen auch Gesner teilhatte.

Sein Umgang mit dem christlichen Glauben manifestierte sich aber nicht
nur im persönlichen Bekenntnis, war auch nicht nur laienhafter Versuch,
sondern eine Bemühung von beachtlicher theologischer Qualität. Durch
intensiven Fleiß hatte sich Gesner schon in seiner Jugend eine Kenntnis der
biblischen Sprachen, des Hebräischen und des Griechischen, angeeignet, die
es ihm nicht nur erlaubte, die Heilige Schrift mühelos im Urtext zu lesen,
sondern ihn auch dazu befähigte, seine Korrespondenz in diesen Sprachen
zu führen8. Das war aber nur Voraussetzung, nicht Inhalt und Ziel seines

8 Griechisch korrespondierte er z. B. mit Adolph Occo in Augsburg. Zu einem Briefwechsel
in hebräischer Sprache kam es mit seinem Jugendfreund Johann Fhies aus Greifensee.

241



theologischen Strebens. Es lag im Wesen seiner umfassenden Bildung, daß

ihm ein für heutige Verhältnisse ungewöhnlicher, nahezu enzyklopädischer
Begriff von Theologie vorschwebte. Gesner war der Uberzeugung, daß die

Prüfung und Darstellung des christlichen Glaubens zu geschehen habe unter
Benutzung aller Hilfsmittel, die die Geschichte, die Philologie, die
Naturwissenschaft, die Philosophie und die Medizin zu ihrem Verständnis liefern.
Theologie wird bei ihm zur Königin der Wissenschaft. In diesem Sinne
schrieb er im April 1536 an den Basler Antistes Oswald Myconius: «Bald
hoffe ich dir, geliebter Lehrer, ein Denkmal und einen Beweis meiner

fortgesetzten Studien, vorzüglich im medizinischen Fach, senden zu können.
Diese Beschäftigung schien meiner Jugend die angemessenste. Die Theologie
wird mich in einem reiferen Alter unter ihre Schüler aufnehmen. Obgleich
ich weiß, daß Frömmigkeit sich für jedes Alter schickt, so kann doch das

Studium der Theologie ohne wissenschaftliche Kenntnisse in vielen anderen
Fächern nicht mit Erfolg betrieben werden. Sie sei einst mein Ziel! Aber
vorher werde ich mir alle dazu nötigen Werkzeuge verschaffen.»9

Sein früher Tod hat ein ausgereiftes theologisches Lebenswerk verhindert.
Dennoch hat sich Gesner immer wieder der Theologie gewidmet. Er
korrespondierte ständig mit den Theologen seiner Zeit. Seinem Briefwechsel
verdanken wir die einzige verläßliche Nachricht über die Vorgeschichte der

Entstehung des berühmten Heidelberger Katechismus10. In seinem Mithri-
dates von 1555 hat er das Unservater in zweiundzwanzig Sprachen
wiedergegeben, um so die ökumenische Bedeutung dieses Gebetes zu symbolisieren.
Darunter befindet sich eine von ihm selbst verfaßte Version des Herrengebetes

in deutschen Hexametern. Vor allem hat sich Gesner auf theologischem

Gebiet als Herausgeber lateinischer und griechischer Kirchenväter
ausgezeichnet. Im Jahre 1546 edierte er einen Sammelband mit Schriften
des Antonius Monachus, des Theophilus von Antiochien und des

Tatian11. Den griechischen Texten, die Gesner hier zum Teil erstmalig
herausgab, fügte er eine lateinische Übersetzung und einen ausführlichen
lateinischen Kommentar hinzu. Die der Edition zugrundeliegenden grie-

9 Die deutsche Übersetzung von Hanhart, S. 50.
10 Die Nachricht steht in einem Brief des Heidelberger Theologen Zacharias Ursinus an

Conrad Gesner vom 22. März 1562. Autograph im Zürcher Staatsarchiv, E II 363, 81.

Jetzt gedruckt in den Heidelberger Jahrbüchern 1964, VIII, S. 100.
11 Ein Exemplar mit Gesners Notizen befindet sich in der Zentralbibliothek Zürich,

Sign.: III H 70.

242



chischen Manuskripte hatte ihm sein Freund Johann Fries, der bekannte
Zürcher Humanist und Musikpädagoge, aus der Bibliothek des spanischen
Gelehrten Diego Hortado de Mendozza aus Venedig verschafft. Offenbar
waren die Handschriften nicht einwandfrei, denn Gesner berichtet, daß

ihm nicht nur die Entzifferung des griechischen Textes, sondern auch die

Herstellung der richtigen Orthographie und die Emendation korrupter
Textstellen große Mühe verursacht habe. Kennzeichnend für ihn ist, daß er
diese seine Arbeit einer christlich-humanistischen Wertung unterzieht, die
die Bildung des Menschen als eine Wohltat Gottes qualifiziert. So schreibt
er in der Dedikation dieses Werkes an die Bürgermeister von Augsburg,
daß uns nichts Gott näher bringe, als wenn wir seine Wohltaten empfangen:
«Nun verbreitet sich keine Art von Wohltat so weit, keine erstreckt sich
auf so viele, keine ist von längerer Dauer, als wenn die vortrefflichsten
Bücher, die reinsten Quellen der Künste und der Weisheit, die Urkunden
der heiligen und profanen Wissenschaften allgemein bekannt gemacht
werden.» Gesners Wertung der humanistischen Bildungsmöglichkeit als

einer Gnadengabe Gottes ist ein schönes Beispiel der Weite und Geschlossenheit

seiner Glaubenswelt.
Conrad Gesners größte theologische Leistung sind seine Partitiones theo-

logicae, die 1549 bei Christoph Froschauer in Zürich als letztes Buch des

Pandektenbandes zu seiner großen Bibliographie erschienen12. Das Werk
ist die erste, wenn nicht die einzige systematisch-theologische Enzyklopädie

der Reformation überhaupt, sieht man einmal ab von diesbezüglichen
Ansätzen des Marburger Theologen Andreas Hyperius, die aber mehr in
das Gebiet der praktischen Theologie weisen. Freilich sind Gesners

theologischer Enzyklopädie methodisch-didaktische Studienanweisungen
vorangegangen, die der humanistischen Bemühung um ein neues Bildungsideal

gegenüber der scholastischen Schulmethodik ihre Entstehung
verdanken. Die Neuplatoniker der Florentiner Akademie, Marsilio Ficino
und Pico della Mirandola, hatten den Weg gewiesen, der 1519 mit der
theologischen Studienordnung des Erasmus von Rotterdam einen ersten
Höhepunkt erreicht. Die Reformation sah sich vor die Notwendigkeit der

Pfarrerausbildung gestellt und gab ihren Studienanweisungen eine spezifisch
evangelische Abzweckung. Heinrich Bullinger, Wolfgang Capito und
besonders in Deutschland Philipp Melanchthon haben mit ihren Anwei-

12 Vgl. zum folgenden ausführlich die in Anmerkung 4 genannte Arbeit von Bernhard
Milt.

243



sungen für das Theologiestudium bahnbrechend gewirkt. Wittenberg, die
Zürcher Prophezei und Johann Calvins Genfer Akademie schufen mit
ihrem hohen Niveau die Voraussetzung dafür, daß auch die Evangelische
Theologie schließlich den Rang einer Universitätswissenschaft erhielt. Aber
die enzyklopädische Erfassung und systematische Gliederung aller
Disziplinen der theologischen Wissenschaft blieb im 16. Jahrhundert dem Nicht-
theologen Conrad Gesner vorbehalten. Man muß seinen Partitiones theo-

logicae nachrühmen, daß ihre Disposition im großen und ganzen noch heute
der Gliederung theologischer Fächer entspricht. Gesner teilt die Theologie
in fünf Hauptgruppen auf: 1. Bibelexegese, 2. Spekulative (heute systematische)

Theologie, 3. Praktische Theologie, 4. Polemische Theologie, 5. Historische

Theologie. Zur ersten Gruppe der Bibelexegese gehören einmal die
Schriften des Alten Testamentes. Ihre Reihenfolge schließt sich derjenigen
Sebastian Münsters an, dessen Basler Textausgabe von 1535 die jüdische
Anordnung berücksichtigt, aber das Buch Ruth direkt auf die Richter
folgen läßt, wie wir es heute in unseren deutschen Bibeln auch finden. Zu
diesem Fach zählt Gesner auch jüdische und talmudische Theologie. Das
Fach des Neuen Testamentes beinhaltet die Vergleichung der Texteditionen,
das Studium des gesamten Textes, die Einzelexegese, die Evangelienharmonie

und die Kenntnis der apostolischen Väter. Der zweite Hauptteil
«spekulative Theologie» entspricht nicht ganz dem, was wir heute unter
systematischer Theologie verstehen. Zu ihr gehören die Gotteslehre, die

Trinitätslehre, die Christologie, die Pneumatologie, die Lehre von den
göttlichen Eigenschaften, die Engellehre und die Satanologie. Als letztes Einzelfach

wird hier die Anthropologie genannt mit der Lehre vom Menschen,

von der Seele, vom freien Willen und vom Gewissen. In einem zweiten
großen Teil folgt die Ethik mit insgesamt dreizehn Unterfächern. Die dritte
Disziplin der praktischen Theologie vereinigt vierzehn Studienzweige, die
sich vor allem auf die Kirche, ihre Verfassung, ihre Ämter, die Verwaltung
der Sakramente, kirchliche Gebräuche, Casualien, Feiertage, merkwürdigerweise

aber nicht auf die Predigt erstrecken. Die Predigt wird in einem
Anhang den biblischen Fächern zugeteilt. Der uns in der vierten Gruppe heute
etwas fremd anmutende Begriff «polemische Theologie» umfaßt den Stoff,
der heute in der Religionswissenschaft und in der Konfessions-, Kirchen-,
und Sektenkunde gelehrt wird. Es ist fast nicht glaubhaft, aber für die

damalige konfessionelle Situation bezeichnend, daß Gesner ausgerechnet
in diese Häretikerabteilung das gesamte Schrifttum für und wider Martin
Luther eingeordnet hat. Zur historischen Theologie als fünfter Haupt-

244



disziplin zählen die Geschichte des Alten und des Neuen Testamentes, die

Dogmengeschichte und die gesamte Kirchengeschichte. Auch die Historien
der Heiligen und Märtyrer erhalten in dieser reformierten Enzyklopädie ihr
eigenes Fach. In die letzte Abteilung gehört auch die Beschäftigung mit der

religiösen Kunst, die heute in den theologischen Fakultäten immer mehr der

geschichtlichen Theologie angegliedert wird.
Bei den Partitiones theologicae handelt es sich nicht um eine solche

Enzyklopädie, die auch in materieller Hinsicht das gesamte Bildungsgut zur
Darstellung bringt. Das geschieht bei Gesner nur in bibliographischer Form.
Insofern ist sein Werk keine Realenzyklopädie, sondern eine systematische
Enzyklopädie. Ihr Zweck wird dadurch erreicht, daß der Umfang der
theologischen Disziplinen abgegrenzt, gegliedert und bibliographisch aufgefüllt
wird. In dieser Form ist Gesners Werk eine theologisch-wissenschaftliche
Tat allerersten Ranges und behauptet einen einsamen Ehrenplatz in der
Geschichte der theologischen Enzyklopädie.

Daß Gesner die «Christliche Theologie» in seinem Pandektenband erst
als einundzwanzigste und letzte Wissenschaft behandelt, möchte auf den

ersten Blick die Vermutung nahelegen, daß er sie später nicht mehr so hoch
einstufte wie in früheren Jahren. Dieser Schluß trügt jedoch. Die
Hochschätzung der Theologie hat sich Gesner bis zum Lebensende bewahrt. Das

von ihm selbst entworfene Familienwappen dokumentiert dies in vorzüglicher

Weise. Die Sterne am Hals und auf den Flügeln des Schwanes bedeuten

nach Gesners eigener Angabe die heilige Theologie, welche die oberste
Stelle der Wissenschaft einnimmt. Diese Einstufung ist nicht nur aus der
mittelalterlichen Spitzenstellung der theologischen Wissenschaft zu erklären,

sondern verrät auch ein existentielles Anliegen. Die neun Sterne
symbolisieren die neun Schriften der Kirchenväter, die Gesner ediert hat. Damit
wollte er seine eigene Bemühung in der theologischen Wissenschaft
festhalten, nicht nur als Rückblick auf eine abgeschlossene Phase seines Werkes,
sondern, wie er selbst mitteilt, als eine stets in die Zukunft weisende

Mahnung, «daß er, sobald er sein naturwissenschaftliches Werk werde
abgeschlossen haben, ganz der himmlischen Weisheit leben solle».13

Dazu freilich ist es in seinem irdischen Leben nicht mehr gekommen.
Wohl aber hat er seinen evangelischen Glauben bewähren dürfen, wie es

etwa in den schönen seelsorgerlichen Briefen an den kranken Nicolaus

13 Übersetzung von Hanhakt, S. 253 f.

245
3



Zurkinden in Bern sichtbar wird14. Die tiefe Überzeugung des reformierten
Glaubens hat bis zu seinem Lebensende gewährt. Nie ist Gesner in diesem
Glauben irre geworden, nie hat er ihn verleugnet oder auch nur vernachlässigt.

Neun Tage vor seinem Tode gibt er seiner innersten Überzeugung
noch einmal in einem intimen Brief an seinen Freund Adolph Occo in
Augsburg ergreifenden Ausdruck15. «Der größte, der kräftigste Trost», so

schreibt Gesner in Erwartung seines frühen Todes, «wird mir von Gott
mitgeteilt, da ich weiß und mit fester Zuversicht darauf baue, daß denen, die
auf Gott vertrauen, die durch Jesum Christum seine Kinder sind, alles zum
besten dient, daß kein Haar von ihrem Haupte fällt ohne seinen väterlichen
Willen, ohne seine allwaltende Vorsehung. Dieser mein Trost, diese meine
frohe Zuversicht wird vermehrt und befestigt durch die Überzeugung, daß

von Gott unterwiesene und Gott gehorsame Menschen mehr dem Geist als
dem Leibe nach leben, daß der Mensch nicht vom Brot allein, sondern durch
jede andere göttliche Wirkung kann erhalten werden. Dies alles wird noch

besiegelt, weil wir beide den gleichen Weg christlicher Gottseligkeit betreten
und das gleiche Bekenntnis des Evangeliums umfassen. Wir sind in keinem
der zum ewigen Leben nötigen Hauptpunkte ungleicher Meinung. Daher
nähre ich auch die Hoffnung, daß wir in kurzer Zeit, von den Banden dieses

Erdenlebens befreit, gemeinschaftlich das allein wahre und selige Leben bei
Christus genießen werden.»

Am Sonntag, dem 9. Dezember 1565, besuchte Gesner zum letztenmal die

Predigt im Großmünster in Zürich. Unmittelbar nach dem Gottesdienst
zeigten sich die ersten Vorboten seiner Krankheit. Fünf Stunden vor seinem
Tode legte der große Naturwissenschaftler vor seinem geliebten Seelsorger
und großen Gönner Heinrich Bullinger, der ihn in seiner Krankheit täglich
besuchte, ein aufrichtiges Bekenntnis seines christlichen Glaubens ab und
bezeugte, wie uns Bullinger selbst berichtet16, «daß er im Vertrauen auf
Christus und im wahren christlichen Glauben gern sterben wolle, denn er
wisse wohl, daß Gott ihn in Gnaden annehmen werde».

14 Im Jahre 1558 schrieb Gesner an Zurkinden: «Da ich mich nun im Besitze deiner reinen
Freundschaft so glücklich und selig fühle, so flehe ich zu Gott, daß er mir dieses Glück
noch länger gewähren möge. Sollte er es aber anders beschlossen haben, so ist mein
Wunsch, daß er dich sanft, in gläubigen Vertrauen auf das Kreuz und den Sieg unseres
Erlösers in ein besseres Leben hinüberführe.» Deutsche Übersetzung von Hanhart,
S. 169.

15 Der griechisch geschriebene Brief ist übersetzt von Hanhart, S. 275-279.
16 Heinrich Bullinger in einem Brief an seinen Sohn Hans Rudolph vom 15. Dezember 1565

(in der Bullinger-Korrespondenz der Zentralbibliothek Zürich).

246


	Conrad Gesner als Theologe

