
Zeitschrift: Gesnerus : Swiss Journal of the history of medicine and sciences

Herausgeber: Swiss Society of the History of Medicine and Sciences

Band: 23 (1966)

Heft: 1-2

Artikel: Wissenschaftsgeschichte und Kultursoziologie bei Ihm Chaldun

Autor: Schipperges, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-521331

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-521331
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wissenschaftsgeschichte und Kultursoziologie bei Ihn Chaldun

Von Heinrich Schipperges, Heidelberg '

Zum erstenmal scheint die Wissenschaftsgeschichte in ihrer vollen
Ausgliederung von einem arabischen Kulturhistoriker des 14. Jahrhunderts
konzipiert worden zu sein. Ihn Chaldun will die Geschichte als eine in sich

selbständige Wissenschaft aufgefaßt wissen und ihr einen scharfumrissenen
Gegenstand zusprechen: die menschliche Kultur einerseits und die Gesellschaft

andererseits, besonders aber das damit verquickte Problem, daß alle
Zustände der Welt sich sukzessiv entwickeln und folglich nur in ihrem
historischen Zusammenhang gedeutet werden können1.

Bei allem Respekt vor seinem Grundgedanken sollten wir indes nicht so

weit gehen, in Ihn Chaldun einen Vorläufer von Vico oder gar Machiavelli
zu sehen, sollten wir ihn nicht auf eine Stufe stellen mit Karl Marx oder

Alfred Weber oder in ihm sogar den «Begründer der Soziologie» sehen
oder auch nur den Entdecker des Wesens der Geschichte überhaupt2.

Immerhin ist des öfteren und auf legitime Weise auf seinen so eigenständigen

Versuch aufmerksam gemacht worden, die Geschichte kulturmorphologisch

als einen Gesellschaftsprozeß aufzufassen, zuletzt noch von H.H.
Lauer (1965)3, der im einzelnen die Elemente eines physiologischen und
pathologischen Denkens herausgestellt hat, die den gesamten Geschichtskörper

des Ihn Chaldun strukturieren. Es ist denn auch dieser Aspekt einer
dominierenden wissenschaftshistorischen Theorie, der für unser Thema
näher beleuchtet werden soll.

Dabei muß der Begriff Wissenschaftsgeschichte im Sinne von Ibn Chaldun

vorausgestellt werden als ein hermeneutisches Universum, in dem sich
die Erforschung der gesellschaftlichen Gesetzmäßigkeiten weitgehend mit
den Erfahrungen menschlich-biologischer Prozesse deckt. Es ergibt sich so-

1 Ibn Khaldun, The Muqaddimah. An Introduction to History, translated by Franz
Rosenthal, Bände I—III, London 1958, I, 61. - Vgl. auch I, 56: «Wisse, daß der wahre
Sinn der Geschichte in der Kunde vom menschlichen Zusammenschluß liegt, d.h. der
Kultur der Welt.»

2 Vgl. hierzu H.Simon, Ibn Khalduns Wissenschaft von der menschlichen Kultur, Leipzig
1959. — K.Ayad, Die Geschichte- und Gesellschaftslehre Ibn Haldüns, Stuttgart 1930. -
L.Gumplowicz, Ibn Chaldun, ein arabischer Soziologe des 14. Jahrhunderts, Innsbruck
1899. - Vgl. auch Alfred Webeb, Kulturgeschichte als Kultursoziologie, München 1960.

3 Hans H. Lauer, Grundzüge einer medizinischen Theorie in der Kulturmorphologie
Ibn Chalduns, in Centaurus 11 (1965) 111-127.

170



mit ein allgemein verbindlicher Horizont, in den sämtliche Aspekte damaliger

Hilfswissenschaften, der Traditionarier etwa, oder auch der Chronistik,
eingebracht werden können, dem aber auch die autonomen Zweigwissenschaften

zu dienen haben, wie die allgemeine Biologie, eine detaillierte
Gesellschaftslehre, ja selbst die Theologie. Die Wissenschaftsgeschichte allein
versteht das Ganze der Kultur: den wachsenden Organismus in seiner
wechselhaften Umwelt.

Ausgehend von dieser Theorie wollen wir einige Bereiche seines
Kerngedankens phänomenologisch erhellen, um anhand der spezifischen Schlüsselbegriffe

Ihn Chalduns seine Theorie im einzelnen herauszuschälen und
abschließend einer zusammenfassenden Kritik zu unterwerfen. Dabei ist dieses

in Theorie wie in Praxis ausgewogene Werk nicht zu verstehen ohne
das reiche, wechselhafte und widerspruchsvolle Lebensschicksal. In einer

feingestimmten Äquilibration entsprechen sich hier Aktionsradius und
Informationsfelder und lassen diesen höchst originellen Lebensweg als ein
Muster für kulturmorphologische Erkenntnisse erscheinen. Das scholastische

Memento vom «ratio et experimentum» wird durch dieses Schicksal

ständig erprobt, herausgefordert und - in einer lebenslangen Probe aufs

Exempel - realisiert.
Abü Sa'Id 'Abd-ar-Rahmän b. Haldün wurde 1332 in Tunis geboren.

Seine Familie entstammt der südarabischen Landschaft Hadramaut und
hatte in Südspanien hohe Stellungen inne, so unter den Militärs oder

Verwaltungsbeamten in Sevilla. Der Vater war zunächst Soldat, wurde dann
aber ein bedeutender Rechtsgelehrter. Unter seiner Anleitung erhielt Ihn
Chaldun eine reiche Ausbildung in der Staatslehre, damit auch der koranischen

Glaubenskunde und in den Traditionen der islamischen Mischkultur.
1352 wurde er Sekretär des hafsidischen Sultans Abü Ishäq, später in Fez

des Merimiden Abü Ainän; zeitweilig eingekerkert, kehrte er später mit
diplomatischen Aufträgen bei Muhammad V. nach Granada zurück. Im
Jahre 1382 kommt er nach Ägypten, wo er mehrmals zwischen dem geplagten

Stand eines Hochschullehrers und dem nicht minder geplagten eines

malekitischen Kadi wechselt. Am 15. März 1406 ist Ihn Chaldun in Kairo
gestorben4.

4 Zur Lebensgeschichte vgl. Muhsin Mahdi, Ihn Khaldun's Philosophy of History. A
Study in the Philosophic Foundation of the Science of Culture, London 1957, mit
weiterweisender Bibliographie zu Leben und Werk. — N.Schmidt, Ibn Khaldun, Historian,
Sociologist and Philosopher, New York 1930. — O.G. von Wesendonk, Ibn Chaldun. Ein
arabischer Kulturhistoriker des 14. Jahrhunderts, in Dtsch.Rdsch.1923, 45-53.

171



Aus dem methodischen Ansatz der Wissenschaftsgeschichte bei Ihn
Chaldun geht hervor, daß der Autor neue Wege gehen will. Ihm liegt nichts
an einer summarischen Darstellung der Geschichte, an einem chronologischen

Leitfaden durch die trockenen Ketten der Uberlieferung. Vielmehr
soll alles Geschehen von vornherein von leitenden Aspekten, perspektivisch,
angegangen und in einen einheitlichen, geschlossenen Zusammenhang
eingeordnet werden. Das historische Reservoir dient im Grunde nur der

Interpretation der Gegenwart, der eigenen, verworrenen Situation: Kulturgeschichte

wird zur Kulturkritik.
Was ihn in keiner Weise zu interessieren vermag, das ist die alte

Geschichtswissenschaft mit bloßen Zahlen und Fakten, mit ihren Daten und
Dynastien, eine Historie der Schlachten und der Intrigen, eine
Geschichtswissenschaft, die «nicht über Nachrichten von Kampftagen, von Reichen,

von längst vergangenen Jahrhunderten hinausgeht». Recht vordergründige
Geschichten im Grunde genommen, die hier über die historische Bühne
gehen und die oft genug ausschließlich und viel zu kümmerlich unser
historisches Bewußtsein gebildet haben, schulmäßige Klischees, die der reifere
Mensch so rasch wie möglich wieder ablegen sollte.

Was aber geschieht denn im Inneren solcher Historie, was geschieht
eigentlich wirklich? In ihrem Innern, da «liegen Beobachtung, Untersuchung,

genaue Erforschung der Ursachen der geschaffenen Dinge und ihrer
Gründe». Auf diese Grundlagen hat der Historiker einzugehen: «auf die

Regeln der Politik, das Wesen der Zivilisation, die Zustände bei der menschlichen

Gesellung». Aus allem historischen Geflecht will der gebildete Mensch
die anthropologische Relevanz der Dinge und Taten herauslösen und, da

der Mensch ein geselliges Wesen ist, auch die soziologische Relevanz.
«Das ist der wahre Sinn der Geschichte: die Kunde vom menschlichen

Zusammenschluß, welcher die Kultur der Welt darstellt, sowie die Kunde
von den Zuständen, die dem Wesen dieser Kultur anhaften, wie Wildheit,
Geselligkeit, Gemeingefühl»,5 darin eingeschlossen aber und das Ganze

durchgreifend, das Menschliche ausreifend und tragend: die Wissenschaften,

die Künste, die Religion, wirklich also Kulturgeschichte als die
Geschichte menschlicher Bildung.

Zwei Begriffe sind aus diesem Leitsatz näher zu analysieren: der Begriff
von einer Kultur der Welt 'umrän) und der Begriff des Gemeingefühls

6 Vgl. A.Schimmel, Ibn Chaldun, Ausgewählte Kapitel aus der muqaddima, in Civitas

Gentium, Schriften zur Soziologie und Kulturphilosophie, Tübingen 1951, S.9.

172



'asabiya). Beide Begriffe zusammen bilden das, was wir beute genauer
definieren können als Kultursoziologie (Alfred Weber), als Kulturanthro-
pologie (Erich Rothacker), als Kulturgeschichte.

Der Schlüsselbegriff «'a§abiya» bedeutet in seiner Wurzel «binden» und
führt über den Begriff einer natürlichen Blutsverwandtschaft zu einer Art
von Gruppentum, das in seiner gegenseitigen Hilfeleistung zu einem
Wirkfaktor im menschlichen Zusammenleben werden muß. Es ist damit ein

spezifischer Gemeingeist gemeint, der Solidaritätssinn, «esprit de corps»,
die Intention, sich mit anderen zu verbinden und zum Wesen humaner
Verbindlichkeit zu kommen. Es ist nach Ibn Chaldun der Impuls alles

Natürlichen, mit dieser Triebkraft des sozialen Geschehens zu einer höheren
Verantwortlichkeit zu kommen, einer zweiten Natur, zu einem Nomos und
Ethos, zur Kultur. Es ist jene eigentümliche «anthropeia physis» damit
gemeint, die alle Sozialphilosophie des Thukydides durchzieht und die über
Aristoteles nachweisbaren Einfluß auf Ibn Chaldun gewann.

Eng damit verknüpft ist der zweite Begriff «'umrän». Auch hier meint
das einfache und elementare Stammwort zunächst soviel wie «lange leben»
und gedeihen, florieren und blühen und so gefüllt und erfüllt werden,
kultiviert sein. Kultiviertes Sein führt nach und nach zu Volksreichtum und
Gedeihen, zur Zivilisation im weitesten Sinne. Kultur ist nichts anderes als

die menschliche Gesittung in ihrer historischen Entwicklung. Diese zu
studieren, ist Aufgabe der Geschichtsforschung, nichts anderes also, als den
«'umrän» zu erforschen, die Art und Weise, wie der Mensch die Welt
bebaut und sich darin in Stellvertretung Allahs als schöpferisch erweist, sein

«imperium hominis in naturam» ausübt. Die Kunde vom Milieu, vom Klima,
der Disposition gehört ebenso dazu wie die Kunde von der Anlage, Rasse,
der Konstitution. «Der Mensch ist das Kind seiner Gewohnheiten und
Gepflogenheiten, nicht Kind seiner Naturanlage und seines Temperaments.
Denn die Zustände, an die er sich gewöhnt, so daß sie ihm zur Eigenart,
Charaktereigenschaft und Gewohnheit werden, treten an die Stelle der Natur

und der Veranlagung.»6
Daher steht die soziale Natur höher als die physische; maßgebender als

die erste ist die zweite, die moralische Natur. Kultursoziologie kann sich
deshalb nur historisch verstehen als eine Kulturmorphologie. Denn auch
der höhere Organismus kultivierter Naturen hat eine eigene Gesetzlichkeit.
Der Kulturorganismus formiert sich langsam, aber nach biologischen Re-

6 Muqaddima I, S.229.

173



geln: er bildet regelmäßig eine formierte Gesellschaft, den Staat, der freilich
seinerseits wiederum in allen seinen Gliederungen den physiologischen
Veränderungen zu unterliegen hat. Das gilt in erster Linie für die großen
Gliederungen des Kalifats: für den Imam und Mufti ebenso wie für den Kadi
und das Wezirat mit seinem komplizierten Verwaltungsapparat. Eine staatliche

Ökonomie vermittelt mit ihrem Finanzwesen und ihrer Wirtschaftsführung

dem Kulturorganismus den gleichen Umsatz und Stoffwechsel, den

im Individuum Assimilation und Digestion bewirken.
Nur eine Zeitlang hält sich dieser biologische Rhythmus, den die

Geschichtswissenschaft beobachtet und kritisch bedenkt, in seinem labilen,
fließenden Gleichgewicht. Denn die Welt der Elemente entsteht und
vergeht. «Genauso ist es mit ihren Zuständen, besonders den menschlichen:
Die Wissenschaften entstehen und verschwinden dann, ebenso die Künste
und Handwerke und dergleichen.»7 Im Gesamtrhythmus reicht ein solcher
Prozeß nicht über vier Generationen hinaus, nach folgendem Modell: jedes
Gemeinwesen hat einen «Begründer», einen «Begleiter», einen «Nachahmer»

und einen «Zerstörer». Wenn dann die Ausschmückung in den Dingen

des Lebensstandards ihr Äußerstes erreicht, «folgt ihr die Unterwerfung

unter die Gelüste, und die Seele eignet sich in hohem Maß vielerlei
solcher Gewohnheiten an und ist infolgedessen weder in religiöser noch in
weltlicher Beziehung im Gleichgewicht».8 Und so verdirbt des Menschen Menschlichkeit

und verwandelt sich wesentlich9.
Der äußere Ablauf der Geschichte wird unter dieser Betrachtung ganz

und gar aus den Problemen einer inneren Geschichte aufgebaut, einer
Geschichte, für die wir den Namen Kultur haben, auch dann noch, wenn es um
die persönliche Lebensgeschichte geht; ja, die individuelle Geschichte in
ihrer Menschlichkeit scheint das eigentliche Kriterium für die höheren
Prozesse zu sein. Auch hier lassen sich zwanglos Analogien des Zerfalls ziehen:
Mißwirtschaft im Finanzwesen führt zu Verschwendung, die sich steigert
im künstlich gesteuerten Lebensstandard; Korruption im Heereswesen

^begleitet die Übervölkerung bei scheiternden Planungsversuchen; der
Gemeinsinn schwindet, und wenn dann die Stunde des Staates geschlagen hat,
so geht er zugrunde «wie eine Seidenraupe, die spinnt und dann umgekehrt
im Zentrum ihres Gespinstes zugrunde geht».10

' Schimmel, S. 47 f.
8 Schimmel, S. 180.
9 Schimmel, S. 185.

10 Muqaddima I, S.265. Vgl. auch II, S.106.

174



Damit sind wir am Kern dieser Geschichtstheorie angelangt: Geschichte
in ihren Kulturformen und mit ihren Wissenschaften entfaltet sich nach
Art der Lebensprozesse; sie wickelt sich ab mit allen Momenten eines
ständigen Kreislaufes. Dem Ganzen wohnt zwar die Möglichkeit eines
Fortschrittes inne, dies aber nur unter der Voraussetzung von stabilen politischen

Verhältnissen, die wiederum utopisch erscheinen. Der Fluß des

Geschehens unterliegt einer determinierten Naturgesetzlichkeit: Nomaden-
tum wird seßhaft, städtische Kultur verfeinert und zersetzt sich, gebildetes
Menschentum verfällt in sich selber11. Was wir hier geistreich konstruiert
sehen, ist im Grunde eine Staatslehre auf physiologischer Grundlage, bei
der dem Ernährungstrieb, dem Geschlechtstrieb, dem Sozialtrieb genaueste
Entsprechungen zugeordnet werden.

Die Wissenschaftsgeschichte bei Ihn Chaldun enthält zwar keinerlei
Einzelaspekte einer Gesellschafts-, Geistes- oder Naturwissenschaft; dafür
spiegelt sie aber zentral alles Verhältnis des Menschen zur Natur wie zum
Ethos und verschafft dem Historiker somit seine perspektivische Haltung.
Dabei bietet dieses Geschichtsbild fraglos höchst interessante Momente
eines empirischen Beobachtens und baut auf konkreten Erfahrungen weiter.

Die Materialien all dieser Erfahrungen liegen im Bereiche der
Kultursoziologie und gehen dem Historiker auf dem Wege seiner Kulturmorphologie

zur Hand. Diese Wissenschaftsgeschichte konnte sich nicht primär
aus einer Geschichtsphilosophie begründen; sie holte sich vielmehr ihre
Materialien und auch ihr Korrektiv immer nur aus den Strukturen einer
Kultursoziologie. Gerade als systematische Erfahrungswissenschaft aber
hat sie vollen Respekt vor der historischen Individualität und ihrer
kulturellen Verflochtenheit12. Sie hat Respekt vor der Geschichte und damit
vor ihrem Substrat, dem Menschen als dem offenen Punkt in der Schöpfung.

11 Vgl. E. Rosenthal, Ibn Khalduns Gedanken über den Staat. Ein Beitrag zur Geschichte
der mittelalterlichen Staatslehre, in Hist. Z.Beih.25, München/Berlin 1932. - Vgl. ferner
Muqaddima I, S. 229.

12 Vgl. R.Dahrendorf, Gesellschaft und Freiheit, 1961, S.53: «Die Soziologie, in ihrem
Verständnis als systematische Erfahrungswissenschaft, hat prinzipiell keinen Respekt
vor historischer Individualität und Aufeinanderfolge », sie hat«prinzipiell keinen Respekt
vor der Geschichte».

175


	Wissenschaftsgeschichte und Kultursoziologie bei Ihm Chaldun

