Zeitschrift: Gesnerus : Swiss Journal of the history of medicine and sciences
Herausgeber: Swiss Society of the History of Medicine and Sciences

Band: 23 (1966)

Heft: 1-2

Artikel: Wissenschaftsgeschichte und Kultursoziologie bei Ihm Chaldun
Autor: Schipperges, Heinrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-521331

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-521331
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Wissenschaftsgeschichte und Kultursoziologie bei Ibn Chaldun

Von HeiNricH ScHIPPERGES, Heidelberg

Zum erstenmal scheint die Wissenschaftsgeschichte in ihrer vollen Aus-
gliederung von einem arabischen Kulturhistoriker des 14.Jahrhunderts
konzipiert worden zu sein. Ibn Chaldun will die Geschichte als eine in sich
selbstindige Wissenschaft aufgefait wissen und ihr einen scharfumrissenen
Gegenstand zusprechen: die menschliche Kultur einerseits und die Gesell-
schaft andererseits, besonders aber das damit verquickte Problem, daf} alle
Zustinde der Welt sich sukzessiv entwickeln und folglich nur in ihrem
historischen Zusammenhang gedeutet werden konnen?.

Bei allem Respekt vor seinem Grundgedanken sollten wir indes nicht so
weit gehen, in Ibn Chaldun einen Vorldufer von Vico oder gar MACHIAVELLI
zu sehen, sollten wir ihn nicht auf eine Stufe stellen mit KArRL MARX oder
ALFRED WEBER oder in ihm sogar den «Begriinder der Soziologie» sehen
oder auch nur den Entdecker des Wesens der Geschichte iiberhaupt?.

Immerhin ist des 6fteren und auf legitime Weise auf seinen so eigenstén-
digen Versuch aufmerksam gemacht worden, die Geschichte kulturmorpho-
logisch als einen Gesellschaftsprozel3 aufzufassen, zuletzt noch von H.H.
Lauer (1965)3, der im einzelnen die Elemente eines physiologischen und
pathologischen Denkens herausgestellt hat, die den gesamten Geschichts-
kérper des Ibn Chaldun strukturieren. Es ist denn auch dieser Aspekt einer
dominierenden wissenschaftshistorischen Theorie, der fiir unser Thema
niher beleuchtet werden soll.

Dabei mul} der Begriff Wissenschaftsgeschichte im Sinne von Ibn Chal-
dun vorausgestellt werden als ein hermeneutisches Universum, in dem sich
die Erforschung der gesellschaftlichen GesetzmiiBigkeiten weitgehend mit
den Erfahrungen menschlich-biologischer Prozesse deckt. Es ergibt sich so-

1 IeN KHALDUN, The Mugaddimah. An Introduction to History, translated by Franz
RoseEnTHAL, Biinde I-I11, London 1958, I, 61. — Vgl. auch I, 56: «Wisse, daB der wahre
Sinn der Geschichte in der Kunde vom menschlichen Zusammenschluf} liegt, d.h. der
Kultur der Welt.»

2 Vgl. hierzu H.SmonN, Ibn Khalduns Wissenschaft von der menschlichen Kultur, Leipzig
1959. — K.Avap, Die Geschichts- und Gesellschafislehre Ibn Haldins, Stuttgart 1930. —
L.Gumprowicz, Ibn Chaldun, ein arabischer Soziologe des 14.Jahrhunderts, Innsbruck
1899. - Vgl. auch ALFRED WEBER, Kulturgeschichte als Kultursoziologie, Miinchen 1960.

3 Hans H.LAUER, Grundziige einer medizinischen Theorie in der Kulturmorphologie
Ibn Chalduns, in Centaurus 11 (1965) 111-127.

170



mit ein allgemein verbindlicher Horizont, in den sdmtliche Aspekte dama-
liger Hilfswissenschaften, der Traditionarier etwa, oder auch der Chronistik,
eingebracht werden kionnen, dem aber auch die autonomen Zweigwissen-
schaften zu dienen haben, wie die allgemeine Biologie, eine detaillierte Ge-
sellschaftslehre, ja selbst die Theologie. Die Wissenschaftsgeschichte allein
versteht das Ganze der Kultur: den wachsenden Organismus in seiner wech-
selhaften Umwelt.

Ausgehend von dieser Theorie wollen wir einige Bereiche seines Kernge-
dankens phinomenologisch erhellen, um anhand der spezifischen Schliissel-
begriffe Ibn Chalduns seine Theorie im einzelnen herauszuschilen und ab-
schliefend einer zusammenfassenden Kritik zu unterwerfen. Dabei ist die-
ses in Theorie wie in Praxis ausgewogene Werk nicht zu verstehen ohne
das reiche, wechselhafte und widerspruchsvolle Lebensschicksal. In einer
feingestimmten Aquilibration entsprechen sich hier Aktionsradius und In-
formationsfelder und lassen diesen hochst originellen Lebensweg als ein
Muster fiir kulturmorphologische Erkenntnisse erscheinen. Das scholasti-
sche Memento vom «ratio et experimentum» wird durch dieses Schicksal
standig erprobt, herausgefordert und — in einer lebenslangen Probe aufs
Exempel — realisiert.

ABT SA‘ip ‘ABD-AR-RAHMAN B. HALDON wurde 1332 in Tunis geboren.
Seine Familie entstammt der siidarabischen Landschaft Hadramaut und
hatte in Siidspanien hohe Stellungen inne, so unter den Militirs oder Ver-
waltungsbeamten in Sevilla. Der Vater war zunéchst Soldat, wurde dann
aber ein bedeutender Rechtsgelehrter. Unter seiner Anleitung erhielt Ibn
Chaldun eine reiche Ausbildung in der Staatslehre, damit auch der korani-
schen Glaubenskunde und in den Traditionen der islamischen Mischkultur.
1352 wurde er Sekretédr des hafsidischen Sultans ABT IsHAQ, spiter in Fez
des Merimiden ABT AINAN; zeitweilig eingekerkert, kehrte er spiiter mit
diplomatischen Auftrigen bei MunAMMAD V. nach Granada zuriick. Im
Jahre 1382 kommt er nach Agypten, wo er mehrmals zwischen dem geplag-
ten Stand eines Hochschullehrers und dem nicht minder geplagten eines
malekitischen Kadi wechselt. Am 15.Mirz 1406 ist Ibn Chaldun in Kairo
gestorben?.

4 Zur Lebensgeschichte vgl. Muasin Maupi1, Ibn Khaldun’s Philosophy of History. A
Study in the Philosophic Foundation of the Science of Culture, London 1957, mit weiter-
weisender Bibliographie zu Leben und Werk, — N.ScamipT, Ibn Khaldun, Historian,
Sociologist and Philosopher, New York 1930. - O. G.voN WESENDONK, Ibn Chaldun. Ein
arabischer Kulturhistoriker des 14. Jahrhunderts, in Dtsch. Rdsch. 1923, 45-33.

171



Aus dem methodischen Ansatz der Wissenschaftsgeschichte bei Ibn
Chaldun geht hervor, dafl der Autor neue Wege gehen will. Thm liegt nichts
an einer summarischen Darstellung der Geschichte, an einem chronologi-
schen Leitfaden durch die trockenen Ketten der Uberlieferung. Vielmehr
soll alles Geschehen von vornherein von leitenden Aspekten, perspektivisch,
angegangen und in einen einheitlichen, geschlossenen Zusammenhang ein-
geordnet werden. Das historische Reservoir dient im Grunde nur der Inter-
pretation der Gegenwart, der eigenen, verworrenen Situation: Kulturge-
schichte wird zur Kulturkritik.

Was ihn in keiner Weise zu interessieren vermag, das ist die alte Ge-
schichtswissenschaft mit bloBen Zahlen und Fakten, mit ihren Daten und
Dynastien, eine Historie der Schlachten und der Intrigen, eine Geschichts-
wissenschaft, die «nicht iiber Nachrichten von Kampftagen, von Reichen,
von lingst vergangenen Jahrhunderten hinausgeht». Recht vordergriindige
Geschichten im Grunde genommen, die hier iiber die historische Biithne
gehen und die oft genug ausschlieSlich und viel zu kiimmerlich unser histo-
risches Bewufitsein gebildet haben, schulmiflige Klischees, die der reifere
Mensch so rasch wie méglich wieder ablegen sollte.

Was aber geschieht denn im Inneren solcher Historie, was geschieht ei-
gentlich wirklich? In ihrem Innern, da «liegen Beobachtung, Untersu-
chung, genaue Erforschung der Ursachen der geschaffenen Dinge und ihrer
Griinde». Auf diese Grundlagen hat der Historiker einzugehen: «auf die
Regeln der Politik, das Wesen der Zivilisation, die Zusténde bei der mensch-
lichen Gesellung». Aus allem historischen Geflecht will der gebildete Mensch
die anthropologische Relevanz der Dinge und Taten herauslésen und, da
der Mensch ein geselliges Wesen ist, auch die soziologische Relevanz.

«Das ist der wahre Sinn der Geschichte: die Kunde vom menschlichen
ZusammenschluB3, welcher die Kultur der Welt darstellt, sowie die Kunde
von den Zustidnden, die dem Wesen dieser Kultur anhaften, wie Wildheit,
Geselligkeit, Gemeingefiihl»,” darin eingeschlossen aber und das Ganze
durchgreifend, das Menschliche ausreifend und tragend: die Wissenschaf-
ten, die Kiinste, die Religion, wirklich also Kulturgeschichte als die Ge-
schichte menschlicher Bildung.

Zwei Begriffe sind aus diesem Leitsatz niher zu analysieren: der Begriff
von einer Kultur der Welt (= ‘umran) und der Begriff des Gemeingefiihls

5 Vel. A.ScamMMEL, Ibn Chaldun, Ausgewiihlte Kapitel aus der muqaddima, in Civitas
Gentium, Schriften zur Soziologie und Kulturphilosophie, Tibingen 1951, S.9.

172



(= ‘asabiya). Beide Begriffe zusammen bilden das, was wir heute genauer
definieren konnen als Kultursoziologie (Alfred Weber), als Kulturanthro-
pologie (Erich Rothacker), als Kulturgeschichte.

Der Schlisselbegriff « ‘asabiya» bedeutet in seiner Wurzel «binden» und
fihrt iiber den Begriff einer natiirlichen Blutsverwandtschaft zu einer Art
von Gruppentum, das in seiner gegenseitigen Hilfeleistung zu einem Wirk-
faktor im menschlichen Zusammenleben werden muf}. Es ist damit ein
spezifischer Gemeingeist gemeint, der Solidaritdtssinn, «esprit de corps»,
die Intention, sich mit anderen zu verbinden und zum Wesen humaner
Verbindlichkeit zu kommen. Es ist nach Ibn Chaldun der Impuls alles Na-
tiirlichen, mit dieser Triebkraft des sozialen Geschehens zu einer hoheren
Verantwortlichkeit zu kommen, einer zweiten Natur, zu einem Nomos und
Ethos, zur Kultur. Es ist jene eigentiimliche «anthropeia physis» damit ge-
meint, die alle Sozialphilosophie des THUKYDIDES durchzieht und die iiber
ARISTOTELES nachweisbaren EinfluB} auf Ibn Chaldun gewann.

Eng damit verkniipft ist der zweite Begriff « ‘umran». Auch hier meint
das einfache und elementare Stammwort zunichst soviel wie «lange leben»
und gedeihen, florieren und blithen und so gefiillt und erfiillt werden, kul-
tiviert sein. Kultiviertes Sein fithrt nach und nach zu Volksreichtum und
Gedeihen, zur Zivilisation im weitesten Sinne. Kultur ist nichts anderes als
die menschliche Gesittung in ihrer historischen Entwicklung. Diese zu stu-
dieren, ist Aufgabe der Geschichtsforschung, nichts anderes also, als den
«‘umran» zu erforschen, die Art und Weise, wie der Mensch die Welt be-
baut und sich darin in Stellvertretung Allahs als schopferisch erweist, sein
«imperium hominis in naturam» ausiibt. Die Kunde vom Milieu, vom Klima,
der Disposition gehort ebenso dazu wie die Kunde von der Anlage, Rasse,
der Konstitution. « Der Mensch ist das Kind seiner Gewohnheiten und Ge-
pflogenheiten, nicht Kind seiner Naturanlage und seines Temperaments.
Denn die Zustinde, an die er sich gew6hnt, so daf sie ihm zur Eigenart,
Chaﬁraktereigenschaft und Gewohnheit werden, treten an die Stelle der Na-
tur und der Veranlagung.»¢

Daher steht die soziale Natur hoher als die physische; maBgebender als
die erste ist die zweite, die moralische Natur. Kultursoziclogie kann sich
deshalb nur historisch verstehen als eine Kulturmorphologie. Denn auch
der hohere Organismus kultivierter Naturen hat eine eigene Gesetzlichkeit.
Der Kulturorganismus formiert sich langsam, aber nach biologischen Re-

¢ Mugaddima I, S.229.

173



geln: er bildet regelméBig eine formierte Gesellschaft, den Staat, der freilich
seinerseits wiederum in allen seinen Gliederungen den physiologischen Ver-
dnderungen zu unterliegen hat. Das gilt in erster Linie fiir die groBen Glie-
derungen des Kalifats: fiir den Imam und Mufti ebenso wie fiir den Kadi
und das Wezirat mit seinem komplizierten Verwaltungsapparat. Eine staat-
liche Okonomie vermittelt mit ihrem Finanzwesen und ihrer Wirtschafts-
fihrung dem Kulturorganismus den gleichen Umsatz und Stoffwechsel, den
im Individuum Assimilation und Digestion bewirken.

Nur eine Zeitlang hilt sich dieser biologische Rhythmus, den die Ge-
schichtswissenschaft beobachtet und kritisch bedenkt, in seinem labilen,
flieBenden Gleichgewicht. Denn die Welt der Elemente entsteht und ver-
geht. «Genauso ist es mit ihren Zustéinden, besonders den menschlichen:
Die Wissenschaften entstehen und verschwinden dann, ebenso die Kiinste
und Handwerke und dergleichen.»” Im Gesamtrhythmus reicht ein solcher
Prozef3 nicht iiber vier Generationen hinaus, nach folgendem Modell: jedes
Gemeinwesen hat einen «Begriinder», einen « Begleiter», einen « Nachah-
mer» und einen «Zerstorer». Wenn dann die Ausschmiickung in den Din-
gen des Lebensstandards ihr AuBerstes erreicht, «folgt ihr die Unterwer-
fung unter die Geliiste, und die Seele eignet sich in hohem Maf vielerlei sol-
cher Gewohnheiten an und ist infolgedessen weder in religidser noch in welt-
licher Beziehungim Gleichgewicht».8 Und so verdirbt des Menschen Mensch-
lichkeit und verwandelt sich wesentlich?®.

Der édullere Ablauf der Geschichte wird unter dieser Betrachtung ganz
und gar aus den Problemen einer inneren Geschichte aufgebaut, einer Ge-
schichte, fiir die wir den Namen Kultur haben, auch dann noch, wenn es um
die personliche Lebensgeschichte geht; ja, die individuelle Geschichte in
ihrer Menschlichkeit scheint das eigentliche Kriterium fiir die hoheren Pro-
zesse zu sein. Auch hier lassen sich zwanglos Analogien des Zerfalls ziehen:
Miflwirtschaft im Finanzwesen fiithrt zu Verschwendung, die sich steigert
im kiinstlich gesteuerten Lebensstandard; Korruption im Heereswesen be-
gleitet die Ubervolkerung bei scheiternden Planungsversuchen; der Ge-
meinsinn schwindet, und wenn dann die Stunde des Staates geschlagen hat,
so geht er zugrunde «wie eine Seidenraupe, die spinnt und dann umgekehrt
im Zentrum ihres Gespinstes zugrunde geht».10

7 SCHIMMEL, S.47{.
8 ScHIMMEL, S.180.
% ScHIMMEL, S.185.
10 Mugaddima I, S.265. Vgl. auch II, S.106.

174



Damit sind wir am Kern dieser Geschichtstheorie angelangt: Geschichte
in ihren Kulturformen und mit ihren Wissenschaften entfaltet sich nach
Art der Lebensprozesse; sie wickelt sich ab mit allen Momenten eines stén-
digen Kreislaufes. Dem Ganzen wohnt zwar die Moglichkeit eines Fort-
schrittes inne, dies aber nur unter der Voraussetzung von stabilen politi-
schen Verhiltnissen, die wiederum utopisch erscheinen. Der Fluf3 des Ge-
schehens unterliegt einer determinierten Naturgesetzlichkeit: Nomaden-
tum wird seBhaft, stidtische Kultur verfeinert und zersetzt sich, gebildetes
Menschentum verfillt in sich selber!l. Was wir hier geistreich konstruiert
sehen, ist im Grunde eine Staatslehre auf physiologischer Grundlage, bei
der dem Erndhrungstrieb, dem Geschlechtstrieb, dem Sozialtrieb genaueste
Entsprechungen zugeordnet werden.

Die Wissenschaftsgeschichte bei Ibn Chaldun enthilt zwar keinerlei Ein-
zelaspekte einer Gesellschafts-, Geistes- oder Naturwissenschaft; dafir
spiegelt sie aber zentral alles Verhéltnis des Menschen zur Natur wie zum
Ethos und verschafft dem Historiker somit seine perspektivische Haltung.
Dabei bietet dieses Geschichtsbild fraglos hiochst interessante Momente
eines empirischen Beobachtens und baut auf konkreten Erfahrungen wei-
ter. Die Materialien all dieser Erfahrungen liegen im Bereiche der Kultur-
soziologie und gehen dem Historiker auf dem Wege seiner Kulturmorpho-
logie zur Hand. Diese Wissenschaftsgeschichte konnte sich nicht primér
aus einer Geschichtsphilosophie begriinden; sie holte sich vielmehr ihre
Materialien und auch ihr Korrektiv immer nur aus den Strukturen einer
Kultursoziologie. Gerade als systematische Erfahrungswissenschaft aber
hat sie vollen Respekt vor der historischen Individualitit und ihrer kul-
turellen Verflochtenheit!2. Sie hat Respekt vor der Geschichte und damit
vor ihrem Substrat, dem Menschen als dem offenen Punkt in der Schépfung.

11 Vgl. E. RosENTHAL, Ibn Khalduns Gedanken iiber den Staat. Ein Beitrag zur Geschichte
der mittelalterlichen Staatslehre, in Hist. Z. Beih. 25, Miinchen/Berlin 1932. — Vgl. ferner
Mugaddima I, S.229.

12 Vgl. R.DAHRENDORF, Gesellschaft und Freiheit, 1961, S.53: «Die Soziologie, in ihrem
Verstdndnis als systematische Erfahrungswissenschaft, hat prinzipiell keinen Respekt
vor historischer Individualitéit und Aufeinanderfolge », sie hat « prinzipiell keinen Respekt
vor der Geschichte».

175



	Wissenschaftsgeschichte und Kultursoziologie bei Ihm Chaldun

