Zeitschrift: Gesnerus : Swiss Journal of the history of medicine and sciences
Herausgeber: Swiss Society of the History of Medicine and Sciences

Band: 23 (1966)

Heft: 1-2

Artikel: Agrippa und Boerhaave : zwei Positionen im Ringen um die certitudo
medicinae

Autor: Kudlien, Fridolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-520830

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-520830
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Agrippa und Boerhaave: Zwei Positionen im Ringen um die
certitudo medicinae

Ven FripoLr KubpLienN, Kiel

Niemand wird bezweifeln, daf} die « GewiBheit» ein zentrales geistiges Pro-
blem auch der sich entwickelnden Medizin ist. In der Tat: « Alle versuchten
und millgliickten Wege zu ihr aufzudecken, hiefle eine Geschichte der Me-
dizin unter einem vieles erhellenden Gesichtspunkt schreiben».! Ebenso-
wenig wird man jedoch daran zweifeln, dafl hier eine fiir einen einzigen
Historiker wohl kaum zu bewiltigcende Aufgabe gestellt ist — selbst wenn
es sicherlich nicht zutrifft, dafl «alle medizinische Forschung seit der An-
tike im Zeichen des Ringens um diese Gewiflheit steht».?

Wir mochten ErnA LESKYs Anregungen fortsetzen, indem wir an zwei
typischen Beispielen zwei grundverschiedene Positionen im Ringen um die
certitudo medicinae deutlich zu machen suchen. Damit hoffen wir, den ge-
meinten geistigen Prozel} ein wenig weiter ins Helle zu riicken und Kundi-
geren den Weg zu einer lockenden Aufgabe wissenschaftshistorischer For-
schung zu ebnen.

Es soll sich dabei auch zeigen, dall CABANIS’ berithmte und einflufireiche
Schrift Du degré de certitude de la médecine in gewissem Grade in einer aus-
geprigten und weit iiber die besondere kritische Situation der Medizin um
1790, iiber DesTUTT DE TRACY und ConNDILLAC Zuriickreichenden geistigen
Tradition steht. Uns scheint, dafl die « Renaissance» genannte geistige Be-
wegung des 16.Jahrhunderts und die durch sie auf den Weg gebrachten
naturwissenschaftlichen Entwicklungen das Janusgesicht einer naturwis-
senschaftlich-medizinischen «Gewilheit» recht eigentlich wiederentdeckt
haben. Lenken wir also zunichst den Blick auf einen bestimmten Punkt in
jener vielschichtigen und widerspriichlichen Epoche.

Im Jahre 1530 veroffentlichte HEinrRicH CORNELIUS AGRIPPA VON NET-
TESHEIM, Stadtarzt von Beruf, eine Schrift mit dem provozierenden Titel
De incertitudine et vanitate scientiarum. Sie trigt obendrein den Untertitel
«declamatio invectiva»; ihre wissenschaftsfeindliche Tendenz ist damit
von vornherein klargestellt. Die uns hier allein interessierende Medizin han-

delt Agrippa ab in den Kapiteln LXXXTI-LXXXVI und LXXXVIII un-

! E.Lesky, Cabanis und die GewiBBheit der Heilkunde, Gesnerus 11 (1954) 155.
2 Siehe LEsky, a.0.

86



ter den Uberschriften «de medicina in genere; de medicina operatrice (d.i.
praktische Medizin); de pharmacopolia; de chirurgia; de anatomistica; de
diaetaria».?

Was hat Agrippa an der Medizin als scientia auszusetzen ? Wir miissen
zwei Aspekte seiner Kritik unterscheiden: den ausgesprochen satirischen
und den ernsthaft-grundsitzlichen. Zu den rein satirischen Ténen gehért
etwa, dal} die Medizin anschliefend an das Militdirwesen erdrtert wird, weil
auch sie «quaedam homicidiorum ars» sei! Oder etwa folgendes « Rezept»:
«Nimm einen Notar, fiige nach Bedarf einen Priester mit Weihwasser und
Ol hinzu und bereite alles in Deinem Hause zu — weil Du sterben wirst!»
Dies allein schon durfte an Bekannteres aus der Weltliteratur erinnern,
nimlich MoLikrEs Arzteverspottung. Noch mehr gilt das fiir die Stelle, wo
Agrippa beklagt, dafl der Kranke dem Arzt einfach ausgeliefert sei: Die
Arzte schuldigen bei letalem Ausgang frech alle méglichen Umstiinde an —
nur nicht ihre eigene Unféhigkeit; sie fordern gar noch Honorar fiir einen
Mord, der ohne sie gar nicht passiert wire. Und das alles mit ruhigem Ge-
wissen, «cum quia error eorum terra tegitur tum quia irremeabilis est mor-
tuorum regio». Das steht genauso bei Moliére, etwa im Arzt wider Willen,
IIT 1 (ubersetzt A. LUTHER), wo Sganarell sagt «... hier aber kann man
einen Menschen umbringen, ohne daf es einen was kostete. Wir haben uns
nie geirrt, die Schuld trégt immer der Verstorbene. Und das Beste an diesem
Beruf ist eben, daf} unter den Toten eine Diskretion, eine Ehrbarkeit
herrscht, wie sonst nirgends in der Welt: noch nie hat sich einer itber den
Arzt beklagt, der ihn umgebracht hat.»

Laf3t man diese satirischen Tone einmal beiseite, dann geht Agrippas
Vorwurf der incertitudo medicinae auf folgendes: Die theoretische Basis
der Medizin sei seit der Antike denkbar unsicher; schon bei den alten Arzten
streiten stindig die verschiedensten Meinungen gegeneinander — wie bei
den Philosophen. Das fiithrt Agrippa am Beispiel der Samentheorien im ein-
zelnen aus. Die praktische Medizin ruht ebenfalls auf einer ganz unsicheren
Basis, namlich auf fallacia experimenta. Den Begriff «experimentum » wird
man hier sowohl als «Erfahrung» wie auch als «Experiment» nehmen
miissen, wie schon im Mittelalter etwa bei RoGER BAacon?; zweifellos ist
die letztere Bedeutung gemeint, wenn Agrippa von «experimenta pericu-

3 Ich benutze die Ausgabe Kéln 1575, welche unpaginiert ist; daher kann ich nur auf die
Kapitel als Ganzes verweisen.
4 Vgl. dazu H. FiscHER, Arzt und Humanismaus, Ziirich 1962, S. 89.

87



losa» spricht. Aus der Unsicherheit ihrer Basis folgert Agrippa fiur die prak-
tische Medizin: «nec quicquam apud eos (sc. medicos) certi, sed omnia pro-
missa eorum nugae volatiles et mera mendacia». SchlieBllich nimmt Agrippa
noch Chirurgie und Anatomie mit zwei besonderen Vorwiirfen aufs Korn:
Ihre Vertreter seien carnifices, ihr Tun sei «blutige Grausamkeit» und «un-
fromm».

Die Frage nun, wie die dezidierte Wissenschaftsfeindlichkeit Agrippas
geistesgeschichtlich zu deuten sei, ist erst neuerdings wieder angeschnitten
worden. RuporLr ScamiTz schreibt dazu®: «Fir viele ist Agrippa ... der
Vertreter einer in Deutschland sonst nicht vorkommenden Renaissance
italienischer Prigung ... Der néherliegende Gedanke, ihn lediglich als Proto-
typ der Menschen seiner rheinischen Heimat zu sehen, die Moglichkeit, de-
ren Spott- und Kritisierlust ... fiir die Niederschrift der , Eitelkeiten® ver-
antwortlich zu machen, wurde noch nie beriicksichtigt. Auf diese Weise
aber wire man imstande, manches Ungereimte zu erkldren.»

Ich glaube, daf} eine kurze Analyse der Vorwiirfe, die Agrippa der Medi-
zin macht, ausreicht, um den geschichtlichen Standort der «Eitelkeiten»
einigermallen zu bestimmen. Nehmen wir zunichst die « Unfrommheit»
(sie gilt bei Agrippa iibrigens auch fiir die Di#tetik, wegen ihrer Verzerrung
der gottgeschaffenen Lebensweise): Das ist nicht nur eine traditionelle For-
mel, sondern gehért zur geistigen Grundhaltung des Agrippa, die sich be-
sonders unmiflverstindlich in der Yorrede zu den « Eitelkeiten» ausdriickt.
Dort wird als Motiv fiir seine Schrift ausdriicklich nicht Hal3, Ehrgeiz oder
dhnliches genannt, sondern der Eindruck, dall «viele sich an die humanae
disciplinae derartig hingen, daf} die Kenntnis der Heiligen Schriften (welche
zwar ohne rhetorischen Schmuck, dafiir aber auf Tugendiibung und reinen
Glauben gegriindet sind) nicht nur verschmiht, sondern sogar mit Verach-
tung verfolgt wird». Das nennt Agrippa ohne Umschweife ein Abirren von
der Erkenntnis der Wahrheit.

Nachdem wir das gehort haben, werden wir Agrippa nicht miflverstehen,
wenn er sagt, es sel eine impia tyrannis, die Studierenden auf auctores fest-
zulegen und ihnen damit die Freiheit zu nehmen, von sich aus der Wahrheit
nachzuspiiren. Aus dem Zusammenhang gerissen, klingt so etwas wie ein
souverdner Angriff aus humanistischem Geiste gegen die mittelalterliche
scholastische Lehrmethode, und es ist tatsdchlich auch ein Angriff dagegen,

5 In seinem Aufsatz « Magie und Substanz bei Agrippa von Nettesheim», Hippokrates 35
(1964) 651.

88



aber eben nicht aus humanistischen Motiven: die Wahrheit — das ist hier
eindeutig Gottes Wort. Agrippa bestiitigt uns, es sei eine «arrogans prae-
sumptio», die menschlichen Meinungen — also die gesamte Wissenschaft —
dem Worte Gottes gleichzuachten oder sogar vorzuziehen.

Agrippas Wissenschaftsfeindlichkeit entstammt also seiner religiésen Hal-
tung. Die Wissenschaften miissen ihm «unsicher», «nichtig» sein, sie kon-
nen in nichts anderem als zweifelhaften menschlichen «opiniones» bestehen,
weil sie den Boden der Heiligen Schrift, der Beschiéftigung mit Gottes Wort
verlassen haben. Wenn wir nun noch Agrippas weitere Vorwiirfe gegen die
Medizin — Grausamkeit und Vertrauen auf triigerische «experimenta» —
zur « Unfrommheit» hinzunehmen, dann liegt der unmittelbare Quellbezirk
seiner Wissenschaftsfeindlichkeit offen: Diese ergibt sich aus seinem christ-
lich getonten Platonismus.

Wie uns vor allem O. REGENBOGEN gezeigt hat®, sind die Angriffe Pra-
TONS gegen die rein empirische Naturwissenschaft ionischer Prigung bis-
weilen geradezu in priesterlich herablassendem Ton gehalten. Die Platoni-
sche Ablehnung des Experiments verwendet typischerweise das Wort
otpefAotv «martern, foltern, unniitz quilen»; das ist einer der Urspriinge
des spiteren «crudelitas»-Vorwurfs gegen Anatomie und Physiologie. Da-
zu kommt Platons Hinweis auf die Unzulinglichkeit menschlicher Sinnes-
wahrnehmungen und menschlichen Urteilsvermégens und (etwa im Ti-
matos) der Vorwurf, solche empirisch-experimentelle Forschung verkenne
die Grenze zwischen géttlichem und menschlichem Wissen — sie ist also
«unfromm» !

Man sieht, wie Agrippas Vorwiirfe, etwas vergrobert, den Platonischen
entsprechen. Er ist Platoniker, und er ist gleichzeitig Christ; das Etikett
« Neuplatonismus» und der Name MarsiLio FiciNos werden also mit Recht
bei der Bestimmung von Agrippas geistigem Standort verwendet. Die
Zwiespiltigkeit Agrippas, seine Wissenschaftsfeindlichkeit und dann wie-
derum seine iiberraschende Astrologiegliubigkeit entspricht genau Fici-
Nos eigener zwiespiltiger Haltung etwa gegeniiber der Astrologie?. Wir
werden hinzufiigen diirfen, daf3 das alles auch unter der allgemeinen Span-
nung zwischen christlichem Glauben und « Renaissance», d.h. Wiederer-
weckung der heidnischen Antike, gesehen werden mul}. Es gab da zwei ex-

& KI. Schriften, Miinchen 1961, S. 163-165 (mit den notwendigen Belegen).
? Dazu K.SupsOFF, Iatromathematiker vornehmlich im 15. und 16. Jahrhundert, Abh.
Gesch. Med.2 (1902) 31f.

89



treme Gegenpole und dazwischen viele Nuancen. Agrippa hat den Stand-
punkt des «radikalen» Christen, das bedeutet der Feindschaft gegen die
Wissenschaft als heidnisches Erbe, eingenommen. Dall andererseits seine
Vorwirfe gegen die Medizin, so grob sie sind, manche mittelalterlichen
und zeitgendssischen Zustiénde tatsiichlich treffen, ist klar. Die maflose
Ubersteigerung seiner Kritik der Medizin deutet wiederum eigentiimlich
auf Moliéres (ansonsten viel «siikularisiertere») Arztekritik voraus (siche
unten).

Ehe wir nun ein paar Worte zu der weiteren Entwicklung sagen, wollen
wir einen Sprung vorwirts in die Zeit um 1700 tun. DaB} der grofle BoEr-
HAAVE seine erste Leydener Rektoratsrede am 8.Februar 1715 iiber das
Thema «De comparando certo in physicis» gehalten hat (gedruckt im glei-
chen Jahr in Leyden bei PETER VAN DER AA) ist gewil} kein Zufall. Damals
war offenbar wieder ein Ubelstand besonders manifest geworden, den Boer-
haave gleich zu Beginn klar konstatiert (S. 2): Die Menschen liebten es, na-
turwissenschaftliche Forschung nur theoretisch-spekulativ (sola medita-
tione) zu betreiben und dabei moglichst gleich etwas Endgiiltiges uber die
Grundkrifte des Universums auszusagen. Dieser Hang sei eine corruptela
communis und verursache den meisten Schaden in der Medizin und fiir
deren aktuelle Aufgaben. « Die Grundkriifte oder -ursachen der Dinge sind
uns vollkommen verborgen. Wir kénnen nur mit Hilfe der Sinneswahrneh-
mungen deren Wirkungen in Erfahrung bringen oder sie mit sicherer geo-
metrischer Methodik feststellen.» Einige Seiten weiter (S. 6): Wer die prin-
cipia (Boerhaave nennt sie auch causae universales) zu kennen oder erken-
nen zu kénnen behauptet, «strebt in ungeheurer, frevelhafter Torheit nach
Gottes Weisheit». Die legitime Aufgabe der Forschung sei es (S. 7-10),
sich wie die alten Philosophen — in einer Linie werden LEukipP, DEMOKRIT,
GAssENDI, DESCARTES und NEWTON genannt — an das «wahrhaft in Erfah-
rung Gebrachte» zu halten, etwa an die Atome, das Leere und das Phéno-
men des Gewichts. Damit kiime man zwar nicht an die causae universales
heran, aber doch an die causae proximae, d.h. an die den Sinneswahrneh-
mungen zuginglichen Wirkungen der «Prinzipien»: «Non ex causa effec-
tum, sed ex hoc aliquid illius subintelligis.»

Hier wollen wir kurz auf Parallelen zu Cabanis’ Argumenten® aufmerk-
sam machen: Auch Cabanis gibt zu, daB die Grundursachen und -krifte
(la force spontanée) unbekannt sind und bleiben; auch er begniigt sich mit

8 «Du degré...», S.511.; siehe LESKY, a.0., S.158,

90



den Wirkungen der cause premiére, und er nennt ebenfalls als legitime Auf-
gabe die genaue und stindige Beobachtung der Phinomene (d.h. eben der
Wirkungen); allein darauf griinden sich die Schlu3folgerungen. Boerhaaves
«geometrische Methode» schitzt Cabanis freilich nicht («Du degré...»,
S. 87; vielleicht in Erinnerung an die Auswiichse der sogenannten Iatro-
physik ?). Wenn aber Boerhaave in der exakten geometrischen Methode
Sicherheit auch fir die Medizin finden wollte, dann ist das nicht nur typisch
fiir die Zeit um 1700, wo man in allen moglichen natur- und geisteswissen-
schaftlichen Bereichen mit «geometrischer Methode» nach Sicherheit
strebte (vgl. SpiNozas Ethik!), sondern das kniipft an die Antike an: Nie-
mand anders als GALEN ist es gewesen, dem nach eigenem Bekenntnis
(Scr. minora, I1 116f.) die exakte Methode der Geometrie und Arithmetik
aus der lihmenden medizinischen Skepsis seiner Zeit heraushalf. Und die
Unterscheidung der causae proximae von den causae primae oder univer-
sales, die Boerhaave ebenfalls mit Cabanis gemein hat?®? Auch sie greift in
die Antike zuriick, wo etwa der Begriff des airiov mpoxarapxtixdy bei stoi-
schen und skeptischen Philosophen und bei Arzten (vgl. Galens Schrift De
causis procatarcticis) dem modtov aitioy des Aristoteles gegeniibergestellt
wurde 10,

Im iibrigen ist es sehr aufschlufireich, wie Boerhaave mit dem Vorwurf
der «Ketzerei», der unfrommen und anmaflenden Einmischung in die Do-
mine rein gottlicher Weisheit operiert: Wihrend dieses Platonische Gegen-
argument gegen die experimentelle Naturwissenschaft dem christlichen
Neuplatoniker Agrippa als ein todlicher Pfeil gegen die theoretische Medi-
zin, vor allem die Anatomie, und damit gegen die gesamte Heilkunde diente,
hat es bei Boerhaave seine Radikalitiat verloren, und zwar, wie man sieht,
durch die (antike) Unterscheidung verschiedener Ursachengattungen. Es
richtet sich nun nur noch gegen die Erforschung eines bestimmten Bereichs.

Wir fahren nun fort, die Boerhaaveschen Argumente zu referieren (a.O.,
S. 13): Die Existenz des Leeren — d.h. einer der causae proximae — mecha-
nisch bewiesen zu haben, sei eine grofle Leistung; aber daraus lasse sich
dessen eigentliches principium, also die Ursache fiir das Leere, kaum ab-
leiten. Ebenso stehe es mit der Schwerkraft. Boerhaave lobt ausdriicklich

9 Siehe fiir diesen LEsKY, a.0., S.159f.

10 Vgl. auch meinen Beitrag « Funktionelle und deskriptive Anatomie in der Antike», Mitt.
Inst. Gesch. Med. (Kiel) 1963, Heft 2, S.6, und meine Studie «Herophilos und der Be-
ginn der medizinischen Skepsis», Gesnerus 21 (1964) 4f.

91



diejenigen, die, wie HuvceEns, LEiBNI1Z und NEWTON, «nicht errdten»,
solche Begrenztheit der Erkenntnisméglichkeiten offen zuzugeben!l.

Nachdem er noch einmal das verfehlte Suchen nach den causae primae
gebrandmarkt hat (S. 19: «caecutimus omnes pariter, quoties causas pri-
mas conamur intelligere»), lobt Boerhaave sodann ausfiihrlich die Detail-
forschung. Er preist (S. 25) die medizinischen Entdecker von «causae
proximae»: DRELINCOURT, HARVEY, MALPIGHI, SWAMMERDAM, DE GRAAF,
LeEeuweENHOEK. Ein gutes Beispiel fiir solche Forschung seien die ova; sie
sind so «gewill» (firmis argumentis adstructa), dal nun keiner mehr an
ihrer Existenz zweifeln konne. Jetzt kidme es darauf an, jedes Einzelding
in gleicher Weise zu erforschen (S. 28); nur so liele sich Gewilheit gewin-
nen — nur einzeln wiirden die Dinge «fido naturae experimento» erkennbar
(S. 29).

Fiir dieses im vollen BewulBltsein einer naturwissenschaftlichen Krise ent-
worfene Forschungsprogramm gibt Boerhaave selber konkrete Aufgaben
(S.30ff.): In der Anatomie sei etwa der Aufbau der Haut weiter zu unter-
suchen. Auch sei ein wichtiges Thema der Feinbau und die Physiologie des
Haares (man solle bedenken, wie sehr die Haare offenbar mit dem Kérper
zusammenhingen). Von da aus leitet Boerhaave zu letzten zusammenfas-
senden Feststellungen iiber (S. 38ff.): Auch der kleinste Einzelteil des
menschlichen Kérpers stiinde in so vielfiltigen Beziehungen zu allen iibri-
gen Teilen, dall die Kenntnis der principia universalia (selbst wenn sie
erreichbar wire) fiir eine so konkrete Einzelforschung primér gar keinen
Nutzen hétte!2. Umgekehrt: Nur von exakt erforschten Einzeldingen aus
kénne die «fabrica» sichtbar gemacht werden. Die observatio accurata sei
der wahre Weg. Das gelte genauso wie in der Geometrie und Mathematik:
Descartes habe gerade mit solcher strikten methodischen Beschriankung
die besten Ergebnisse fiir Geometrie, Mathematik und Mechanik erzielt,
withrend bezeichnenderweise seine Physik und gar seine Physiologie nichts
taugten, weil er hier nach den «principia» gesucht habe!

Indem Boerhaave so zum Ausgangspunkt zuriickkehrt, schliefft sich der
Kreis seiner Rede. Wir kénnen nun wenigstens andeutend den Weg markie-

11 Pas erinnert daran, daB sich auch HARVEY voll bewuf3t war, man miisse zuniichst einfach
die Existenz des groflen Kreislaufs (also einer «causa proxima»!) nachweisen (vgl. dazu
meine « Herophilos»-Studie, S.12).

12 Genauso beantwortet CABANIS das Argument, man miisse zuerst die principia universa-
lia kennen, um medizinische Forschung und Praxis treiben zu konnen (siche LESKY,
a.0., S.158). — Vgl. auch unten S.94.

92



ren, der zwischen Agrippa und ihm und zwischen ihm und Cabanis liegt.
Agrippa hatte mit seinem Angriff die Medizin (als eine der scientiae)
schlechthin treffen und erledigen wollen. Wir haben schon festgestellt, dal
das weit iibers Ziel hinausschof3. Insofern eignet Agrippas Kritik auch gar
keine effektive Wirkungsmdoglichkeit, sondern nur eine charakteristische
geistesgeschichtliche Symptomatik. Und in der Tat: In krassem Gegensatz
zu Agrippas Wissenschaftsfeindlichkeit steht der geradezu hemmungslose
naturwissenschaftliche Optimismus des fortschreitenden 16.Jahrhunderts,
Erfahrung, «experimenta» gelten hier keineswegs als «fallacia». Empiri-
sche Tatsachenforschung, gegriindet auf genaue Beobachtung, gewinnt
schon im 16. Jahrhundert, lange vor dem Sensualismus LocxEes und HuMmEs,
an Boden. Ein Anzeichen dafiir ist die anwachsende « Observationes»-Li-
teratur. (Wir erinnern nur an Namen wie FALLoPPIO und PLATTER.) Auch
die Philosophie betritt nun diesen Weg; ein Mann wie BERNARDINO TELE-
s10 (1508-1588) hat hier mit seiner sensualistisch-empiristischen Grundhal-
tung zweifellos eine dhnliche Rolle gespielt wie spater Hume13.

Fir diese Forschungsrichtung existiert also vom 16. ins 17. Jahrhundert
ein kontinuierlicher Strom, der sich immer breiter entfaltet (Boerhaave
nennt ja selbst die wichtigsten Namen dafir). Die Erfindung des Mikro-
skops hat dem natiirlich weiteren Vorschub geleistet. Erst durch sie wurde
die « Erforschung der kleinen Form», zu der Boerhaave so eindringlich auf-
ruft, moglich und reizvoll.

Soviel tber die Kontinuitit einer auf Einzelforschung ausgerichteten,
sensualistisch bestimmten Naturwissenschaft vom 16. iiber das 17. ins 18.
Jahrhundert hinein. Wire nun diese Richtung absolut vorherrschend ge-
wesen, dann hitte es damals wohl keinen Zweifel an einer « Gewillheit» ge-
geben, jedenfalls nicht so, wie wir ihn als Hintergrund zu Boerhaaves Rede
voraussetzen miissen. Was dieser als corruptela communis bezeichnet, war
jedoch offenbar immer weiter als Gegenstrémung wirksam: Es ist eben das
alte Suchen nach den Grundprinzipien, den causae primae. Immer wieder
wird dabei die Begrenztheit der menschlichen Erkenntnis schmerzlich be-
wullt. Das schafft dann immer von neuem UngewiBheit, Zweifel daran, ob
eine sichere Erkenntnis iiberhaupt moglich ist, unter Umstédnden auch eine
totale Skepsis. Fiir die Medizin erhebt sich etwa immer wieder die Frage:
Kénnen wir iiberhaupt Medizin treiben, wenn uns die letzten Ursachen des

13 Auf TELEsIO weist schon NEUBURGER (in Puschmanns Handbuch, Band II, S.14) im
gleichen Zusammenhang kurz hin.

93



Krankseins, die Grundprinzipien des Lebens unbekannt sind ? Und immer
wieder lautete die Antwort des « Positivisten»: Wir brauchen die Kenntnis
der causae primae gar nicht, wenn wir uns in der Medizin in Selbstbeschriin-
kung an das Erfahrbare halten.

Die Reaktionen auf das stidndig wiederkehrende Problem der « Gewil3-
heit» unterscheiden sich letzten Endes nur gradmiBig. Wenn wir uns etwa
Moliéres Kritik an der Medizin des 17.Jahrhunderts ansehen (wie sie uns
TEMKIN analysiert hat), dann geht sie nicht, wie bei Agrippa, von religis-
sen Motiven aus — aber ihre Argumentation ist im Grunde die gleiche wie
bei Agrippa, und genau wie dessen Kritik verliert sie im iibersteigerten An-
spruch den Boden unter den Fiiflen. Fiir beide gilt Temkins Feststellung
(a.0., S. 67): « Was Moli¢re vollbracht hat, ist eine grofle Auseinanderset-
zung mit einer Form der Medizin seiner Zeit, die ... sinnlos geworden war ...
Als er aber weiterging, als er versuchte, die Medizin iiberhaupt anzugreifen,
... da ist er gescheitert.» _

Boerhaaves Rede besaf} also ihre volle Aktualitit. Seine eigene Argu-
mentation fir die « GewiBlheit» hatte, jedenfalls was die Medizin betrifft,
durchaus Vorgidnger: Schon SypDENHAM zum Beispiel, der Zeitgenosse
Moliéres, antwortete auf die Zweifel daran, dal man Krankheiten iiber-
haupt ohne Kenntnis der letzten Ursachen behandeln konne, mit den Wor-
ten: «Nicht mit Hilfe der Kenntnis der Ursachen, sondern mit Hilfe der
Kenntnis einer angemessenen, durch die Erfahrung erhérteten Methode
werden die meisten Krankheiten behandelt» (siehe Temkin, a.0., S. 82).
Aber Boerhaaves im Grunde also gar nicht originelle Rede scheint durch ihre
grundsitzliche, zusammenfassende, auf kiinftige Aufgaben hindeutende
Behandlung des Themas «GewiBheit in den Naturwissenschaften» das
grofite Gewicht unter allen dhnlichen Verlautbarungen zu haben. Sie sah
die Dinge ganz real: Die Erforschung der «kleinen Form», des einzelnen
Teils hatte schon im 17.Jahrhundert die besten Erfolge gezeitigt und
konnte im 18.Jahrhundert, soweit sie sich streng an diese selbstgewiihlte
Beschriankung hielt, womdoglich noch erfolgreicher sein.

Es lohnt, dies noch einen Augenblick lang weiterzuverfolgen: Der Boer-
haaveschen Anregung zur Erforschung des Haares war im 18. Jahrhundert
tatsidchlich eine Reihe von Monographien iiber dieses Thema gefolgt; hier
fithrte aber doch der Weg von exakter anatomisch-morphologischer For-

14 Studien zum «Sinn»-Begriff in der Medizin, Kyklos IT (1929) 66-84 (Moli¢re und der
Sinn der Medizin im 17. Jahrhundert).

94



schung wieder ab in die Hohen (oder Niederungen) der Spekulation; Boer-
haaves eigentliches Anliegen miBlachtend, iibersteigerte man dieses Thema
bei weitem in Richtung der causae primae!®. Und noch auf etwas anderes
wollen wir aufmerksam machen: Recht eigentlich nach Boerhaaves Rede
kommt die «signa certa»-Literatur in der Medizin in Schwung. Wenn Boer-
haave den Blick der Naturwissenschaftler von den causae primae weg auf
deren effectus lenken wollte, so manifestieren sich solche effectus ja eben
in nichts anderem als in signa. Lag es nicht also auf der Hand, im Streben
nach der « GewiBBheit» nach den «sicheren» unter den Anzeichen zu suchen,
wie es die Antike schon getan hatte ? Besonders das Problem des Schein-
todes ist im 18.Jahrhundert unter diesem Aspekt bemerkenswert hiufig
untersucht worden'6. Auch hier geht es freilich von anfinglichem Optimis-
mus bis zu fast vollstandiger Skepsis, wie sie sich etwa in K. HimLys Com-
mentatio super mortis historiam, causas et signa 1794 — wenige Jahre vor
Cabanis’ berithmter Schrift! — dullert.

Noch ein weiterer Hinweis zum 18.Jahrhundert: Wie Boerhaave die
«certitudo» im Rahmen der gesamten Naturwissenschaft fir die theoreti-
sche Medizin abgehandelt und in ihren Grenzen klargestellt hatte, so setzt
sich sein Zeitgenosse FRIEDRICH HOFFMANN in der Medicina rationalis
systematica (beginnt Halle 1718 zu erscheinen) fiir die praktisch-klinische
Medizin mit diesem Problem weiter auseinander. Fiir ihn beruht (siehe die
«Prolegomena» zum 2.Band der Medicina rationalis systematica) die «cer-
titudo artis nostrae» auf der genauen Kenntnis des lebenden und gesunden
Korpers, also auf der Physiologie; die «vera pathologia» habe zwei Funda-
mente, ndmlich die auf striktester Beobachtung gegriindete «historia»
sdmtlicher Krankheiten und die Kenntnis der Struktur und der Vorginge
im normalen Korper. Feinde der medizinischen «Sicherheit» seien die Hy-
pothesen oder «opiniones» sowie die Fiille der verschiedenen «Sekten»
(man erinnere sich an die gleichen Vorwiirfe Agrippas). Ein wichtiges Pro-
blem der Physiologie ist auch fiir Hoffmann die Kenntnis gewisser «certi
indices», vor allem derer des Todes.

Wenn man den langen Kampf um eine «GewiBheit der Heilkunde» —
oder was das gleiche ist: die Geschichte der medizinischen Skepsis — in ex-

15 Jch habe das von meiner Schiilerin M. FENSCH in einer Dissertation Die monographische
Behandlung des Themas ,Haar® in der medizinischen Literatur des 18. und beginnenden
19. Jahrhunderts (Kiel 1965) untersuchen lassen.

16 Jch beziehe mich hier auf die von mir angeregte Dissertation Scheintod als medizinisches
Problem im 18. Jahrhundert von M. AUGENER, Kiel 1966.

95



tenso darstellen will, wird man sich vor allem zweier Tatsachen immer be-
wuflt bleiben miissen. Das eine sind die ungebrochene Tradition dieses
Kampfes und die im Grunde immer gleichbleibenden Reaktionen auf eine
immer gleiche geistige Konfliktsituation. Und das andere ist die Tatsache,
daf} es verschiedene Positionen in diesem Kampfe gibt, die in ihrer Physio-
gnomie und ihrer Bedingtheit klar herausgearbeitet werden miissen. Das
letztere haben wir hier in aller Vorldufigkeit an zwei charakteristischen Per-
sonlichkeiten versucht. Die negative Position, bei uns markiert durch
Agrippa von Nettesheim, miilite jetzt noch weiter gekennzeichnet werden.
Auch im 16. Jahrhundert stand ja Agrippa nicht ganz allein, wenn wir nur
an den Arzt-Philosophen Francisco SANCHEZ und seine Abhandlung
«... quod nihil scitur» (Lyon 1581) denken. Auch der positive Standpunkt
miillte ausfiithrlicher umrissen werden; hier wire etwa die Rolle Telesios im
16. und 17.Jahrhundert zu verfolgen. Ferner mufite untersucht werden,
ob und wie sowohl die «Positivisten» wie die « Negativisten» zur Religion
stehen, ob beispielsweise Boerhaaves Appell zur Erforschung der kleinen,
ja der «verachteten» Dinge (Haut und Haar) mit seinem Pietismus zu-
sammenhingt. Schliellich wiire die jeweilige Geltung der Mathematik und
Geometrie als methodisches Modell bei den betreffenden Medizinern in Be-
tracht zu zichen. Genug, wenn wir hier fiirs erste zwei gegensétzliche Posi-
tionen als solche fixiert und mit ihren Argumenten in einigen wesentlichen
Punkten verdeutlicht haben. Mégen Berufenere hier weiterbauen.

96



	Agrippa und Boerhaave : zwei Positionen im Ringen um die certitudo medicinae

