
Zeitschrift: Gesnerus : Swiss Journal of the history of medicine and sciences

Herausgeber: Swiss Society of the History of Medicine and Sciences

Band: 23 (1966)

Heft: 1-2

Artikel: Agrippa und Boerhaave : zwei Positionen im Ringen um die certitudo
medicinae

Autor: Kudlien, Fridolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-520830

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-520830
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Agrippa und Boerhaave: Zwei Positionen im Ringen um die
certitudo medicinae

Yon Fridolf Kudlien, Kiel

Niemand wird bezweifeln, daß die «Gewißheit» ein zentrales geistiges
Problem auch der sich entwickelnden Medizin ist. In der Tat: «Alle versuchten
und mißglückten Wege zu ihr aufzudecken, hieße eine Geschichte der
Medizin unter einem vieles erhellenden Gesichtspunkt schreiben».1 Ebensowenig

wird man jedoch daran zweifeln, daß hier eine für einen einzigen
Historiker wohl kaum zu bewältigende Aufgabe gestellt ist - selbst wenn
es sicherlich nicht zutrifft, daß «alle medizinische Forschung seit der
Antike im Zeichen des Ringens um diese Gewißheit steht».2

Wir möchten Erna Lesicys Anregungen fortsetzen, indem wir an zwei

typischen Beispielen zwei grundverschiedene Positionen im Ringen um die
certitudo medicinae deutlich zu machen suchen. Damit hoffen wir, den
gemeinten geistigen Prozeß ein wenig weiter ins Helle zu rücken und Kundigeren

den Weg zu einer lockenden Aufgabe wissenschaftshistorischer
Forschung zu ebnen.

Es soll sich dabei auch zeigen, daß Cabanis' berühmte und einflußreiche
Schrift Du degre de certitude de la medecine in gewissem Grade in einer
ausgeprägten und weit über die besondere kritische Situation der Medizin um
1790, über Destutt de Tracy und Condillac zurückreichenden geistigen
Tradition steht. Uns scheint, daß die «Renaissance» genannte geistige
Bewegung des 16. Jahrhunderts und die durch sie auf den Weg gebrachten
naturwissenschaftlichen Entwicklungen das Janusgesicht einer
naturwissenschaftlich-medizinischen «Gewißheit» recht eigentlich wiederentdeckt
haben. Lenken wir also zunächst den Blick auf einen bestimmten Punkt in
jener vielschichtigen und widersprüchlichen Epoche.

Im Jahre 1530 veröffentlichte Heinrich Cornelius Agrippa von
Nettesheim, Stadtarzt von Beruf, eine Schrift mit dem provozierenden Titel
De incertitudine et vanitate scientiarum. Sie trägt obendrein den Untertitel
«declamatio invectiva»; ihre wissenschaftsfeindliche Tendenz ist damit
von vornherein klargestellt. Die uns hier allein interessierende Medizin handelt

Agrippa ab in den Kapiteln LXXXII-LXXXVI und LXXXVIII un-

1 E.Lesky, Cabanis und die Gewißheit der Heilkunde, Gesnerus 11 (1954) 155.
2 Siehe Lesky, a.O.

86



ter den Überschriften «de medicina in genere; de medicina operatrice (d.i.
praktische Medizin); de pharmacopolia; de chirurgia; de anatomistica; de

diaetaria».3
Was hat Agrippa an der Medizin als scientia auszusetzen Wir müssen

zwei Aspekte seiner Kritik unterscheiden: den ausgesprochen satirischen
und den ernsthaft-grundsätzlichen. Zu den rein satirischen Tönen gehört
etwa, daß die Medizin anschließend an das Militärwesen erörtert wird, weil
auch sie «quaedam homicidiorum ars» sei! Oder etwa folgendes «Rezept»:
«Nimm einen Notar, füge nach Bedarf einen Priester mit Weihwasser und
Öl hinzu und bereite alles in Deinem Hause zu - weil Du sterben wirst!»
Dies allein schon dürfte an Bekannteres aus der Weltliteratur erinnern,
nämlich Molieres Ärzteverspottung. Noch mehr gilt das für die Stelle, wo
Agrippa beklagt, daß der Kranke dem Arzt einfach ausgeliefert sei: Die
Ärzte schuldigen bei letalem Ausgang frech alle möglichen Umstände an —

nur nicht ihre eigene Unfähigkeit; sie fordern gar noch Honorar für einen

Mord, der ohne sie gar nicht passiert wäre. Und das alles mit ruhigem
Gewissen, « cum quia error eorum terra tegitur tum quia irremeabilis est mor-
tuorum regio». Das steht genauso bei Moliere, etwa im Arzt wider Willen,
III 1 (übersetzt A. Luther), wo Sganarell sagt «...hier aber kann man
einen Menschen umbringen, ohne daß es einen was kostete. Wir haben uns
nie geirrt, die Schuld trägt immer der Verstorbene. Und das Beste an diesem
Beruf ist eben, daß unter den Toten eine Diskretion, eine Ehrbarkeit
herrscht, wie sonst nirgends in der Welt: noch nie hat sich einer über den
Arzt beklagt, der ihn umgebracht hat.»

Läßt man diese satirischen Töne einmal beiseite, dann geht Agrippas
Vorwurf der incertitudo medicinae auf folgendes: Die theoretische Basis
der Medizin sei seit der Antike denkbar unsicher; schon bei den alten Ärzten
streiten ständig die verschiedensten Meinungen gegeneinander — wie bei
den Philosophen. Das führt Agrippa am Beispiel der Samentheorien im
einzelnen aus. Die praktische Medizin ruht ebenfalls auf einer ganz unsicheren
Basis, nämlich auf fallacia experimenta. Den Begriff «experimentum» wird
man hier sowohl als «Erfahrung» wie auch als «Experiment» nehmen
müssen, wie schon im Mittelalter etwa bei Roger Bacon4; zweifellos ist
die letztere Bedeutung gemeint, wenn Agrippa von «experimenta pericu-

3 Ich benutze die Ausgabe Köln 1575, welche unpaginiert ist; daher kann ich nur auf die

Kapitel als Ganzes verweisen.
4 Vgl. dazu H.Fischer, Arzt und Humanismus, Zürich 1962, S. 89.

87



losa» spricht. Aus der Unsicherheit ihrer Basis folgert Agrippa für die
praktische Medizin: «nec quicquam apud eos (sc. medicos) certi, sed omnia pro-
missa eorum nugae volatiles et mera mendacia». Schließlich nimmt Agrippa
noch Chirurgie und Anatomie mit zwei besonderen Vorwürfen aufs Korn:
Ihre Vertreter seien carnifices, ihr Tun sei «blutige Grausamkeit» und
«unfromm».

Die Frage nun, wie die dezidierte Wissenschaftsfeindlichkeit Agrippas
geistesgeschichtlich zu deuten sei, ist erst neuerdings wieder angeschnitten
worden. Rudolf Schmitz schreibt dazu5: «Für viele ist Agrippa... der
Vertreter einer in Deutschland sonst nicht vorkommenden Renaissance
italienischer Prägung Der näherliegende Gedanke, ihn lediglich als Prototyp

der Menschen seiner rheinischen Heimat zu sehen, die Möglichkeit,
deren Spott- und Kritisierlust für die Niederschrift der ,Eitelkeiten'
verantwortlich zu machen, wurde noch nie berücksichtigt. Auf diese Weise
aber wäre man imstande, manches Ungereimte zu erklären.»

Ich glaube, daß eine kurze Analyse der Vorwürfe, die Agrippa der Medizin

macht, ausreicht, um den geschichtlichen Standort der «Eitelkeiten»
einigermaßen zu bestimmen. Nehmen wir zunächst die «Unfrommheit»
(sie gilt bei Agrippa übrigens auch für die Diätetik, wegen ihrer Verzerrung
der gottgeschaffenen Lebensweise): Das ist nicht nur eine traditionelle
Formel, sondern gehört zur geistigen Grundhaltung des Agrippa, die sich
besonders unmißverständlich in der Vorrede zu den «Eitelkeiten» ausdrückt.
Dort wird als Motiv für seine Schrift ausdrücklich nicht Haß, Ehrgeiz oder
ähnliches genannt, sondern der Eindruck, daß «viele sich an die humanae

disciplinae derartig hängen, daß die Kenntnis der Heiligen Schriften (welche
zwar ohne rhetorischen Schmuck, dafür aber auf Tugendübung und reinen
Glauben gegründet sind) nicht nur verschmäht, sondern sogar mit Verachtung

verfolgt wird». Das nennt Agrippa ohne Umschweife ein Abirren von
der Erkenntnis der Wahrheit.

Nachdem wir das gehört haben, werden wir Agrippa nicht mißverstehen,
wenn er sagt, es sei eine impia tyrannis, die Studierenden auf auctores
festzulegen und ihnen damit die Freiheit zu nehmen, von sich aus der Wahrheit
nachzuspüren. Aus dem Zusammenhang gerissen, klingt so etwas wie ein
souveräner Angriff aus humanistischem Geiste gegen die mittelalterliche
scholastische Lehrmethode, und es ist tatsächlich auch ein Angriff dagegen,

5 In seinem Aufsatz «Magie und Substanz bei Agrippa von Nettesheim», Hippokrates 35

(1964) 651.

88



aber eben nicht aus humanistischen Motiven: die Wahrheit - das ist hier
eindeutig Gottes Wort. Agrippa bestätigt uns, es sei eine «arrogans prae-
sumptio», die menschlichen Meinungen - also die gesamte Wissenschaft -
dem Worte Gottes gleichzuachten oder sogar vorzuziehen.

Agrippas Wissenschaftsfeindlichkeit entstammt also seiner religiösen
Haltung. Die Wissenschaften müssen ihm «unsicher», «nichtig» sein, sie können

in nichts anderem als zweifelhaften menschlichen «opiniones» bestehen,
weil sie den Boden der Heiligen Schrift, der Beschäftigung mit Gottes Wort
verlassen haben. Wenn wir nun noch Agrippas weitere Vorwürfe gegen die
Medizin — Grausamkeit und Vertrauen auf trügerische «experimenta» -
zur «Unfrommheit» hinzunehmen, dann liegt der unmittelbare Quellbezirk
seiner Wissenschaftsfeindlichkeit offen: Diese ergibt sich aus seinem christlich

getönten Piatonismus.
Wie uns vor allem 0. Regenbogen gezeigt hat6, sind die Angriffe Pla-

tons gegen die rein empirische Naturwissenschaft ionischer Prägung
bisweilen geradezu in priesterlich herablassendem Ton gehalten. Die Platonische

Ablehnung des Experiments verwendet typischerweise das Wort
arpeß/iovv «martern, foltern, unnütz quälen»; das ist einer der Ursprünge
des späteren «crudelitas »-Vorwurfs gegen Anatomie und Physiologie. Dazu

kommt Piatons Hinweis auf die Unzulänglichkeit menschlicher
Sinneswahrnehmungen und menschlichen Urteilsvermögens und (etwa im Ti-
maios) der Vorwurf, solche empirisch-experimentelle Forschung verkenne
die Grenze zwischen göttlichem und menschlichem Wissen - sie ist also

« unfromm »!
Man sieht, wie Agrippas Vorwürfe, etwas vergröbert, den Platonischen

entsprechen. Er ist Platoniker, und er ist gleichzeitig Christ; das Etikett
«Neuplatonismus» und der Name Marsilio Ficinos werden also mit Recht
bei der Bestimmung von Agrippas geistigem Standort verwendet. Die

Zwiespältigkeit Agrippas, seine Wissenschaftsfeindlicbkeit und dann
wiederum seine überraschende Astrologiegläubigkeit entspricht genau Ficinos

eigener zwiespältiger Haltung etwa gegenüber der Astrologie7. Wir
werden hinzufügen dürfen, daß das alles auch unter der allgemeinen Spannung

zwischen christlichem Glauben und «Renaissance», d.h. Wiedererweckung

der heidnischen Antike, gesehen werden muß. Es gab da zwei ex-

6 Kl. Schriften, München 1961, S. 163-165 (mit den notwendigen Belegen).
7 Dazu K. Sudhoff, Iatromathematiker vornehmlich im 15. und 16. Jahrhundert, Abh.

Gesch. Med.2 (1902) 31 f.

89



treme Gegenpole und dazwischen viele Nuancen. Agrippa hat den Standpunkt

des «radikalen» Christen, das bedeutet der Feindschaft gegen die
Wissenschaft als heidnisches Erbe, eingenommen. Daß andererseits seine

Vorwürfe gegen die Medizin, so grob sie sind, manche mittelalterlichen
und zeitgenössischen Zustände tatsächlich treffen, ist klar. Die maßlose

Ubersteigerung seiner Kritik der Medizin deutet wiederum eigentümlich
auf Moberes (ansonsten viel «säkularisiertere») Ärztekritik voraus (siehe

unten).
Ehe wir nun ein paar Worte zu der weiteren Entwicklung sagen, wollen

wir einen Sprung vorwärts in die Zeit um 1700 tun. Daß der große Boer-
haave seine erste Leydener Rektoratsrede am 8. Februar 1715 über das

Thema «De comparando certo in physicis» gehalten hat (gedruckt im
gleichen Jahr in Leyden bei Peter van der Aa) ist gewiß kein Zufall. Damals

war offenbar wieder ein Übelstand besonders manifest geworden, den Boer-
haave gleich zu Beginn klar konstatiert (S. 2): Die Menschen liebten es,
naturwissenschaftliche Forschung nur theoretisch-spekulativ (sola medita-
tione) zu betreiben und dabei möglichst gleich etwas Endgültiges über die
Grundkräfte des Universums auszusagen. Dieser Hang sei eine corruptela
communis und verursache den meisten Schaden in der Medizin und für
deren aktuelle Aufgaben. «Die Grundkräfte oder -Ursachen der Dinge sind

uns vollkommen verborgen. Wir können nur mit Hilfe der Sinneswahrnehmungen

deren Wirkungen in Erfahrung bringen oder sie mit sicherer
geometrischer Methodik feststellen.» Einige Seiten weiter (S. 6): Wer die prin-
cipia (Boerhaave nennt sie auch causae universales) zu kennen oder erkennen

zu können behauptet, «strebt in ungeheurer, frevelhafter Torheit nach
Gottes Weisheit». Die legitime Aufgabe der Forschung sei es (S. 7—10),

sich wie die alten Philosophen - in einer Linie werden Leukipp, Demokrit,
Gassendi, Descartes und Newton genannt - an das «wahrhaft in Erfahrung

Gebrachte» zu halten, etwa an die Atome, das Leere und das Phänomen

des Gewichts. Damit käme man zwar nicht an die causae universales
heran, aber doch an die causae proximae, d.h. an die den Sinneswahrnehmungen

zugänglichen Wirkungen der «Prinzipien»: «Non ex causa effec-

tum, sed ex hoc aliquid illius subintelligis.»
Hier wollen wir kurz auf Parallelen zu Cabanis' Argumenten8 aufmerksam

machen: Auch Cabanis gibt zu, daß die Grundursachen und -kräfte
(la force spontanee) unbekannt sind und bleiben; auch er begnügt sich mit

8 «Du degre...», S.51f.; siehe Lesky, a.O., S.158.

90



den Wirkungen der cause premiere, und er nennt ebenfalls als legitime
Aufgabe die genaue und ständige Beobachtung der Phänomene (d.h. eben der

Wirkungen); allein darauf gründen sich die Schlußfolgerungen. Boerhaaves

«geometrische Methode» schätzt Cabanis freilich nicht («Du degre...»,
S. 87; vielleicht in Erinnerung an die Auswüchse der sogenannten Iatro-
physik?). Wenn aber Boerhaave in der exakten geometrischen Methode
Sicherheit auch für die Medizin finden wollte, dann ist das nicht nur typisch
für die Zeit um 1700, wo man in allen möglichen natur- und geisteswissenschaftlichen

Bereichen mit «geometrischer Methode» nach Sicherheit
strebte (vgl. Spinozas Ethikl), sondern das knüpft an die Antike an:
Niemand anders als Galen ist es gewesen, dem nach eigenem Bekenntnis
(Scr. minora, II 116f.) die exakte Methode der Geometrie und Arithmetik
aus der lähmenden medizinischen Skepsis seiner Zeit heraushalf. Und die

Unterscheidung der causae proximae von den causae primae oder universales,

die Boerhaave ebenfalls mit Cabanis gemein hat9 Auch sie greift in
die Antike zurück, wo etwa der Begriff des aXxiov JiQOxaxaQXXtxöv bei
stoischen und skeptischen Philosophen und bei Ärzten (vgl. Galens Schrift De
causis procatarcticis) dem nq&xov aixiov des Aristoteles gegenübergestellt
wurde10.

Im übrigen ist es sehr aufschlußreich, wie Boerhaave mit dem Vorwurf
der «Ketzerei», der unfrommen und anmaßenden Einmischung in die
Domäne rein göttlicher Weisheit operiert: Während dieses Platonische
Gegenargument gegen die experimentelle Naturwissenschaft dem christlichen
Neuplatoniker Agrippa als ein tödlicher Pfeil gegen die theoretische Medizin,

vor allem die Anatomie, und damit gegen die gesamte Heilkunde diente,
hat es bei Boerhaave seine Radikalität verloren, und zwar, wie man sieht,
durch die (antike) Unterscheidung verschiedener Ursachengattungen. Es

richtet sich nun nur noch gegen die Erforschung eines bestimmten Bereichs.
Wir fahren nun fort, die Boerhaaveschen Argumente zu referieren (a.O.,

S. 13): Die Existenz des Leeren - d.h. einer der causae proximae — mechanisch

bewiesen zu haben, sei eine große Leistung; aber daraus lasse sich
dessen eigentliches prineipium, also die Ursache für das Leere, kaum
ableiten. Ebenso stehe es mit der Schwerkraft. Boerhaave lobt ausdrücklich

9 Siehe für diesen Lesky, a.O., S.159f.
10 Vgl. auch meinen Beitrag «Funktionelle und deskriptive Anatomie in der Antike», Mitt.

Inst.Gesch.Med. (Kiel) 1963, Heft 2, S.6, und meine Studie «Herophilos und der
Beginn der medizinischen Skepsis», Gesnerus 21 (1964) 4f.

91



diejenigen, die, wie Huygens, Leibniz und Newton, «nicht erröten»,
solche Begrenztheit der Erkenntnismöglichkeiten offen zuzugeben11.

Nachdem er noch einmal das verfehlte Suchen nach den causae primae
gebrandmarkt hat (S. 19: «caecutimus omnes pariter, quoties causas pri-
mas conamur intelligere»), lobt Boerhaave sodann ausführlich die
Detailforschung. Er preist (S. 25) die medizinischen Entdecker von «causae

proximae»: Drelincourt, Harvey, Malpighi, Swammerdam, de Graaf,
Leeuwenhoek. Ein gutes Beispiel für solche Forschung seien die ova; sie

sind so «gewiß» (firmis argumentis adstructa), daß nun keiner mehr an
ihrer Existenz zweifeln könne. Jetzt käme es darauf an, jedes Einzelding
in gleicher Weise zu erforschen (S. 28); nur so ließe sich Gewißheit gewinnen

— nur einzeln würden die Dinge «fido naturae experimento» erkennbar
(S. 29).

Für dieses im vollen Bewußtsein einer naturwissenschaftlichen Krise
entworfene Forschungsprogramm gibt Boerhaave selber konkrete Aufgaben
(S. 30ff.): In der Anatomie sei etwa der Aufbau der Haut weiter zu
untersuchen. Auch sei ein wichtiges Thema der Feinbau und die Physiologie des

Haares (man solle bedenken, wie sehr die Haare offenbar mit dem Körper
zusammenhingen). Von da aus leitet Boerhaave zu letzten zusammenfassenden

Feststellungen über (S. 38ff.): Auch der kleinste Einzelteil des

menschlichen Körpers stünde in so vielfältigen Beziehungen zu allen übrigen

Teilen, daß die Kenntnis der principia universalia (selbst wenn sie

erreichbar wäre) für eine so konkrete Einzelforschung primär gar keinen
Nutzen hätte12. Umgekehrt: Nur von exakt erforschten Einzeldingen aus
könne die «fabrica» sichtbar gemacht werden. Die observatio accurata sei

der wahre Weg. Das gelte genauso wie in der Geometrie und Mathematik:
Descartes habe gerade mit solcher strikten methodischen Beschränkung
die besten Ergebnisse für Geometrie, Mathematik und Mechanik erzielt,
während bezeichnenderweise seine Physik und gar seine Physiologie nichts

taugten, weil er hier nach den «principia» gesucht habe!
Indem Boerhaave so zum Ausgangspunkt zurückkehrt, schließt sich der

Kreis seiner Rede. Wir können nun wenigstens andeutend den Weg markie-

11 Das erinnert daran, daß sich auch Harvey voll bewußt war, man müsse zunächst einfach
die Existenz des großen Kreislaufs (also einer «causa proxima»!) nachweisen (vgl. dazu
meine «Herophilos»-Studie, S.12).

12 Genauso beantwortet Cabanis das Argument, man müsse zuerst die principia universalia

kennen, um medizinische Forschung und Praxis treiben zu können (siehe Lesky,
a.O., S.158). - Vgl. auch unten S.94.

92



ren, der zwischen Agrippa und ihm und zwischen ihm und Cabanis liegt.
Agrippa hatte mit seinem Angriff die Medizin (als eine der scientiae)
schlechthin treffen und erledigen wollen. Wir haben schon festgestellt, daß
das weit übers Ziel hinausschoß. Insofern eignet Agrippas Kritik auch gar
keine effektive Wirkungsmöglichkeit, sondern nur eine charakteristische
geistesgeschichtliche Symptomatik. Und in der Tat: In krassem Gegensatz
zu Agrippas Wissenschaftsfeindlichkeit steht der geradezu hemmungslose
naturwissenschaftliche Optimismus des fortschreitenden 16. Jahrhunderts,
Erfahrung, «experimenta» gelten hier keineswegs als «fallacia». Empirische

Tatsachenforschung, gegründet auf genaue Beobachtung, gewinnt
schon im 16. Jahrhundert, lange vor dem Sensualismus Lockes und Humes,
an Boden. Ein Anzeichen dafür ist die anwachsende «Observationes»-Literatur.

(Wir erinnern nur an Namen wie Falloppio und Platter.) Auch
die Philosophie betritt nun diesen Weg; ein Mann wie Bernardino Tele-
SIO (1508-1588) hat hier mit seiner sensualistisch-empiristischen Grundhaltung

zweifellos eine ähnliche Rolle gespielt wie später Hume13.
Für diese Forschungsrichtung existiert also vom 16. ins 17. Jahrhundert

ein kontinuierlicher Strom, der sich immer breiter entfaltet (Boerhaave
nennt ja selbst die wichtigsten Namen dafür). Die Erfindung des Mikroskops

hat dem natürlich weiteren Vorschub geleistet. Erst durch sie wurde
die «Erforschung der kleinen Form», zu der Boerhaave so eindringlich
aufruft, möglich und reizvoll.

Soviel über die Kontinuität einer auf Einzelforschung ausgerichteten,
sensualistisch bestimmten Naturwissenschaft vom 16. über das 17. ins 18.

Jahrhundert hinein. Wäre nun diese Richtung absolut vorherrschend
gewesen, dann hätte es damals wohl keinen Zweifel an einer «Gewißheit»
gegeben, jedenfalls nicht so, wie wir ihn als Hintergrund zu Boerhaaves Rede

voraussetzen müssen. Was dieser als corruptela communis bezeichnet, war
jedoch offenbar immer weiter als Gegenströmung wirksam: Es ist eben das
alte Suchen nach den Grundprinzipien, den causae primae. Immer wieder
wird dabei die Begrenztheit der menschlichen Erkenntnis schmerzlich
bewußt. Das schafft dann immer von neuem Ungewißheit, Zweifel daran, ob
eine sichere Erkenntnis überhaupt möglich ist, unter Umständen auch eine
totale Skepsis. Für die Medizin erhebt sich etwa immer wieder die Frage:
Können wir überhaupt Medizin treiben, wenn uns die letzten Ursachen des

13 Auf Telesio weist schon Neuburger (in Puschmanns Handbuch, Band II, S. 14) im
gleichen Zusammenhang kurz hin.

93



Krankseins, die Grundprinzipien des Lebens unbekannt sind Und immer
wieder lautete die Antwort des «Positivisten»: Wir braueben die Kenntnis
der causae primae gar nicht, wenn wir uns in der Medizin in Selbstbeschränkung

an das Erfahrbare halten.
Die Reaktionen auf das ständig wiederkehrende Problem der «Gewißheit»

unterscheiden sich letzten Endes nur gradmäßig. Wenn wir uns etwa
Molieres Kritik an der Medizin des 17. Jahrhunderts ansehen (wie sie uns
Temkin 14 analysiert hat), dann geht sie nicht, wie bei Agrippa, von religiösen

Motiven aus - aber ihre Argumentation ist im Grunde die gleiche wie
bei Agrippa, und genau wie dessen Kritik verliert sie im übersteigerten
Anspruch den Boden unter den Füßen. Für beide gilt Temkins Feststellung
(a.O., S. 67): «Was Moliere vollbracht hat, ist eine große Auseinandersetzung

mit einer Form der Medizin seiner Zeit, die sinnlos geworden war
Als er aber weiterging, als er versuchte, die Medizin überhaupt anzugreifen,
...da ist er gescheitert.»

Boerhaaves Rede besaß also ihre volle Aktualität. Seine eigene
Argumentation für die «Gewißheit» hatte, jedenfalls was die Medizin betrifft,
durchaus Vorgänger: Schon Sydenham zum Beispiel, der Zeitgenosse
Molieres, antwortete auf die Zweifel daran, daß man Krankheiten
überhaupt ohne Kenntnis der letzten Ursachen behandeln könne, mit den Worten:

«Nicht mit Hilfe der Kenntnis der Ursachen, sondern mit Hilfe der
Kenntnis einer angemessenen, durch die Erfahrung erhärteten Methode
werden die meisten Krankheiten behandelt» (siehe Temkin, a.O., S. 82).
Aber Boerhaaves im Grunde also gar nicht originelle Rede scheint durch ihre
grundsätzliche, zusammenfassende, auf künftige Aufgaben hindeutende
Behandlung des Themas «Gewißheit in den Naturwissenschaften» das

größte Gewicht unter allen ähnlichen Verlautbarungen zu haben. Sie sah
die Dinge ganz real: Die Erforschung der «kleinen Form», des einzelnen
Teils hatte schon im 17. Jahrhundert die besten Erfolge gezeitigt und
konnte im 18. Jahrhundert, soweit sie sich streng an diese selbstgewählte
Beschränkung hielt, womöglich noch erfolgreicher sein.

Es lohnt, dies noch einen Augenblick lang weiterzuverfolgen: Der Boer-
haaveschen Anregung zur Erforschung des Haares war im 18. Jahrhundert
tatsächlich eine Reihe von Monographien über dieses Thema gefolgt; hier
führte aber doch der Weg von exakter anatomisch-morphologischer For-

14 Studien zum «Sinn»-Begriff in der Medizin, Kyklos II (1929) 66-84 (Moliere und der
Sinn der Medizin im 17. Jahrhundert).

94



schung wieder ab in die Höhen (oder Niederungen) der Spekulation; Boer-
haaves eigentliches Anliegen mißachtend, übersteigerte man dieses Thema
bei weitem in Richtung der causae primae15. Und noch auf etwas anderes

wollen wir aufmerksam machen: Recht eigentlich nach Boerhaaves Rede

kommt die «signa certa »-Literatur in der Medizin in Schwung. Wenn Boer-
haave den Blick der Naturwissenschaftler von den causae primae weg auf
deren elfectus lenken wollte, so manifestieren sich solche effectus ja eben

in nichts anderem als in signa. Lag es nicht also auf der Hand, im Streben
nach der «Gewißheit» nach den «sicheren» unter den Anzeichen zu suchen,
wie es die Antike schon getan hatte Besonders das Problem des Scheintodes

ist im 18. Jahrhundert unter diesem Aspekt bemerkenswert häufig
untersucht worden16. Auch hier geht es freilich von anfänglichem Optimismus

bis zu fast vollständiger Skepsis, wie sie sich etwa in K. Himlys Com-

mentatio super mortis historiam, causas et signa 1794 — wenige Jahre vor
Cabanis' berühmter Schrift! — äußert.

Noch ein weiterer Hinweis zum 18.Jahrhundert: Wie Boerhaave die

«certitudo» im Rahmen der gesamten Naturwissenschaft für die theoretische

Medizin abgehandelt und in ihren Grenzen klargestellt hatte, so setzt
sich sein Zeitgenosse Friedrich Hoffmann in der Medicina rationalis
systematica (beginnt Halle 1718 zu erscheinen) für die praktisch-klinische
Medizin mit diesem Problem weiter auseinander. Für ihn beruht (siehe die

«Prolegomena» zum 2.Band der Medicina rationalis systematica) die
«certitudo artis nostrae» auf der genauen Kenntnis des lebenden und gesunden

Körpers, also auf der Physiologie; die «vera pathologia» habe zwei Fundamente,

nämlich die auf striktester Beobachtung gegründete «historia»
sämtlicher Krankheiten und die Kenntnis der Struktur und der Vorgänge
im normalen Körper. Feinde der medizinischen «Sicherheit» seien die

Hypothesen oder «opiniones» sowie die Fülle der verschiedenen «Sekten»
(man erinnere sich an die gleichen Vorwürfe Agrippas). Ein wichtiges
Problem der Physiologie ist auch für Hoffmann die Kenntnis gewisser «certi
indices», vor allem derer des Todes.

Wenn man den langen Kampf um eine «Gewißheit der Heilkunde» -
oder was das gleiche ist: die Geschichte der medizinischen Skepsis — in ex-

15 Ich habe das von meiner Schülerin M. Fensch in einer Dissertation Die monographische

Behandlung des Themas fHaar' in der medizinischen Literatur des 18. und beginnenden
19. Jahrhunderts (Kiel 1965) untersuchen lassen.

18 Ich beziehe mich hier auf die von mir angeregte Dissertation Scheintod als medizinisches

Problem im 18. Jahrhundert von M.Augener, Kiel 1966.

95



tenso darstellen will, wird man sich vor allem zweier Tatsachen immer
bewußt bleiben müssen. Das eine sind die ungebrochene Tradition dieses

Kampfes und die im Grunde immer gleichbleibenden Reaktionen auf eine
immer gleiche geistige Konfliktsituation. Und das andere ist die Tatsache,
daß es verschiedene Positionen in diesem Kampfe gibt, die in ihrer Physiognomie

und ihrer Bedingtheit klar herausgearbeitet werden müssen. Das
letztere haben wir hier in aller Vorläufigkeit an zwei charakteristischen
Persönlichkeiten versucht. Die negative Position, bei uns markiert durch
Agrippa von Nettesheim, müßte jetzt noch weiter gekennzeichnet werden.
Auch im 16. Jahrhundert stand ja Agrippa nicht ganz allein, wenn wir nur
an den Arzt-Philosophen Francisco Sanchez und seine Abhandlung
«... quod nihil scitur» (Lyon 1581) denken. Auch der positive Standpunkt
müßte ausführlicher umrissen werden; hier wäre etwa die Rolle Telesios im
16. und 17. Jahrhundert zu verfolgen. Ferner müßte untersucht werden,
ob und wie sowohl die «Positivisten» wie die «Negativisten» zur Religion
stehen, ob beispielsweise Boerhaaves Appell zur Erforschung der kleinen,
ja der «verachteten» Dinge (Haut und Haar) mit seinem Pietismus
zusammenhängt. Schließlich wäre die jeweilige Geltung der Mathematik und
Geometrie als methodisches Modell bei den betreffenden Medizinern in
Betracht zu ziehen. Genug, wenn wir hier fürs erste zwei gegensätzliche
Positionen als solche fixiert und mit ihren Argumenten in einigen wesentlichen
Punkten verdeutlicht haben. Mögen Berufenere hier weiterbauen.

96


	Agrippa und Boerhaave : zwei Positionen im Ringen um die certitudo medicinae

