Zeitschrift: Gesnerus : Swiss Journal of the history of medicine and sciences
Herausgeber: Swiss Society of the History of Medicine and Sciences

Band: 23 (1966)

Heft: 1-2

Artikel: James Hutton und die Ewigkeit der Welt
Autor: Hooykaas, R.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-520722

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-520722
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

James Hutton und die Ewigkeit der Welt

VYon R. Hooykaas, Amsterdam

Die Veroffentlichung der Vortrige im Jahre 1788, welche der schottische
Arzt James Hurron vor der Royal Society of Edinburgh (1785) uber « The
Theory of the Earth» gehalten hatte, hat vor allem durch seine Aussage,
dal wir in der Erdkruste «keine Spur von einem Anfang, keine Aussicht
auf ein Ende finden konnen», Anstof} erregt. Hier wurde, so meinte man,
die Schépfungslehre verneint und dadurch die Grundlage der Religion un-
tergraben. Zudem stand seine Auffassung der Verinderungen in der Erd-
kruste in schroffem Gegensatz zu dem gerade aufkommenden Gedanken,
daB nicht nur das erste Buch der Bibel, sondern auch die paldontologischen
Untersuchungen lehren, dafl die Erde eine Geschichte hat und von einem
Anfang her einem Endzustand zustrebt. Huttons sich immer wiederholende
Kreisldufe bedeuteten demgegeniiber eine Enthistorisierung der geologi-
schen Ereignissel.

Einer der eifrigsten Gegner Huttons, der irische Geologe und Chemiker
RicaarD KirwaN, hatte ihn beschuldigt, dal er die Ewigkeit der Welt
lehre und ein Atheist sei. Wer Huttons Werk liest, wird sich iiber eine so
ungereimte Beschuldigung wundern. Man sollte aber bedenken, daB} kurz
vorher zwei Biichlein des englischen Arztes GEORGE HoccArT TouLMmIN
(1780, 1783) erschienen waren?, in welchen dhnliche geologische Ideen mit
einer ausgesprochen atheistischen und materialistischen Metaphysik ver-
bunden waren.

Wie die Titel seiner Biicher anzeigen, hatte Toulmin die Ewigkeit der
Welt verkiindet. Der Gedanke, dafl die Welt nur einige wenige Jahrtau-
sende bestehe, wird von ihm mit der groBten Verachtung zuriickgewiesen
als «gothischer» und «ungebildeter Barbarismus»?® und «abergliubische
Torheit» der «eitlen und abergliubischen Bewohner des westlichen Halb-
rundes». Wer die Ewigkeit der Welt leugnet, gehort nach Toulmin zu den
«immerwihrenden Feinden des gesunden Menschenverstandes» nicht nur

1 R.Hoovxkaas, Der Aktualismus in Natur und Geschichte, Gesnerus 22 (1965) 1-16.

? G.H.TouLMIN, The Antiquity and Duration of the World, London 1780 (weiter angedeu-
tet als T.I); The Eternity of the World, London 1785. Spéter erschien noch: The Eternity
of the Universe, London 1789 (weiter angedeutet als T.III).

3 Man sehe z.B. T.1, S. 183-185.

515



in der Wissenschaft, sondern sehr oft auch in der wahren Tugend und Sitt-
lichkeit4.

Die Lehre von der Ewigkeit der Welt wird von Toulmin verbunden mit
der aktualistischen Methode und der geologischen Uniformitit. Es gibt
nach ihm nur «solche Verdnderungen wie sie gewesen sind, noch sind und
immer sein werden».’ Die Langsamkeit® und die Kontinuitit der Verdnde-
rungen, die Abwechslung von Meeren und Kontinenten im Lauf der Zeit”,
der Gedanke, dafl «eine fortwidhrende Abnutzung in jedem Teil notwendig
ist fur die Wiederherstellung des Ganzen»,® all dieses Gedankengut, dem
man bei Hutton wiederbegegnet, findet sich schon deutlich in Toulmins
uniformitarischer Theorie.

Die Idee der Progression ist ihm ganz fremd, da alles Geschehen in einem
geschlossenen Kreis stattfindet: «im Kreis der Existenz suchen wir ver-
gebens nach dem Anfang der Dinge»; immer hat es eine Aufeinanderfolge
der Ereignisse gegeben, einigermafen &hnlich dem, was immerfort beob-
achtet wird».?

Auch die Pflanzen und Tiere haben sich nicht gedndert: die Arten sind
immer dieselben, die Charaktere der Spezies #ndern sich nur innerhalb
enger Grenzen. « Wenn es notwendig wire, dal Welten, Pflanzen und Tiere
bestehen sollen, warum dann nicht immer ?»10 Selbst das Aussterben eini-
ger Arten wird als fraglich hingestellt: es gibt noch so viele unzugéngliche
Gebiete, wo sie fortleben konnen, und vielleicht sind sie gréfler oder kleiner
geworden, so dafl wir die Artgleichheit mit ihren fossilen Vorfahren nicht
wiedererkennen 1,

Sogar die Menschen sind ewig dagewesen; ihre Zahl hat sich nicht wesent-
lich gedndert. Und, obschon Toulmin die charakteristische Selbstzufrieden-
heit mit ihrem eigenen Fortschritt der Aufklirung des 18.Jahrhunderts
teilt, hat er doch diesen Fortschrittsgedanken relativiert, indem er glaubt,
daf auch die Zivilisationen auf- und niedergehen!

¢ T.1, S. 103.

5 T.1, S. 135; auch T.III, S. 144.

8 T.I, S. 141; vgl. T.1I1, S. 184, 187.
7 T.1, S. 134.

8 T.1I, S. 197.

% T.1, S. 185, 186, vgl. ITI, S. 219.

1o T.1, S. 191; vgl. 111, S.102, 233.

1 T.III, S. 103, 104.

12 7111, S. 52.

56



" Toulmins Unterstiitzung seiner Behauptungen durch geologische und be-
sonders durch paliontologische Tatsachen ist sehr schwach. Die Geologen
der niichsten Jahrzehnte (Hutton inbegriffen) kannten nur rezente mensch-
liche Fossilien, und begreiflicherweise folgerten sie daraus die rezente Ent-
stechung des Menschen. Toulmin aber, der a priori entgegengesetzter Mei-
nung war, behauptete, ohne sich um Belege zu kiitmmern, dafl man iiberall
in der Welt menschliche Uberreste findet und daB es keine Gesteine ohne
Fossilien von Fischen und Pflanzen gibt!3. Die Spezies Mensch hat nicht
nur ewig bestanden, sondern wird auch ewig bestehen!?.

Im Unterschied zu Hutton, der sich nur auf Argumente aus der Natur
berufen will, hat Toulmin sich nicht gescheut, in rationalistischer Weise
die Vernunfi als geniigende Begriindung vorzustellen. Anzunehmen, daf}
die Welt bestanden habe ohne wahrgenommen zu werden («in unobserved
confusion»), ist die «unnatiirlichste von allen Annahmen»,!® und es ist
«in keiner Weise verniinftig vorauszusetzen, dal die Menschheit merklich
zahlreicher gewesen sei in einer Epoche als in der anderen».1® In einer spi-
teren Arbeit weist er darauf hin, dal} «die Kraft des abstrakten Risonne-
ments und das Vermogen des menschlichen Intellekts, seiner eigenen freien
Téatigkeit uiberlassen», schon geniigten, um ohne Stiitze durch Tatsachen
die griechischen und réomischen Philosophen zu iiberzeugen, dafl die Welt
keinen Anfang und kein Ende hat, und daf} alle Dinge ewig sind und in sich
selbst bestehen!’. Es ist auch merkwiurdig, daB} er genau wie PLATO und
ARiSTOTELES die individuelle Unvergianglichkeit fir die Himmelskorper
betont und fir die Lebewesen!® und ihre Komponenten die nur spezifische.

Den teleologischen Anschauungen steht Toulmin feindlich gegeniiber. Er
spricht von der «undistinguished mass of people», die meint, da} jedes
Ding «fiir unseren persénlichen Gebrauch und unsere Bequemlichkeit er-
schaffen worden ist», und die die Welt in dem Irrlicht «eines Hauses, aus-
geriistet fur die allgemeine Erhaltung von tierischem und pflanzlichem
Leben»,'® betrachtet hat.

13 T.1, S.98; T.III, S. 108.

14 T.1,S.120; T.III, S. 130.

B T.1, S. 963 vgl. T.II1, S. 101.
16 T.1, S. 97.

17 T.1I1, S. 82.

18 T 1II, S. 99-100.

13 T.1, S. 190; vgl. T.I11, S. 224.

57



Fiir Toulmin ist die «unfehlbare Uniformitit der Natur»2? eine Folge der
immanenten Weltordnung selbst: « Wie unvertriglich mit der Vernunft ist
es zu glauben, daf} die Natur, deren Wirksamkeit mit Weisheit und Folge-
richtigkeit geprédgt ist, ihrer eigenen Existenz einen verhingnisvellen
Schlag versetzen und sich selbst in der Vernichtung und Zerstérung der
Lebewelt gewissermallen ausldschen sollte.»2! Toulmin findet es denn auch
«viel leichter anzunehmen, daf3 die Dinge existieren wie sie sind, und ewige
Ordnung in sich selbst enthalten, als die Zuflucht zu erhabeneren Ursachen
zu nehmen ... Warum sollen wir der Natur keine Ewigkeit zugestehen ?» 22

Toulmins unbegrenzte Arroganz wird bestimmt nicht dazu beigetragen
haben, seine Schriften bei denen beliebt zu machen, die er noch zu uberzeu-
gen hatte. Sein unverbliimter Atheismus und seine kaum verhiillte Ableh-
nung des Konigtums werden wohl die Tiiren vollends zugeschlagen haben.
Die Kénige und Staatsminner, die den Aberglauben (die Kirche) schiitzen,
sind nach ihm «blind fiir die wirklichen Interessen der Gesellschaft; sie
zeigen sich als Tyrannen oder als gothische Herrscher der Menschheit».?

Es ist klar, daB, selbst wenn Hutton (wie angenommen wurde)2* von
Toulmin beeinflullt war, er keine Lust haben konnte, einen solchen Vor-
liufer anzuerkennen. Aber es gibt wichtigere Griinde als den guten Ruf,
warum Hutton nicht auf Toulmin zuriickgehen konnte. Toulmin hatte die
Schopfungstat Gottes und sogar die Existenz Gottes und jede Teleologie
als Anthropomorphismus und Barbarei zuriickgewiesen; Hutton machte
demgegeniiber aus der Voraussetzung der Existenz Gottes und der plan-
mifigen Schopfung der Welt das Herzstiick seiner Lehre und stellte sich
so an die Seite der «undistinguished mass of people», die nach Toulmin
noch in Barbarei befangen war.

GewiB, auch Huttons Theorie war im Grunde «unhistorisch» und hatte
den Kontinuititsgedanken und den Aktualismus als Grundlagen. Es wer-
den geologische Zyklen angenommen, in welchen Ozeane und Kontinente
ihren Platz wechseln, wobei aber der globale Zustand derselbe bleibt. Das-
selbe gilt nach Hutton von den palidontologischen Funden: es gibt biswei-
len Unterschiede zwischen fossilen und rezenten Spezies, aber das sind

2 T.1, S. 194.

21 T.1, S. 196.

22 T.1, S. 198-199.

= T,1, S. 181; vgl. T.IIL, S. 214.

24§, 1, ToMKEIEFF in Proc.R.S. Edinburgh 63 B (1948-1949), IV, S. 398.

58



«keine grofleren Unterschiede als sie vielleicht innerhalb derselben Art in
verschiedenen Teilen der Welt gefunden werden».?> Nur fiir die Spezies
«Mensch» gibt es nach ihm — und hier steht er wieder Toulmin gegeniiber —
keine Andeutung eines hohen Alters?S.

Fiir ihn waren diese Daten nicht ein Beweis der Nichtexistenz Gottes,
sondern gerade der gottlichen Weisheit und Fiirsorge. Die geologische For-
schung wird uns «zur Anerkennung einer Ordnung fithren, die der gottli-
chen Weisheit nicht unwiirdig ist, dies an einem Gegenstand, der, von einem
anderen Standpunkt, das Werk des Zufalls oder der absoluten Unordnung
und Verwirrung ist».2? Hutton weist hier den Atheismus zuriick, der, sei-
ner Meinung nach, das Chaos einschliet. Welche Einfliisse auch auf Hutton
gewirkt haben mogen, hier steht er Toulmin schnurgerade gegeniiber.

Noch deutlicher wird dies in seinen teleologischen und sogar anthropo-
zentrischen Ansichten. « Der Erdball ist», so sagt er, «augenscheinlich fiir
den Menschen gemacht worden ... Er allein ist imstande, die Natur dieser
Welt zu erkennen, die er deshalb kraft seines eigenen Rechts besitzt.»?8
Berge und Tiler sind da «zum Nutzen der Pflanzen und Tiere» und «zur
Betrachtung fiir den Menschen».?? Wie sehr Hutton auch immer den Kos-
mogonisten gegeniiber nach Erklirungen durch «natiirliche», mechanische
und chemische, gewohnliche Wirkursachen sucht, diese werden unter die
hoheren Zweckursachen gestellt. Er will immer wieder beweisen, dal} die
geologischen Krifte «mit Weisheit dem Zweck, zu welchem sie gebraucht
werden, angepalit sind».3® (Das Ziel einer «bewohnbaren Welt»,3! einer
Welt, «die besonders den Zielen des Menschen angepalit ist».)3? Er ver-
gleicht diese Welt in ihrer Planmifigkeit3® mit einer Maschine, oder, bes-
ser noch, mit einem lebendigen Organismus, «der eine solche Konstitution
besitzt, daf} die notwendige Abnutzung der Maschine in natiirlicher Weise

5 J.HuttoN, Theory of the Earth, or an Investigation of the Laws observable in the Com-
position, Dissolution and Restoration of Land upon the Globe, Trans.R. S. Edinburgh I
(1788) 209-304, 290.

26 Hutron (1788), S. 217.

27 HUTTON, op.cit. S. 210.

28 op.cit., 216-2117.

2 op.cit., S. 286.

30 op.cit., S.213.

3 op.cit., S.207, 210, 211, 214, 215, 275, 294, 302, 303.

32 op.cit., S.294.

33 op.cit., S. 210, 215.



wiederhergestellt wird».3¢ In der Okonomie der Welt, die auf die Erhaltung
der Lebewesen eingestellt ist3%, sind alle Dinge mit solcher Weisheit geord-
net, daf} «die Zerstorung des einen Kontinents nicht geschieht ohne die Er-
neuerung der Erde in der Hervorbringung eines anderen».36

Huttons Uniformitarismus steht also auf teleologischer und religioser
Grundlage; alles ist aufs beste gemacht, und auch die organische Welt war
«mit aller Weisheit» geplant®’, so daf} eine Evolution, ein Prinzip der Ver-
vollkommnung, in seinem System ausgeschlossen wird. Vielleicht mag es
so sein, daf}, wie man gegen uns bemerkt hat3, Huttons Geologie ohne
seine Teleologie dieselbe gewesen sein konnte, aber es ist gewill, dafl er
selbst die teleologischen Argumente mehrmals zur Befestigung und Priifung
der «wissenschaftlichen» Argumente® und zur Widerlegung anderer Auf-
fassungen gebraucht 40,

Der Uniformitarismus ist fiir Hutton nicht nur ein wissenschaftlicher,
sondern auch ein religigser (deistischer) Standpunkt; er ist identisch mit
Ordnung und RegelmiBigkeit4l, Er meint, daf die geologische Forschung
den Menschen gliicklich mache « durch das Hervortreten von Weisheit und
Wohlwollen im Plane», anstatt in dem Schépfer der Natur «etwas von
jener Unvollkommenheit vermuten zu lassen, die der Mensch in sich selbst
findet».4> Hier nimmt Hutton deutlich Stellung gegen jede Auffassung,
die, wie die des Toulmin, meint, daBl mit der Teleologie der Mensch einen
Gott nach eigenem Bilde erschaffen hat; zu gleicher Zeit weist er auch den
Standpunkt der damaligen theologischen Orthoedoxie zuriick.

34 op.cit., S.216; vgl. Theory of the Earth (1795) II, S.562.

% op.cit., S.275.

38 op.cit., S.294.

37 op.cit., S.287.

3 Professor A.I.RavikovicH (Geol. Inst.Akad. Wiss. URSSA) in einem Artikel iiber R.
Hoovxaas, The Principle of Uniformity in Geology, Biology and Theology (Leiden
19597, 1963%) meint, dafl Huttons teleologische Aussagen «nicht organisch verbunden
worden sind mit seinen geologischen Ideen und als allgemeine Erklirungen aufgefafit
wurden», Voprosy estestvoznania i tekhniki 19 (1965) 165-169. Hutton selber sagt aber,
daB, um das wahre System der Erde zu entdecken, wir mit Hilfe der Zweckursachen jede
Theorie, welche Wirkursachen der physischen Phiinomene angibt, untersuchen sollen
(Hutton Band II, S. 548, und Band I, S. 275, 278).

39 HuTTON, op.cit., S. 287, 265, 216.

10 ¢op.cit., S.265, 275, 276, Theory of the Earth (1795) I, S. 272.

41 op.cit., S. 285.

42 op.cit., S. 286.

60



In seinem dritten und letzten Werk (1789) ist Toulmin nicht weniger
anti-teleologisch und a-theistisch als in seinen fritheren Schriften®. Er hat
Huttons Edinburger Vortrag (1788) gelesen, aber sich nicht durch ihn be-
einflussen lassen. Man soll nicht, so sagt er, weil die Anpassung der Mittel
in der Natur so sehr den Werken menschlicher Planung und Weisheit dhn-
lich ist, auch eine Ursache, die dem Menschen dhnlich ist, annehmen4;
das Weltall selbst mit allem, was darin ist, ist die hochste Vernunft%; es
gibt keine auBlerweltliche Planung oder Intelligenz. Es ist leichter, die
ewige Ordnung ins Weltall selbst zu versetzen, als zu Personifikationen un-
serer eigenen Vermogen und unserer Gefithle Zuflucht zu nehmen?’. Das
transzendent Grofle, Michtige und Gute ist das Weltall selbst S,

Dem huttonischen Plutonismus steht Toulmin in der einzigen Passage,
wo er Huttons Namen erwihnt, mit Reserve gegeniiber: «Er breitet viel-
leicht den EinfluB} des Feuers zu sehr aus», sagt er mit Recht, aber «er
nimmt die Meinungen an, die ich so lange einzufithren versucht habe be-
treffend die abwechselnde Zerstérung und Erneuerung der Fossilien oder
der Substanzen, die die Welt zusammensetzen, und er bemerkt verniinfti-
gerweise, dal}, weil die Welten so langsam und abwechselnd zerstért und
wieder hervorgebracht werden, es keine Spur ven einem Anfang, keine Aus-
sicht auf ein Ende geben konne.»%°

Es ist klar, dafl Toulmin hier Hutton fiir sich in Anspruch nimmt. Aber
zu Unrecht, denn Huttons Aussage zielte nicht, wie die Toulminsche auf
die Verneinung der Schiopfungstat und der Existenz Gottes und der Teleo-
logie hin. Dieser Beifall seitens eines Atheisten konnte das Miflverstindnis
von Huttons Absichten seitens der Orthodoxie nur verstirken.

4 Nach ToMKEIEFF, l.c., wurde TourMINs Buch veréffentlicht «under three different titles
in 1780, 1783 and 1783, the last edition appearing in the year that Hutton’s paper on his
Theory of the Earth was read in the Royal Society of Edinburgh». Obwohl gro3e Frag-
mente iibernommen werden, handelt es sich hier doch um drei verschiedene Biicher, von
welchen das dritte nicht 1785, sondern 1789, also sogar nach der Publikation (1788) von
Huttons groflem Beitrag, erschien. Auch Tomkeieffs Wiedergabe der Titel ist nicht kor-
rekt.

44 T.II1, S. 225-226.

4 T.III, S. 226, 229.

46 T.III, S. 232.

47 T.III, S. 236.

48 T.III, S.241.

4 T.III, S. 204, Note.

61



Andererseits aber hat Hutton in seinem groflen Werke, das auch den
Titel Theory of the Earth (1795) tragt, Toulmins Schriften keine einzige
Zeile gewidmet. Wohl hat er sich gegen Kirwans Beschuldigungen vertei-
digt5°. Mit Recht stellt er die Frage: « Weil wir keinen Anfang der erschaf-
fenen Dinge sehen, miissen wir daraus schlieen, daB die Dinge, die wir
sehen, immer dagewesen sind oder ohne Ursache sind ?»5! Schon in der er-
sten, sehr kurzen Skizze seiner Theory of the Earth hatte er gesagt: «in Be-
zug auf menschliche Wahrnehmungen hat diese Welt weder einen Anfang
noch ein Ende»3?; in der grofleren Publikation von 1788 sagte er: « Wir fin-
den keine Spur von einem Anfang»,5% und jetzt, 1795, wird das wiederholt 4.
Er stellt seine Ansicht den Spekulationen der Kosmogonisten gegeniiber,
indem er betont, daf} wir keine Spur von einem Anfang finden kénnen, und
den Spekulationen Toulmins, indem er nicht sagt, dafl es keinen Anfang
gebe. Er wollte seine Theorie der Natur nur auf von der Natur gegebene
Tatsachen griinden®: in der Natur aber konnte er keine Spur von einem
Anfang finden; wenn wir nicht weiter in die Natur zuriicksehen kénnen,
haben wir noch nicht den Anfang der Zeit erreicht, sondern nur die Grenze
unserer zuriickschauenden Ubersicht von den Vorgiingen, die in der Zeit ge-
schehen und «von der héchsten Intelligenz geleitet wurden».5¢ Er ist Aktua-
list, das heif3t er will nur von dem ausgehen, was erin der Natur vor Augen hat:
die Zweckmifigkeit und nicht die Schépfungsgeschichte. Aber diese Zweck-
miiBigkeit ist Resultat einer Schépfung, «der Absicht jenes Geistes, der die
Materie dieser Erde bildete».3” Das heilt also nicht, da} er meinte, dal}
dort keine anderen Spuren von Gottes Wirksamkeit zu finden seien. Er laBt
sogleich darauf folgen: «Meine vornehmste Sorge war zu zeigen, wie der
Bau dieser Welt mit Weisheit geplant ist.» Er habe dies nicht auf Grund

50 J.HurtoN, Theory of the Earth, with Proofs and Illustrations, Edinburgh 1795, 2 Biinde;
Band I, S. 221,

51 HuTtTON, Theory of the Earth (1795), Band I, S.222.

52 J,HutToN, Abstract of a dissertation read in the R.S. of Edinburgh...concerning the
System of the Earth, its duration and stability (1785) (republ. by V.A.EYLES in Proc.
R.S. Edinburgh 63 B (1948-1949), pp.380-382). Der Titel konnte vielleicht auf Toul-
mins schon erschienenes erstes Werk anspielen.

5 Hurron (1788) S. 304.

5 Hurron (1795) I, S. 200.

% Hurron (1795) I, S. 221.

% Hurron (1795) I, S. 223.

5 Hurron (1795) 11, S. 551.

62



bloBer Meinung getan, sondern indem er beweise, dal die Erde tatsiichlich
ihrem Ziel, der Erhaltung des tierischen Lebens, geniigt. Dies wird dann in
seinem Buch hundertfach bestitigt, denn immer wieder wird darauf hinge-
wiesen, daf} die geologischen Ereignisse (Humusbildung, Vulkanismus usw.)
alle dazu vorbestimmt sind, die Welt zum Wohnsitz der Tiere und beson-
ders des Menschen zu machen.

Obschon Hutton die geologischen Vorginge immer auf mechanische und
physiko-chemische Ursachen zuriickfiihrt und seine Theorie deshalb auf
Wirkursachen (causae efficientes) gegriindet ist, hat er daneben immer fiir
jedes Phinomen die Zweckursachen (causae finales) anzugeben versucht.
Er fiigt denn auch hinzu: «Hier gibt es eine Welt, die nicht ewig ist, aber
die als Folge von Weisheit und Planung zu betrachten ist.»% Was die Zu-
kunft anbelangt, fragt er, wie es moglich sein kénnte, das Ende eines wei-
sen Systems zu sehen, das so ausgezeichnet die wohlwollende Absicht seines
Machers erfiillt, indem es die Tiere erhilt und den Menschen intellektuelles
Glick darbietet®®, .

Hutton meinte, dafl nur ein Gebidude, das ewig dauern kénne, weil es
vollkommen und selbstregenerierend sei, der Weisheit eines allmichtigen
Schopfers gebiihre. In diese deistische Auffassung pafite denn auch kein
Entwicklungsgedanke: nicht weil « Entwicklung» auf einen Anfang hin-
weisen konnte (denn dall es einen Anfang gibt, glaubte er selbst wohl),
aber weil « Entwicklung» ein Fortschreiten von geringerer zu hoherer Voll-
kommenheit bedeutet und eine unvollkommene anfingliche Schopfung des
Schépfers unwiirdig sein wiirde. Zu den deutlichen Spuren von Planung,
die auf einen Schopfer hinweisen, gehort offensichtlich auch, dal keine
Spur von einem Schépfungsakt zu finden ist; eine wirklich zweckmaiBige
und vollkommene Schopfung zeigt keine Spur von einem weniger vollkom-
menen Anfang. Aber wenn wir sagen, dal dies in Huttons Naturbild a
priori hineinpalBit, sollen wir zugleich bedenken, dafl er selbst meinte, die
ZweckmifBigkeit a posteriori feststellen zu koénnen. Er sagt, dafl er «die
Macht und Weisheit des Schopfers» mit Hilfe seiner Geologie aus der Welt
herausgelesen hat.

Rev. Joun PLAYFAIR iibertrieb also nicht, als er betonte, da} fiir Hutton
die Entdeckung der Beispiele von PlanmifBigkeit im Weltbau «das wert-
vollste Ergebnis seines geologischen Systems» war («die Teile, welche er

% Hurron (1795) I, S. 223.
5% Hurron (1795) I, S. 224.

63



mit dem groBten Entziicken betrachtete»), und dall er diesen Beitrag zu
«unserer Erkenntnis der Zweckursachen» héher schitze, als den physikali-
schen Inhalt seiner Theorie®. Er verteidigte seinen Freund gegen den Ver-
dacht, dal} er eine Schopfungstat verneint habe; die Aussage, dafl wir keine
«Marke» von Anfang oder Ende sehen, ist ganz verschieden von der Aus-
sage, dal} die Welt keinen Anfang oder Ende habe, denn dies wiirde «eine
anmaflende und unbeweisbare Behauptung sein, fiir die man niemals einen
Grund aus Erfahrung oder Analogie finden kann».%!

Huttons System wurde aber bald von vielen mit den Spekulationen der
Kosmogonisten (die er bekdmpft hatte) zusammengeworfen und als vor-
eilig verurteilt. Unter den Gegnern geologischer Systeme im allgemeinen
und des Huttonschen Systems im besonderen hat aber Joan Kipp, Profes-
sor der Mineralogie und spéter der Chemie und Medizin in Oxford, die gegen
Hutton gerichtete Beschuldigung des Atheismus zuriickgewiesen. Hutton
habe mehrmals die gottliche Weisheit in der Planung des Weltbaus demon-
striert und auf die Zweckursachen hingewiesen, und seine These, daf} in
den Erdschichten keine Spur von einem Anfang ist und kein Hinweis auf
ein Ende, schlieft die Annahme einer urspriinglichen Schopfungstat und
einer schlieBlichen Vernichtung nicht aus; man sieht ja auch in den Bewe-
gungen der Himmelskorper keine Spur von einem Anfang und kein Zeichen
von einem Ende, aber daraus geht nicht hervor, daf} sie keinen Anfang und
kein Ende haben: im Gegenteil, die Harmonie ihrer Bewegungen weist
darauf hin, daf} sie Effekte der Wirkung eines verniinftigen Schopfers
seien®2. (Auch Hutton und Playfair haben die geologische Uniformitit mit
der astronomischen Uniformitit verglichen und dazu die Unveranderlich-
keit der Pflanzen- und Tierarten, in welchen wir auch keinen Anfang und
kein Ende entdecken)%3.

Der nicht weniger als Playfair und Kidd theologisch orthodoxe Professor
der Geologie in Oxford, Rev. WiLLiaM BUCKLAND, aber sagte in seiner An-
trittsvorlesung (1819), dal es eine Periode gegeben hat, in welcher die
Erde unbewohnbar war und dafl damit die Hypothese der ewigen Auf-
einanderfolge der Ursachen abgelehnt sei. Wenn es eine Periode ohne Lebe-

60 J.PLAYFAIR, Illustrations of the Huttonian Theory, Edinburgh 1802; zit. nach The Works
of John Playfair, Band I, Edinburgh 1822; I, S. 132-133.

61 PLAYFAIR, op.cit. I, S. 131.

82 J.K1pD, Geological Essay on the imperfect evidence in support of a Theory of the Earth, etc.,
Oxford 1815, S. 4.

63 PLAYFAIR, op.cit., I 130; HurTron (1795), I 281.

64



wesen gab, miissen diese einen Anfang gehabt haben, und dieser kann nur
in dem Willen eines verniinftigen Schiopfers gefunden werden %4.

Es scheint, als ob Buckland hier auf Leute wie Toulmin anspielt, denn
Hutton lehrte gewil} keine «ewige Aufeinanderfolge». Aber Buckland sagt
auch: « Wenn einige geologische Autoren in spéterer Zeit gesagt haben, in
der Erde nichts als die Zeichen einer unendlichen Reihe von Umwilzungen
zu sehen, ohne die Spuren eines Anfangs», kann man entgegnen, daf} solche
Ansichten sich nur bei Autoren finden, die sich angemaft haben, Theorien
der Erde in der Kindheit der Wissenschaft zusammenzustellen, bevor eine
geniigende Anzahl von Tatsachen gesammelt worden war®. Dies konnte
besser auf Hutton passen (der in den Augen vieler Zeitgenossen nur ein
Systemmacher war und dessen Wort «vestige» hier iibernommen wird).

In einer spdteren Schrift geht Buckland noch weiter: die paldontologi-
schen Funde sprechen gegen die Theorie von der Bildung der rezenten
Spezies durch « Entwicklung» oder « Transmutation» (Lamarck) und gegen
die Theorie der «ewigen Aufeinanderfolge aus vorausgegangenen Indivi-
duen derselben Spezies, ohne einige Evidenz eines Anfangs oder Aussicht
auf ein Ende».%% Der Wortlaut lit keinen Zweifel, dafl mit der letzteren
Theorie Huttons a-historische Ansicht gemeint ist. Selbstversténdlich aber
spielt in Bucklands « Progressionismus» die Teleologie eine ebenso wichtige
Rolle als in Huttons Uniformitarismus®7.

LyEeLL hat ganz entschieden (noch 1868) fir Huttons teleologische Inter-
pretation in der Geologie Partei ergriffen®. Auch in seiner uniformitaristi-
schen « Geschichte» der Erde hat er immer daran festgehalten, daB} es keine
Spur von einem Anfang und keine Aussicht auf ein Ende gibt, und auch er
meint trotzdem, daf dies kein Argument fir die Ewigkeit der Welt ist und
daf deutliche Spuren géttlicher Planung in den geologischen Vorgingen
zu bemerken sind %9, ,

Sobald «Atheismus» nicht mehr fiir einen moralischen Fleck galt, son-
dern von vielen eher fiir eine Tugend eines Wissenschaftlers gehalten wurde,

8 W.BuckLAND, Vindiciae Geologicae, Oxford 1820, S. 21.

8 W.BuckLAND, Vindiciae Geologicae, S. 21-22.

8 W.BUCKLAND, Geology and Mineralogy considered with reference to Natural Theology,
Band I, London 1836, S. 585; auch S.54-55.

67 BUuckLAND, Geol. and Min. I, 23.

88 CH. LYELL, Principles of Geology, 12th ed., London 1875, Band II, S. 242,

8 Cu.LYELL, Principles of Geology (1st ed.), Band III, London 1833, S.383-385 (wieder-
holt in 12th ed., Band II, S.620-622).

65



haben Wissenschaftshistoriker Huttons berithmte Aussage triumphierend
hervorgehoben als einen Beweis dafiir, da mit ihm die wirklich wissen-
schaftliche, von theologischem Einflul} freie Geologie angefangen habe. Wir
stimmen zu, dafl Hutton eine wissenschaftliche Geologie im modernen
Sinne aufbaute: die Tatsache, daf} es heute einen « Neo-Huttonismus» gibt,
spricht allein schon dafiir. Aber es ist klar, daf} diese Geologie keineswegs
ohne «Theologie» war, sondern daf} sie in ihr sogar eine wichtige Inspira-
tionsquelle fand. Hutton hat methodologisch sauber gearbeitet, indem er
nur sagt, daf} er keine Spur eines Anfangs in der Erdkruste finden konnte,
ohne sich zu der absoluten und deshalb unwissenschaftlichen Aussage ver-
fithren zu lassen, daf} es selchen Anfang nicht geben kann™. Wohl ist seine
teleologische, deistische Metaphysik Anregung sowohl wie Ziel seiner geo-
logischen Theorie. Aber hier wird jede geologische These auf geologische
Tatsachen gegriindet in einer Weise, daf} sie auch ohne diese Metaphysik
iberzeugend wirken konnte. Seine Metaphysik hat seine Physik belebt und
inspiriert, aber nicht deformiert.

70 Mme Professor RAvikovicH schreibt aber: « Huttons Hauptthesis — keine Spur von einem
Anfang und keine Anzeige eines Endes werden in der Welt gefunden — stand, ohne Zwei-
fel, in ernstlichem Widerspruch mit den religiosen Dogmen von der Schépfung der Welt.
Huttons Welt, regiert von unverénderten Gesetzen, ohne Anfang oder Ende und sich in
einem Kreis von endlos zuriickkehrenden Zyklen bewegend, bedurfte nicht der Rekrutie-
rung von Kriften aus der anderen Welt» (A.I. Ravikovics, . c.). Huttons Aussage steht
aber gewil} nicht im Widerspruch zum Schiépfungsglauben; es ist nur ein spezifischer
Charakterzug des Huttonischen Deismus, dal} die Vollkommenheit der ersten Schpfung
weitere Bemiihungen Gottes unsichtbar macht (siehe Note 56).

1 Lyern III, S. 385.

2 Hurron (1795) II, S. 564.

66



	James Hutton und die Ewigkeit der Welt

