
Zeitschrift: Gesnerus : Swiss Journal of the history of medicine and sciences

Herausgeber: Swiss Society of the History of Medicine and Sciences

Band: 23 (1966)

Heft: 1-2

Artikel: James Hutton und die Ewigkeit der Welt

Autor: Hooykaas, R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-520722

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-520722
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


James Hutton und die Ewigkeit der Welt

Yon R. Hooykaas, Amsterdam

Die Veröffentlichung der Vorträge im Jahre 1788, welche der schottische
Arzt James Hutton vor der Royal Society of Edinburgh (1785) über «The
Theory of the Earth» gehalten hatte, hat vor allem durch seine Aussage,
daß wir in der Erdkruste «keine Spur von einem Anfang, keine Aussicht
auf ein Ende finden können», Anstoß erregt. Hier wurde, so meinte man,
die Schöpfungslehre verneint und dadurch die Grundlage der Religion
untergraben. Zudem stand seine Auffassung der Veränderungen in der
Erdkruste in schroffem Gegensatz zu dem gerade aufkommenden Gedanken,
daß nicht nur das erste Buch der Bibel, sondern auch die paläontologischen
Untersuchungen lehren, daß die Erde eine Geschichte hat und von einem

Anfang her einem Endzustand zustrebt. Huttons sich immer wiederholende
Kreisläufe bedeuteten demgegenüber eine Enthistorisierung der geologischen

Ereignisse1.
Einer der eifrigsten Gegner Huttons, der irische Geologe und Chemiker

Richard Kirwan, hatte ihn beschuldigt, daß er die Ewigkeit der Welt
lehre und ein Atheist sei. Wer Huttons Werk best, wird sich über eine so

ungereimte Beschuldigung wundern. Man sollte aber bedenken, daß kurz
vorher zwei Büchlein des englischen Arztes George Hoggart Toulmin
(1780, 1783) erschienen waren2, in welchen ähnliche geologische Ideen mit
einer ausgesprochen atheistischen und materialistischen Metaphysik
verbunden waren.

Wie die Titel seiner Bücher anzeigen, hatte Toulmin die Ewigkeit der

Welt verkündet. Der Gedanke, daß die Welt nur einige wenige Jahrtausende

bestehe, wird von ihm mit der größten Verachtung zurückgewiesen
als «gothischer» und «ungebildeter Barbarismus»3 und «abergläubische
Torheit» der «eitlen und abergläubischen Bewohner des westlichen
Halbrundes». Wer die Ewigkeit der Welt leugnet, gehört nach Toulmin zu den
«immerwährenden Feinden des gesunden Menschenverstandes» nicht nur

1 R.Hooykaas, Der Aktualismus in Natur und Geschichte, Gesnerus 22 (1965) 1-16.
2 G.H. Toulmin, The Antiquity and Duration of the World, London 1780 (weiter angedeutet

als T.I); The Eternity of the World, London 1785. Später erschien noch: The Eternity
of the Universe, London 1789 (weiter angedeutet als T.III).

3 Man sehe z.B. T.I, S. 183-185.

55



in der Wissenschaft, sondern sehr oft auch in der wahren Tugend und
Sittlichkeit4.

Die Lehre von der Ewigkeit der Welt wird von Toulmin verbunden mit
der aktualistischen Methode und der geologischen Uniformität. Es gibt
nach ihm nur «solche Veränderungen wie sie gewesen sind, noch sind und
immer sein werden».5 Die Langsamkeit6 und die Kontinuität der Veränderungen,

die Abwechslung von Meeren und Kontinenten im Lauf der Zeit7,
der Gedanke, daß «eine fortwährende Abnutzung in jedem Teil notwendig
ist für die Wiederherstellung des Ganzen»,8 all dieses Gedankengut, dem

man bei Hutton wiederbegegnet, findet sich schon deutlich in Toulmins
uniformitarischer Theorie.

Die Idee der Progression ist ihm ganz fremd, da alles Geschehen in einem
geschlossenen Kreis stattfindet: «im Kreis der Existenz suchen wir
vergebens nach dem Anfang der Dinge»; immer hat es eine Aufeinanderfolge
der Ereignisse gegeben, einigermaßen ähnlich dem, was immerfort
beobachtet wird».9

Auch die Pflanzen und Tiere haben sich nicht geändert: die Arten sind
immer dieselben, die Charaktere der Spezies ändern sich nur innerhalb

enger Grenzen. «Wenn es notwendig wäre, daß Welten, Pflanzen und Tiere
bestehen sollen, warum dann nicht immer?»10 Selbst das Aussterben einiger

Arten wird als fraglich hingestellt: es gibt noch so viele unzugängliche
Gebiete, wo sie fortleben können, und vielleicht sind sie größer oder kleiner
geworden, so daß wir die Artgleichheit mit ihren fossilen Vorfahren nicht
wiedererkennen n.

Sogar die Menschen sind ewig dagewesen; ihre Zahl hat sich nicht wesentlich

geändert. Und, obschon Toulmin die charakteristische Selbstzufriedenheit

mit ihrem eigenen Fortschritt der Aufklärung des 18. Jahrhunderts
teilt, hat er doch diesen Fortschrittsgedanken relativiert, indem er glaubt,
daß auch die Zivilisationen auf- und niedergehen12.

4 T.I, S. 103.
5 T.I, S. 135; auch T.III, S. 144.
6 T.I, S. 141; vgl. T.III, S. 184, 187.
7 T.I, S. 134.
8 T.I, S. 197.
9 T.I, S. 185, 186, vgl. III, S. 219.

10 T.I, S. 191; vgl. III, S. 102, 233.
11 T.III, S. 103, 104.
12 T.III, S. 52.

56



Toulmins Unterstützung seiner Behauptungen durch geologische und
besonders durch paläontologische Tatsachen ist sehr schwach. Die Geologen
der nächsten Jahrzehnte (Hutton inbegriffen) kannten nur rezente menschliche

Fossilien, und begreiflicherweise folgerten sie daraus die rezente
Entstehung des Menschen. Toulmin aber, der a priori entgegengesetzter
Meinung war, behauptete, ohne sich um Belege zu kümmern, daß man überall
in der Welt menschliche Überreste findet und daß es keine Gesteine ohne
Fossilien von Fischen und Pflanzen gibt13. Die Spezies Mensch hat nicht
nur ewig bestanden, sondern wird auch ewig bestehen14.

Im Unterschied zu Hutton, der sich nur auf Argumente aus der Natur
berufen will, hat Toulmin sich nicht gescheut, in rationalistischer Weise
die Vernunft als genügende Begründung vorzustellen. Anzunehmen, daß
die Welt bestanden habe ohne wahrgenommen zu werden («in unobserved

confusion»), ist die «unnatürlichste von allen Annahmen»,15 und es ist
«in keiner Weise vernünftig vorauszusetzen, daß die Menschheit merklich
zahlreicher gewesen sei in einer Epoche als in der anderen».16 In einer
späteren Arbeit weist er darauf hin, daß «die Kraft des abstrakten Räsonne-

ments und das Vermögen des menschlichen Intellekts, seiner eigenen freien

Tätigkeit überlassen», schon genügten, um ohne Stütze durch Tatsachen
die griechischen und römischen Philosophen zu überzeugen, daß die Welt
keinen Anfang und kein Ende hat, und daß alle Dinge ewig sind und in sich
selbst bestehen17. Es ist auch merkwürdig, daß er genau wie Plato und
Aristoteles die individuelle Unvergänglichkeit für die Himmelskörper
betont und für die Lebewesen18 und ihre Komponenten die nur spezifische.

Den teleologischen Anschauungen steht Toulmin feindlich gegenüber. Er
spricht von der «undistinguished mass of people», die meint, daß jedes
Ding «für unseren persönlichen Gebrauch und unsere Bequemlichkeit
erschaffen worden ist», und die die Welt in dem Irrlicht «eines Hauses,
ausgerüstet für die allgemeine Erhaltung von tierischem und pflanzlichem
Leben»,19 betrachtet hat.

13 T.I, S. 98; T.III, S. 108.
14 T.I, S. 120; T.III, S. 130.
15 T.I, S. 96; vgl.T.III, S. 101.
16 T.I, S. 97.
17 T.III, S. 82.
18 T.III, S. 99-100.
19 T.I, S. 190; vgl. T.III, S. 224.

57



Für Toulmin ist die «unfehlbare Uniformität der Natur»20 eine Folge der
immanenten Weltordnung selbst: «Wie unverträglich mit der Vernunft ist
es zu glauben, daß die Natur, deren Wirksamkeit mit Weisheit und
Folgerichtigkeit geprägt ist, ihrer eigenen Existenz einen verhängnisvollen
Schlag versetzen und sich selbst in der Vernichtung und Zerstörung der
Lebewelt gewissermaßen auslöschen sollte.»21 Toulmin findet es denn auch
«viel leichter anzunehmen, daß die Dinge existieren wie sie sind, und ewige
Ordnung in sich selbst enthalten, als die Zuflucht zu erhabeneren Ursachen

zu nehmen Warum sollen wir der Natur keine Ewigkeit zugestehen ?»22

Toulmins unbegrenzte Arroganz wird bestimmt nicht dazu beigetragen
haben, seine Schriften bei denen beliebt zu machen, die er noch zu überzeugen

hatte. Sein unverblümter Atheismus und seine kaum verhüllte Ablehnung

des Königtums werden wohl die Türen vollends zugeschlagen haben.
Die Könige und Staatsmänner, die den Aberglauben (die Kirche) schützen,
sind nach ihm «blind für die wirklichen Interessen der Gesellschaft; sie

zeigen sich als Tyrannen oder als gothische Herrscher der Menschheit».23
Es ist klar, daß, selbst wenn Hutton (wie angenommen wurde)24 von

Toulmin beeinflußt war, er keine Lust haben konnte, einen solchen
Vorläufer anzuerkennen. Aber es gibt wichtigere Gründe als den guten Ruf,
warum Hutton nicht auf Toulmin zurückgehen konnte. Toulmin hatte die

Schöpfungstat Gottes und sogar die Existenz Gottes und jede Teleologie
als Anthropomorphismus und Barbarei zurückgewiesen; Hutton machte

demgegenüber aus der Voraussetzung der Existenz Gottes und der
planmäßigen Schöpfung der Welt das Herzstück seiner Lehre und stellte sich

so an die Seite der «undistinguished mass of people», die nach Toulmin
noch in Barbarei befangen war.

Gewiß, auch Huttons Theorie war im Grunde «unhistorisch» und hatte
den Kontinuitätsgedanken und den Aktualismus als Grundlagen. Es werden

geologische Zyklen angenommen, in welchen Ozeane und Kontinente
ihren Platz wechseln, wobei aber der globale Zustand derselbe bleibt.
Dasselbe gilt nach Hutton von den paläontologischen Funden: es gibt bisweilen

Unterschiede zwischen fossilen und rezenten Spezies, aber das sind

20 T.I, S. 194.
21 T. I, S. 196.
22 T.I, S. 198-199.
23 T.I, S. 181; vgl. T.III, S. 214.
24 S.I.Tomkeieff in Proc.R.S.Edinburgh 63 B (1948-1949), IV, S. 398.

58



«keine größeren Unterschiede als sie vielleicht innerhalb derselben Art in
verschiedenen Teilen der Welt gefunden werden».25 Nur für die Spezies
«Mensch» giht es nach ihm - und hier steht er wieder Toulmin gegenüber -
keine Andeutung eines hohen Alters26.

Für ihn waren diese Daten nicht ein Beweis der Nichtexistenz Gottes,
sondern gerade der göttlichen Weisheit und Fürsorge. Die geologische
Forschung wird uns «zur Anerkennung einer Ordnung führen, die der göttlichen

Weisheit nicht unwürdig ist, dies an einem Gegenstand, der, von einem
anderen Standpunkt, das Werk des Zufalls oder der absoluten Unordnung
und Verwirrung ist».27 Hutton weist hier den Atheismus zurück, der,
seiner Meinung nach, das Chaos einschließt. Welche Einflüsse auch auf Hutton
gewirkt haben mögen, hier steht er Toulmin schnurgerade gegenüber.

Noch deutlicher wird dies in seinen teleologischen und sogar
anthropozentrischen Ansichten. «Der Erdball ist», so sagt er, «augenscheinlich für
den Menschen gemacht worden Er allein ist imstande, die Natur dieser

Welt zu erkennen, die er deshalb kraft seines eigenen Rechts besitzt.»28

Berge und Täler sind da «zum Nutzen der Pflanzen und Tiere» und «zur
Betrachtung für den Menschen».29 Wie sehr Hutton auch immer den Kos-

mogonisten gegenüber nach Erklärungen durch «natürliche», mechanische
und chemische, gewöhnliche Wirkursachen sucht, diese werden unter die
höheren Zweckursachen gestellt. Er will immer wieder beweisen, daß die

geologischen Kräfte «mit Weisheit dem Zweck, zu welchem sie gebraucht
werden, angepaßt sind».30 (Das Ziel einer «bewohnbaren Welt»,31 einer

Welt, «die besonders den Zielen des Menschen angepaßt ist».)32 Er
vergleicht diese Welt in ihrer Planmäßigkeit33 mit einer Maschine, oder, besser

noch, mit einem lebendigen Organismus, «der eine solche Konstitution
besitzt, daß die notwendige Abnutzung der Maschine in natürlicher Weise

25 J. Hutton, Theory of the Earth, or an Investigation of the Laws observable in the
Composition, Dissolution and Restoration of Land upon the Globe, Trans.R.S.Edinburgh I
(1788) 209-304, 290.

26 Hutton (1788), S. 217.
27 Hutton, op.cit. S. 210.
28 op.cit., 216-217.
29 op.cit., S. 286.
30 op.cit., S. 213.
31 op.cit., S.207, 210, 211, 214, 215, 275, 294, 302, 303.
32 op.cit., S.294.
33 op.cit., S. 210, 215.

59



wiederhergestellt wird».34 In der Ökonomie der Welt, die auf die Erhaltung
der Lebewesen eingestellt ist35, sind alle Dinge mit solcher Weisheit geordnet,

daß « die Zerstörung des einen Kontinents nicht geschieht ohne die

Erneuerung der Erde in der Hervorbringung eines anderen».36

Huttons Uniformitarismus steht also auf teleologischer und religiöser
Grundlage; alles ist aufs beste gemacht, und auch die organische Welt war
«mit aller Weisheit» geplant37, so daß eine Evolution, ein Prinzip der

Vervollkommnung, in seinem System ausgeschlossen wird. Vielleicht mag es

so sein, daß, wie man gegen uns bemerkt hat38, Huttons Geologie ohne
seine Teleologie dieselbe gewesen sein könnte, aber es ist gewiß, daß er
selbst die teleologischen Argumente mehrmals zur Befestigung und Prüfung
der «wissenschaftlichen» Argumente39 und zur Widerlegung anderer
Auffassungen gebraucht40.

Der Uniformitarismus ist für Hutton nicht nur ein wissenschaftlicher,
sondern auch ein religiöser (deistischer) Standpunkt; er ist identisch mit
Ordnung und Regelmäßigkeit41. Er meint, daß die geologische Forschung
den Menschen glücklich mache «durch das Hervortreten von Weisheit und
Wohlwollen im Plane», anstatt in dem Schöpfer der Natur «etwas von
jener Unvollkommenheit vermuten zu lassen, die der Mensch in sich selbst
findet».42 Hier nimmt Hutton deutlich Stellung gegen jede Auffassung,
die, wie die des Toulmin, meint, daß mit der Teleologie der Mensch einen
Gott nach eigenem Bilde erschaffen hat; zu gleicher Zeit weist er auch den

Standpunkt der damaligen theologischen Orthodoxie zurück.

34 op.cit., S. 216; vgl. Theory of the Earth (1795) II, S.562.
35 op.cit., S.275.
36 op.cit., S.294.
37 op.cit., S.287.
38 Professor A.I.Ravikovich (Geol. Inst. Akad.Wiss. ukssa) in einem Artikel über R.

Hooykaas, The Principle of Uniformity in Geology, Biology and Theology (Leiden
19591, 19632) meint, daß Huttons teleologische Aussagen «nicht organisch verbunden
worden sind mit seinen geologischen Ideen und als allgemeine Erklärungen aufgefaßt
wurden», Voprosy estestvoznania i tekhniki 19 (1965) 165-169. Hutton selber sagt aber,
daß, um das wahre System der Erde zu entdecken, wir mit Hilfe der Zweckursachen jede
Theorie, welche Wirkursachen der physischen Phänomene angibt, untersuchen sollen

(Hutton Band II, S. 548, und Band I, S. 275, 278).
39 Hutton, op.cit., S. 287, 265, 216.
40 op.cit., S. 265, 275, 276, Theory of the Earth (1795) I, S. 272.
41 op.cit., S. 285.
42 op.cit., S. 286.

60



In seinem dritten und letzten Werk (1789) ist Toulmin nicht weniger
anti-teleologisch und a-theistisch als in seinen früheren Schriften43. Er hat
Huttons Edinburger Vortrag (1788) gelesen, aber sich nicht durch ihn
beeinflussen lassen. Man soll nicht, so sagt er, weil die Anpassung der Mittel
in der Natur so sehr den Werken menschlicher Planung und Weisheit ähnlich

ist, auch eine Ursache, die dem Menschen ähnlich ist, annehmen44;
das Weltall selbst mit allem, was darin ist, ist die höchste Vernunft45; es

gibt keine außerweltliche Planung oder Intelligenz46. Es ist leichter, die

ewige Ordnung ins Weltall selbst zu versetzen, als zu Personifikationen
unserer eigenen Vermögen und unserer Gefühle Zuflucht zu nehmen47. Das
transzendent Große, Mächtige und Gute ist das Weltall selbst48.

Dem huttonischen Plutonismus steht Toulmin in der einzigen Passage,
wo er Huttons Namen erwähnt, mit Reserve gegenüber: «Er breitet
vielleicht den Einfluß des Feuers zu sehr aus», sagt er mit Recht, aber «er
nimmt die Meinungen an, die ich so lange einzuführen versucht habe
betreffend die abwechselnde Zerstörung und Erneuerung der Fossilien oder
der Substanzen, die die Welt zusammensetzen, und er bemerkt vernünftigerweise,

daß, weil die Welten so langsam und abwechselnd zerstört und
wieder hervorgebracht werden, es keine Spur von einem Anfang, keine
Aussicht auf ein Ende geben könne.»49

Es ist klar, daß Toulmin hier Hutton für sich in Anspruch nimmt. Aber
zu Unrecht, denn Huttons Aussage zielte nicht, wie die Toulminsche auf
die Verneinung der Schöpfungstat und der Existenz Gottes und der Teleo-

logie hin. Dieser Beifall seitens eines Atheisten konnte das Mißverständnis
von Huttons Absichten seitens der Orthodoxie nur verstärken.

43 Nach Tomkeieff, l. c., wurde Toulmins Buch veröffentlicht «under three different titles
in 1780, 1783 and 1785, the last edition appearing in the year that Hutton's paper on his

Theory of the Earth was read in the Royal Society of Edinburgh». Obwohl große
Fragmente übernommen werden, handelt es sich hier doch um drei verschiedene Bücher, von
welchen das dritte nicht 1785, sondern 1789, also sogar nach der Publikation (1788) von
Huttons großem Beitrag, erschien. Auch Tomkeieffs Wiedergabe der Titel ist nicht
korrekt.

44 T.III, S. 225-226.
45 T.III, S. 226, 229.
46 T.III, S. 232.
47 T.III, S. 236.
48 T.III, S.241.
49 T.III, S. 204, Note.

61



Andererseits aber hat Hutton in seinem großen Werke, das auch den

Titel Theory of the Earth (1795) trägt, Toulmins Schriften keine einzige
Zeile gewidmet. Wohl hat er sich gegen Kirwans Beschuldigungen verteidigt50.

Mit Recht stellt er die Frage: «Weil wir keinen Anfang der erschaffenen

Dinge sehen, müssen wir daraus schließen, daß die Dinge, die wir
sehen, immer dagewesen sind oder ohne Ursache sind ?»sl Schon in der

ersten, sehr kurzen Skizze seiner Theory of the Earth hatte er gesagt: «in
Bezug auf menschliche Wahrnehmungen hat diese Welt weder einen Anfang
noch ein Ende»52; in der größeren Publikation von 1788 sagte er: «Wir
linden keine Spur von einem Anfang»,53 und jetzt, 1795, wird das wiederholt54.
Er stellt seine Ansicht den Spekulationen der Kosmogonisten gegenüber,
indem er betont, daß wir keine Spur von einem Anfang finden können, und
den Spekulationen Toulmins, indem er nicht sagt, daß es keinen Anfang
gebe. Er wollte seine Theorie der Natur nur auf von der Natur gegebene
Tatsachen gründen55: in der Natur aber konnte er keine Spur von einem

Anfang finden; wenn wir nicht weiter in die Natur zurücksehen können,
haben wir noch nicht den Anfang der Zeit erreicht, sondern nur die Grenze

unserer zurückschauenden Übersicht von den Vorgängen, die in der Zeit
geschehen und «von der höchsten Intelligenz geleitet wurden».56 Er ist Aktua-
list, das heißt er will nur von dem ausgehen, was er in der Natur vor Augen hat:
die Zweckmäßigkeit und nicht die Schöpfungsgeschichte. Aber diese

Zweckmäßigkeit ist Resultat einer Schöpfung, «der Absicht jenes Geistes, der die
Materie dieser Erde bildete».57 Das heißt also nicht, daß er meinte, daß

dort keine anderen Spuren von Gottes Wirksamkeit zu finden seien. Er läßt
sogleich darauf folgen: «Meine vornehmste Sorge war zu zeigen, wie der
Bau dieser Welt mit Weisheit geplant ist.» Er habe dies nicht auf Grund

50 J. Hutton, Theory of the Earth, with Proofs and Illustrations, Edinburgh 1795, 2 Bände;
Band I, S. 221.

51 Hutton, Theory of the Earth (1795), Band I, S. 222.
52 J. Hutton, Abstract of a dissertation read in the U.S. of Edinburgh... concerning the

System of the Earth, its duration and stability (1785) (republ. by V.A.Eyles in Proc.
R.S. Edinburgh 63 B (1948-1949), pp. 380-382). Der Titel könnte vielleicht auf Toulmins

schon erschienenes erstes Werk anspielen.
53 HUTTON (1788) S. 304.
54 Hutton (1795) I, S. 200.
55 HUTTON (1795) I, S. 221.
56 Hutton (1795) I, S. 223.
57 Hutton (1795) II, S. 551.

62



bloßer Meinung getan, sondern indem er beweise, daß die Erde tatsächlich
ihrem Ziel, der Erhaltung des tierischen Lebens, genügt. Dies wird dann in
seinem Buch hundertfach bestätigt, denn immer wieder wird darauf
hingewiesen, daß die geologischen Ereignisse (Humusbildung, Vulkanismus usw.)
alle dazu vorbestimmt sind, die Welt zum Wohnsitz der Tiere und besonders

des Menschen zu machen.
Obschon Hutton die geologischen Vorgänge immer auf mechanische und

physiko-chemische Ursachen zurückführt und seine Theorie deshalb auf
Wirkursachen (causae efficientes) gegründet ist, hat er daneben immer für
jedes Phänomen die Zweckursachen (causae finales) anzugeben versucht.
Er fügt denn auch hinzu: «Hier gibt es eine Welt, die nicht ewig ist, aber
die als Folge von Weisheit und Planung zu betrachten ist.»58 Was die
Zukunft anbelangt, fragt er, wie es möglich sein könnte, das Ende eines weisen

Systems zu sehen, das so ausgezeichnet die wohlwollende Absicht seines

Machers erfüllt, indem es die Tiere erhält und den Menschen intellektuelles
Glück darbietet59.

Hutton meinte, daß nur ein Gebäude, das ewig dauern könne, weil es

vollkommen und selbstregenerierend sei, der Weisheit eines allmächtigen
Schöpfers gebühre. In diese deistische Auffassung paßte denn auch kein
Entwicklungsgedanke: nicht weil «Entwicklung» auf einen Anfang
hinweisen könnte (denn daß es einen Anfang gibt, glaubte er selbst wohl),
aber weil «Entwicklung» ein Fortschreiten von geringerer zu höherer
Vollkommenheit bedeutet und eine unvollkommene anfängliche Schöpfung des

Schöpfers unwürdig sein würde. Zu den deutlichen Spuren von Planung,
die auf einen Schöpfer hinweisen, gehört offensichtlich auch, daß keine
Spur von einem Schöpfungsa/ct zu finden ist; eine wirklich zweckmäßige
und vollkommene Schöpfung zeigt keine Spur von einem weniger vollkommenen

Anfang. Aber wenn wir sagen, daß dies in Huttons Naturbild a

priori hineinpaßt, sollen wir zugleich bedenken, daß er selbst meinte, die

Zweckmäßigkeit a posteriori feststellen zu können. Er sagt, daß er «die
Macht und Weisheit des Schöpfers» mit Hilfe seiner Geologie aus der Welt
herausgelesen hat.

Rev. John Playfair übertrieb also nicht, als er betonte, daß für Hutton
die Entdeckung der Beispiele von Planmäßigkeit im Weltbau «das
wertvollste Ergebnis seines geologischen Systems» war («die Teile, welche er

58 HUTTON (1795) I, S. 223.
59 Hutton (1795) I, S. 224.

63



mit dem größten Entzücken betrachtete»), und daß er diesen Beitrag zu
«unserer Erkenntnis der Ziveckursachen» höher schätze, als den physikalischen

Inhalt seiner Theorie60. Er verteidigte seinen Freund gegen den
Verdacht, daß er eine Schöpfungstat verneint habe; die Aussage, daß wir keine
«Marke» von Anfang oder Ende sehen, ist ganz verschieden von der

Aussage, daß die Welt keinen Anfang oder Ende habe, denn dies würde «eine
anmaßende und unbeweisbare Behauptung sein, für die man niemals einen
Grund aus Erfahrung oder Analogie finden kann».61

Huttons System wurde aber bald von vielen mit den Spekulationen der

Kosmogonisten (die er bekämpft hatte) zusammengeworfen und als

voreilig verurteilt. Unter den Gegnern geologischer Systeme im allgemeinen
und des Huttonschen Systems im besonderen hat aber John Kidd, Professor

der Mineralogie und später der Chemie und Medizin in Oxford, die gegen
Hutton gerichtete Beschuldigung des Atheismus zurückgewiesen. Hutton
habe mehrmals die göttliche Weisheit in der Planung des Weltbaus demonstriert

und auf die Zweckursachen hingewiesen, und seine These, daß in
den Erdschichten keine Spur von einem Anfang ist und kein Hinweis auf
ein Ende, schließt die Annahme einer ursprünglichen Schöpfungstat und
einer schließlichen Vernichtung nicht aus; man sieht ja auch in den

Bewegungen der Himmelskörper keine Spur von einem Anfang und kein Zeichen

von einem Ende, aber daraus geht nicht hervor, daß sie keinen Anfang und
kein Ende haben: im Gegenteil, die Harmonie ihrer Bewegungen weist
darauf hin, daß sie Effekte der Wirkung eines vernünftigen Schöpfers
seien62. (Auch Hutton und Playfair haben die geologische Uniformität mit
der astronomischen Uniformität verglichen und dazu die Unveränderlich-
keit der Pflanzen- und Tierarten, in welchen wir auch keinen Anfang und
kein Ende entdecken)63.

Der nicht weniger als Playfair und Kidd theologisch orthodoxe Professor
der Geologie in Oxford, Rev. William Buckland, aber sagte in seiner

Antrittsvorlesung (1819), daß es eine Periode gegeben hat, in welcher die

Erde unbewohnbar war und daß damit die Hypothese der ewigen
Aufeinanderfolge der Ursachen abgelehnt sei. Wenn es eine Periode ohne Lebe-

60 J. Playfair, Illustrations of the Huttonian Theory, Edinburgh 1802; zit. nach The Works

of John Playfair, Band I, Edinburgh 1822; I, S. 132-133.
61 Playfair, op.cit. I, S. 131.
r,': J. Kidd, Geological Essay on the imperfect evidence in support of a Theory of the Earth, etc.,

Oxford 1815, S. 4.
63 Playfair, op.cit., I 130; Hutton (1795), I 281.

64



wesen gab, müssen diese einen Anfang gehabt haben, und dieser kann nur
in dem Willen eines vernünftigen Schöpfers gefunden werden64.

Es scheint, als ob Buckland hier auf Leute wie Toulmin anspielt, denn
Hutton lehrte gewiß keine «ewige Aufeinanderfolge». Aber Buckland sagt
auch: «Wenn einige geologische Autoren in späterer Zeit gesagt haben, in
der Erde nichts als die Zeichen einer unendlichen Reihe von Umwälzungen
zu sehen, ohne die Spuren eines Anfangs », kann man entgegnen, daß solche

Ansichten sich nur bei Autoren finden, die sich angemaßt haben, Theorien
der Erde in der Kindheit der Wissenschaft zusammenzustellen, bevor eine

genügende Anzahl von Tatsachen gesammelt worden war65. Dies könnte
besser auf Hutton passen (der in den Augen vieler Zeitgenossen nur ein

Systemmacher war und dessen Wort «vestige» hier übernommen wird).
In einer späteren Schrift geht Buckland noch weiter: die paläontologischen

Funde sprechen gegen die Theorie von der Bildung der rezenten
Spezies durch «Entwicklung» oder «Transmutation» (Lamarck) und gegen
die Theorie der «ewigen Aufeinanderfolge aus vorausgegangenen Individuen

derselben Spezies, ohne einige Evidenz eines Anfangs oder Aussicht
auf ein Ende».66 Der Wortlaut läßt keinen Zweifel, daß mit der letzteren
Theorie Huttons a-historische Ansicht gemeint ist. Selbstverständlich aber

spielt in Bucklands «Progressionismus» die Teleologie eine ebenso wichtige
Rolle als in Huttons Uniformitarismus67.

Lyell hat ganz entschieden (noch 1868) für Huttons teleologische
Interpretation in der Geologie Partei ergriffen68. Auch in seiner uniformitaristi-
schen «Geschichte» der Erde hat er immer daran festgehalten, daß es keine

Spur von einem Anfang und keine Aussicht auf ein Ende gibt, und auch er
meint trotzdem, daß dies kein Argument für die Ewigkeit der Welt ist und
daß deutliche Spuren göttlicher Planung in den geologischen Vorgängen
zu bemerken sind69.

Sobald «Atheismus» nicht mehr für einen moralischen Fleck galt,
sondern von vielen eher für eine Tugend eines Wissenschaftlers gehalten wurde,

64 W. Buckland, Vindiciae Geologicae, Oxford 1820, S. 21.
65 W. Buckland, Vindiciae Geologicae, S. 21-22.
66 W. Buckland, Geology and Mineralogy considered with reference to Natural Theology,

Band I, London 1836, S. 585; auch S. 54-55.
67 Buckland, Geol. and Min. I, 23.
68 Ch. Lyell, Principles of Geology, 12 th ed., London 1875, Band II, S. 242.
69 Ch.Lyell, Principles of Geology (1st ed.), Band III, London 1833, S.383-385 (wiederholt

in 12th ed., Band II, S. 620-622).

65



haben Wissenschaftshistoriker Huttons berühmte Aussage triumphierend
hervorgehoben als einen Beweis dafür, daß mit ihm die wirklich
wissenschaftliche, von theologischem Einfluß freie Geologie angefangen habe. Wir
stimmen zu, daß Hutton eine wissenschaftliche Geologie im modernen
Sinne aufbaute: die Tatsache, daß es heute einen «Neo-Huttonismus» gibt,
spricht allein schon dafür. Aber es ist klar, daß diese Geologie keineswegs
ohne «Theologie» war, sondern daß sie in ihr sogar eine wichtige
Inspirationsquelle fand. Hutton hat methodologisch sauber gearbeitet, indem er
nur sagt, daß er keine Spur eines Anfangs in der Erdkruste finden konnte,
ohne sich zu der absoluten und deshalb unwissenschaftlichen Aussage
verführen zu lassen, daß es solchen Anfang nicht geben kann70. Wohl ist seine

teleologische, deistische Metaphysik Anregung sowohl wie Ziel seiner
geologischen Theorie. Aber hier wird jede geologische These auf geologische
Tatsachen gegründet in einer Weise, daß sie auch ohne diese Metaphysik
überzeugend wirken konnte. Seine Metaphysik hat seine Physik belebt und

inspiriert, aber nicht deformiert.

70 Mme Professor Ravikovich schreibt aber: « Huttons Hauptthesis - keine Spur von einem
Anfang und keine Anzeige eines Endes werden in der Welt gefunden — stand, ohne Zweifel,

in ernstlichem Widerspruch mit den religiösen Dogmen von der Schöpfung der Welt.
Huttons Welt, regiert von unveränderten Gesetzen, ohne Anfang oder Ende und sich in
einem Kreis von endlos zurückkehrenden Zyklen bewegend, bedurfte nicht der Rekrutierung

von Kräften aus der anderen Welt» (A. I. Ravikovich, l. c.). Huttons Aussage steht
aber gewiß nicht im Widerspruch zum Schöpfungsglauben; es ist nur ein spezifischer
Charakterzug des Huttonischen Deismus, daß die Vollkommenheit der ersten Schöpfung
weitere Hemühungen Gottes unsichtbar macht (siehe Note 56).

71 Lyell III, S. 385.
72 Hutton (1795) II, S. 564.

66


	James Hutton und die Ewigkeit der Welt

