
Zeitschrift: Gesnerus : Swiss Journal of the history of medicine and sciences

Herausgeber: Swiss Society of the History of Medicine and Sciences

Band: 22 (1965)

Heft: 3-4

Artikel: Conrad Gessner als Bibliograph und Enzyklopädist : der
Zusammenbruch der mittelalterlichen artes liberales

Autor: Mayerhöfer, Josef

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-520793

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-520793
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Conrad Geßner als Bibliograph und Enzyklopädist

Der Zusammenbruch der mittelalterlichen artes liberales

Von Josef Mayerhöfer

Conrad Gessner gilt heute allgemein als einer der ersten großen
Naturforscher der Neuzeit. Das zunehmende Interesse für die Geschichte der
Naturwissenschaften hat in der letzten Zeit dazu beigetragen, den Ruhm Geß-

ners in dieser Hinsicht nur noch zu verstärken. Man sollte dabei aber eine
andere Seite in Geßners Wesen nicht vergessen: daß er eigentlich von der

Philologie und Lexikographie herkam und als Verfasser der Bibliotheca
universalis auch in der Geschichte des Buchwesens einen hervorragenden Platz
einnimmt1. In einer Zeit, in der es noch nicht die so verhängnisvolle Trennung

von Natur- und Geisteswissenschaften gab, wandte Geßner seinen

ihm angeborenen Sammel- und Ordnungssinn zunächst auf die Sprachen
an und schrieb Lexika, er sammelte Buchtitel und schrieb eine Bibliographie,

dann sammelte er literarische Belegstellen und schrieb Tierbücher, und
erst gegen Ende seines kurzen Lebens ging er in die Natur selbst hinaus und
sammelte, ordnete und beschrieb, was er fand. Keine dieser Arbeiten faßte
er oberflächlich auf, sondern suchte stets der Sache auf den Grund zu gehen
und das Beste zu geben, wozu er imstande war. Geßners bibliographische
Tätigkeit war also nicht die schrullige Nebenbeschäftigung eines geborenen
Naturforschers, sondern Ausfluß eines Charakterzuges, der nicht nur bei

ihm, sondern auch bei anderen Persönlichkeiten in der abendländischen

Geistesgeschichte anzutreffen ist.
Das meisterhafte Produkt von Geßners bibliographischer Tätigkeit ist

ein 1545 bei Froschauer in Zürich erschienener Foliant von etwa 650

Seiten, die Bibliotheca universalis (Abb. 1). Es handelt sich um ein alphabetisches

Nachschlagewerk, bei dem unter dem Namen der Autoren ihre Werke
verzeichnet sind. Wer es aufschlägt, ist zunächst überrascht, denn die

Anordnung ist wohl alphabetisch, aber nach dem Vornamen, nicht nach Familien-

oder Beinamen. Cicero findet sich also unter Marcus Tullius Cicero,

1 Vgl. z.B. Allgemeine Enzyklopädie der Wissenschaften und Künste, herausgegeben von
Johann Samuel Ersch und Johann Gottfried Gruber, Band I 64, Leipzig 1857,
S. 345-358. — J. Chr. Bay, Conrad Gesner, the Father of Bibliography, in Papers of the

Bibliographical Society of America 10 (1916) 53—88. — Georg Schneider, Handbuch der

Bibliographie, 4. Auflage, Leipzig 1930, S. 48.

176



BIBLIOTHECA
Vniuerfalis, fiuc Catalogus omni*
umfcriptorum locupletilTimus,m tribus linguis.Larina, Graeca, 8C He*
braica:extantium & non extanriu, ueterum & recenriorum in huncuftp
diem.doftorum&indotctorum>publicatorum &inBibIiothecislaten*
tium. Opus nouum, & n5 Bibliothecis tantum publids priuarisuein*

ftituendis neceflarium.fed ftudiofis omnibus cuiufcunq) arris aut
fcienria: ad ftudia melius formanda utilillimum: authore

conrado gesnero Tigurino doclore medico.

TIG V R I APVD CHRISTOPHORTH
TrofchoucrmMrnfcSrptrmbri, Arno

H, D, XLV.

Abb. 1. Titelblatt der Bibliotheca universalis von 1545



Geßner unter Conradus Gesnerus. Letzteres entspricht noch dem
mittelalterlichen Brauch, gemäß dem der Taufname der Hauptname war und nur
gelegentlich Beinamen, aber kein Familienname existierte. Mittelalterliche
Autoren werden auch in modernen Bibliothekskatalogen unter dem
Vornamen eingereiht. Zu Geßners Zeiten hatte sich allerdings schon der
Familienname durchgesetzt. Obwohl die Vornamen, wie Geßner selbst zugibt,
oft weniger bekannt sind, entschied er sich doch für die Einreihung unter
diesen, weil er zur Vermeidung von Verwechslungen die Vornamen unbedingt

brauchte2, eine Einreihung der «Vor»-Namen hinter dem Familiennamen

(wie jetzt allgemein üblich) nicht in Erwägung zog. Für jene Leser,
die den Vornamen eines Autors nicht wissen, ist ein langes Verzeichnis der
Autoren mit den Vornamen beigegeben.

Geßners Ziel war, die antiken Autoren möglichst vollständig, von den

modernen wenigstens die wichtigeren zu erfassen, und zwar ohne Rücksicht
auf Beruf, Religion oder Lehrmeinung - ein in einer Zeit beginnender
Glaubenskämpfe (bei denen auch sein Vater gefallen war) besonders bemerkenswerter

Gesichtspunkt3. Es sind nur die in Latein, Griechisch oder Hebräisch
verfaßten Bücher erwähnt. Daß Geßner die Bücher in den Volkssprachen
weglassen konnte, beweist deren geringe Bedeutung in einer Zeit, in der
die Wissenschaft noch durchaus international war. Die einzelnen Artikel
sind von sehr verschiedener Länge, je nach der Bedeutung des Autors. Sie

bringen zuerst kurze biographische Notizen, oft mit eingestreuten persönlichen

Bemerkungen. Dann sind die gedruckt erschienenen Bücher
verzeichnet, vielfach mit Kapitelüberschriften und Inhaltsangaben einzelner
Abschnitte. Dazu kommen Verlagsort und Verlag, oft auch das

Erscheinungsjahr. Manchmal sind auch noch ungedruckte und sogar nur projektierte

Werke erwähnt, insgesamt sind etwa 12000 Buchtitel verzeichnet.
Nach heutiger Terminologie handelt es sich bei der Bibliotheca universalis

um eine nach Personen geordnete internationale Allgemeinbibliographie,
und zwar um die erste ihrer Art, weshalb sie aus der Geschichte des

Buchwesens nicht wegzudenken ist. Sie wurde noch zweimal neu bearbeitet und
gedruckt, hat aber keine eigentliche Nachfolge gefunden, was sich aus der
immer schnelleren Zunahme der Buchproduktion erklärt. Geßner kannte
den Begriff Bibliographie im heutigen Sinn noch nicht. Er faßte sein Werk
als eine ideale Bibliothek und als Handbuch für die Einrichtung neuer pri-

2 Bibliotheca universalis, Epistola nuncupatoria, S. (6).
3 Ebenda, Ad lectores (Rückseite des Titelblattes).

178



PANDECTARVM SIVE
Partitionum uniuerfaliurn Con
rack GefneriTigunni, media

& philofophise profefTo
ris^ibrixxü

AC LECTORS!»
SBCVND VShicBlBLiOTHEC ab noftr* Tomus eft,torius phflofophue

SC omnium bonarum ardum atqj ftydiorum Locos communes SC Ordincs uniuerfalcs
fimul SC particulates complement Vos lucrum hoc ingens ad-fiia quiftp ftudia reportatt;
&gratieftote authori propter tantum Opusfeiiciterdiuina gratia inchoarum: non quod
idem abfoluendum unquam ab ipfo expeftari debeat»fed ut quifcp fibi pro ftudiorum fuo
rum ufuidaccommodet. Licebitcnim ftudiofis quicquidufquam memoratudignumle*
gendo occurrer, facile hue in fuo3 quafi nidos recondcre, undc fuo tempore rurfus depnv
mant.Et prodiue quidehocerh faflu illi.qui philofophi» panes atqt differentias cogno'
uerit,aut fairem TltuJos, quos fingulis in hocYoluminc libris Indicia uice fururos pnelv
ximu5»iterum*tq; icerum infpexcrit*

Librorum enumerati'o fequente pagt'na contmetur.

(SxJbßuftlffnna. didkhtfieca.

CaifmeSi VriQ&fo-n&nfi',

tigvriexcvdebat christophorvj
Frofchoucrus, Anno M. d. xitiii,

Abb. 2. Titelblatt der «Pandekten», 1548



vater und öffentlicher Bibliotheken auf. In der Vorrede wird die Wichtigkeit

von Bibliotheken besonders betont4.
Fast unerfindlich ist, wie Geßner im Alter von 29 Jahren schon ein so

reiches bibliographisches Material zusammengetragen hatte. In der Vorrede

erwähnt er seinen unermüdlichen Fleiß im Anlegen von Notizen und
gibt auch an, daß er die verfügbaren Kataloge der Büchermessen, ferner
die Kataloge der Vatikanischen und anderer Bibliotheken benützt hat,
schließlich auch die Hinweise bei antiken und mittelalterlichen Autoren,
wie Suidas usw.5 Man erkennt aber sofort, daß die «Bibliotheca» nicht
eine bloße Kompilation ist, sondern daß Geßner die erwähnten Bücher
jedenfalls genügend gekannt hat, um ein Urteil darüber abgeben zu können.

Die Arbeit an der Bibliotheca universalis veranlaßte aber Geßner, alsbald
einen weiteren Schritt zu tun, nämlich den von einer bloßen Bibliographie
nach dem Alphabet der Verfasser zu einer enzyklopädischen Ordnung. Er
fühlte das Bedürfnis, die gewaltige Menge von Büchern auch nach der
sachlichen Seite hin zu erschließen. Es ist dies ein echtes bibliothekarisches
Anliegen. Wer heute eine öffentliche Bibliothek besucht, erwartet dort mindestens

einen Autorenkatalog und einen Sachkatalog vorzufinden, wobei es

von letzterem bekanntlich zwei Typen gibt: den systematischen Katalog
und den (alphabetisch geordneten) Schlagwortkatalog. Diese ganze Sachlage

war Geßner vollkommen geläufig, obwohl er kein Bibliothekar war und
die Bibliothekare zu seiner Zeit kaum so präzise Anforderungen an die

Bibliotheksverwaltung gestellt haben. Schon auf der Rückseite des

Titelblattes seiner «Bibliotheca» verspricht Geßner einen zweiten und dritten
Band. Sie sollten das gleiche Titelmaterial nochmals bringen zuzüglich der
im Autorenalphabet nicht unterzubringenden anonymen Werke, aber das

einemal systematisch, das anderemal nach dem Alphabet der Sachbegriffe
geordnet. Dieses Unternehmen war freilich nicht so leicht in die Tat
umzusetzen. 1548 erschien: Pandectarum sive partitionum universalium Conradi
Gesneri libri XXI, ebenfalls bei Froschauek, als Folioband von etwa
400 Seiten (Abb. 2). Im Vorwort klagt der Verfasser, daß er sofort nach der

Veröffentlichung der «Bibliotheca» von Freunden und vom Verlag gedrängt
worden sei, sein Versprechen einzulösen und den 2. und 3. Band fertigzustellen;

diesem Verlangen komme er nun seufzend nach. Die «Pandekten»
sind aber nur der systematische Teil, also der 2. Band. Von dem versproche-

4 Ebenda, Epistola nuneupatoria, S. (2).
5 Ebenda, S. (3).

180



nen 3. Band, also dem alphabetischen Sachverzeichnis, war Geßner
abgekommen, denn, so sagt er, wer sich ernstlich für einen bestimmten Gegenstand

interessiert, wird auch wissen, unter welcher systematischen Gruppe
er ihn zu suchen hat6.

Geßner hatte sich vorgenommen, das ganze Material in 21 Wissensgebiete
aufzuteilen; entgegen der Ankündigung auf dem Titelblatt fehlen aber die
beiden Gruppen Medizin und Theologie. Die Abteilung Theologie (Gruppe
21) erschien ein Jahr später (1549) separat als Partitiones theologicae pan-
dectarum universalium, während der medizinische Teil (Gruppe 20)
überhaupt nicht veröffentlicht wurde, weil Geßner stets ein noch besseres System
anstrebte, aber damit überhaupt nicht fertig wurde.

Ungeachtet dieser Unvollkommenheiten liegt den «Pandekten» Geßners

ein echtes System der Wissenschaften zugrunde, das einen ausgezeichneten
Einblick in das Geistesleben seiner Zeit bietet. Wir wollen darauf näher
eingehen. Wenn man sich fragt, wie ein Gelehrter überhaupt dazu kommt, ein
solches System aufzustellen, so zeigen sich folgende Möglichkeiten: 1. der

philosophische Gesichtspunkt: was kann der Mensch wissen? 2. der
pädagogische Gesichtspunkt: wie soll der Unterricht gegliedert werden 3. der

bibliographische Gesichtspunkt: wie sollen Bücher (bzw. Buchtitel) am
besten geordnet werden In der abendländischen Geistesgeschichte erscheinen

diese drei Gesichtspunkte manchmal streng getrennt, manchmal eng
miteinander verbunden. Geßner hat sich, soviel bekannt, nicht von
philosophischen oder pädagogischen Überlegungen leiten lassen, sondern ist als

praktischer Bibliograph an die Sache herangegangen. Er hat keinen Ehrgeiz

darin gesehen, ein möglichst neuartiges System der Wissenschaften
aufzustellen, sondern bediente sich vielmehr im wesentlichen herkömmlicher

Kategorien, die er aber dem Stand der Wissenschaften seiner Zeit
anpaßte. Gerade darum ist aber sein System als Kulturdokument so
interessant. Um es voll zu würdigen, müssen wir etwas ausholen7.

Die Frage nach einem System der Wissenschaften wurde in der klassischen

Antike kaum gestellt, wenigstens nicht in unserem Sinne, denn einerseits

waren die Wissenschaften noch nicht so abgegrenzt wie heute, anderseits

auch nicht so spezialisiert. Gelegentlich finden sich jedoch Einteilun-

6 Pandekten, Praefatio, S. (6).
7 Vgl. z.B. Emen Podach, Der Begriff der Wissenschaft und die versuchten Wissenschaftseinteilungen,

Berlin 1927 (Diss.). — KurtKaatz, Das Ordnungsgefüge der Wissenschaften.
Zur Geschichte der Wissenschaftseinteilungen, Berlin 1949 (Diss.). — W.C.Berwick
Savers, An Introduction to Library Classification, 9th edition, London 1955.

181



gen, z.B. bei Aristoteles8, der zwischen theoretischer Philosophie (Physik,

Metaphysik, Mathematik), praktischer Philosophie (Ökonomie, Politik)

und «poietischer» Philosophie (Kunst, Technik) unterscheidet. Pla-
ton teilt etwa ein in erkennende und ausübende Wissenschaft9; eine andere

Einteilung in Logik, Physik und Ethik, die den seelischen Grundfunktionen
Vernunft, Sinneswahrnehmung und Wollen entspricht, wird ihm
zugeschrieben10. In der Politeia nähert sich Piaton aber den Pythagoreern,
deren Ansichten er besonders durch den mit ihm befreundeten Archytas von
Tarent kennengelernt hatte. Archytas lehrte, daß man einen Einblick in
die Natur am besten von den mathematischen Disziplinen her gewinnen
könne; dazu gehören: Astronomie, Geometrie, Arithmetik, Sphärik,
besonders aber Musik11. Piaton fügte dieser Aufzählung noch die Harmonik
und die Dialektik hinzu12.

Diese rein philosophischen Einteilungen der Wissenschaften erlangten
aber niemals eine solche Bedeutung wie jene pädagogische Einteilung in
die sieben artes liberales13, unter denen allerdings die obenerwähnten
mathematischen Disziplinen im Sinne von Archytas und Piaton eine besondere

Rolle spielten. Das System der sieben artes liberales (enra re/vai
slsv&EQiai, sieben freie Künste) entstammt dem Schulwesen der
hellenistischen Zeit und findet sich schon im ersten vorchristlichen Jahrhundert
bei Dionysios Thrax, der als Verfasser der ersten griechischen Grammatik
bekannt ist. Man versteht seither unter den artes liberales die Gesamtheit
folgender Wissenschaften: Grammatik, Rhetorik, Dialektik, Arithmetik,
Geometrie, Astronomie und Musik. Diese sieben Fächer bildeten den
stofflichen Inhalt des mittleren Schulwesens in der späteren Antike. Ein
Elementarunterricht ging natürlich voraus, den Abschluß der Studien bildete
der Unterricht in Medizin, Rechtsgelehrsamkeit oder Philosophie. Die
Gesamtheit der artes liberales wurde auch als rj eyxvxhog naideia bezeichnet,

was verschieden übersetzt werden kann: es bedeutet entweder einen

8 Topik, Z6, 145a.
9 Politikos, St. 258 C.

10 Friedrich Ueberweg, Grundriß der Geschichte der Philosophie, Teil 1, herausgegeben
von Karl Praechter, 12. Auflage, 1926 Nachdruck 1957) S. 332.

11 Ebenda, S. 71.
12 Politeia, St. 530ff.
13 John Edward Wise, The Nature of the Liberal Arts, Milwaukee 1947. — Artes liberales.

Von der antiken Bildung zur Wissenschaft des Mittelalters. Herausgegehen von J.Koch,
Leiden 1959 Studien und Texte zur Geistesgeschichte des Mittelalters, 5).

182



j^C 1jrir fnöitul ftnt 'Äug?

nnii5lil)i* 11 fir&ifimt
1iD;0 fohloquio^qurtao
»ßtÄiurttua rtV uocvft

•' dltidlp cuOOg UlfOtrttX
ymi»y».f>i OUliA UtKtiTltACYflffl?

Uwßuc ouiö fmttta figment* col
iigit gtic utcutoiic htd manödra fiuic non
ftifeUt» faaeua to telstte iwaui qiicörtu)
tocotf * drttocnö r*»uem"jr ttuuA m
astt* »ÄttrgrtöuitiiajmiÄQ^uii orml«ide
VM9jan*iith* Ubvß 4L,uipwu!tt uui£
tu* maus frntifl tuuat* rtwJÖ am £04
«ttciö puctUuß Gflnftt-vmrtgo nJ pttr
nranuerfiqttöuui «^gfa notftrcf uifsif
Mnuö actoi uoimttme fiibftnr

<cf-

Abb. 3. Allegorische Darstellung der Grammatik
(Österreichische Nationalbibliothek, Cod. S. n. 2639, fol. 34v)



/ -foimtos c)

pe focm ftnt- mimiaditr
^ Viih cju? fir bifinic-Yibia
f r ft oidmc mirato m
j IftimfÖTÖlfigtllttlilüiflip j

11macIhriBÄ-taat jfe-1

.;.Ä- i'iWtir ftttiäm iscd (tmofhat mud
ivb, ritouiö iitltr nmö imlftft for (hit Co

| j la (hsnrts feffijf mm folmtt oflttiinr
3 ß Jtw pmitO jdlfnm öicoiMunj

,__y urtfRmp iiarantt-Ji: nte MiMucftr
bmut litmiimUue amhiccr Mummmm piwmto tepnott uMmltiOftm

otrortritmrtw adapt
u«u> lyuigtmiiig afom fotptu (rtno
nWJ> c qttfl OWfdftcS pmtiilS tilflKtwt pmw—

mo anmmo) fettttott ttuhuittv*-nf mmm oioj
fir ttrnt folo tro« riimrtta urfopct T "'S"1'
uwg(ytogtfitmgaftrafin»»frtnmi j SÄl.SÄW"ssa=~"-'L 1 ässis;

i .p.

fcnf
nuuootw-ccqiie pnfcfyn
Moquiui dptmii .urrtit Inf
>ftftu>uiim que firbiffhiir
libjO qiifUto ft tattutf^xpj
[mm

net* liidO,fttt*?fali4.^fltro fir t medio
put« frtmlms rioqui) que «dfi&Mteu
D* tat ptdurf ml« unter ülmmti? to
no* nwi (hiftto ucm wilimffi c
rtiouopmuu mnA ll<rtiw foiofc

11«tu puis itr«sjtue ultrmo tfurmfrtU
mm tQwy
I«Uli

.<466. 4. Allegorische Darstellung der Dialektik (links) und der Rhetorik (rechts)
(Österreichische Nationalhihliothek, Cod. S. n. 2639, fol. 35r)



<£ änfaitnmbimimr iliigiiftw^'
libximfi ttr"Dinr lituo tmtimoiiu
p.uuoquoiifirDiRmt-lUuo

4fi qfoinm Q. u«b mnueut* eft- fee
unliS i ucra^bdnfl omnia una

p*»iß*4tueafiti* *q>fir döoimti »fltmAqueöS"«

tiuflil fint CA fottft" etciOÖ dufnic

fitft tuito m«b»U^mtg»rO utfut rote nmrtUJ

m«ume figitui toubfttarQjio& biiptf öidina

uu* mit^xunsY üirm£.prtnS*
\\y$ \xStattiw0 iqifuo tstqtrtJro gWtD pUi^ tut

tmfif Wim gteat {nttagowa patiufl Ante tiOir

*£ 'ptmictrt'btrtHmr diufj
1ib2i\um uthinr liko

*® f«»m» ittmrronii que fir
ijitfhiitlilk'ümOMlm ityofo

f uättMittna tUö mcneuöt üT-
atta yleurt \pfiuiört-0flti9 tjonuwueJUge «c
fwatn Cdc«r ignorftre qndtuudttO «omefi»

mAtbeniAtuc yme tcuumfttAfsr-t Ijnim fig«»

itV-fiAt ntulU (Ignrttl i ttpt «ttße mapee * fif

elmnAtiuA CO««' igtea ou^eA»«ö

tmm* cUtmatrO »»*» fica&pWntt dl» G»b

lunfi ^yfimöAO »»ä*»» ««filter &»£»& »»öl»»

nunc CdcW \
J¥

Abb. 5. Allegorische Darstellung der Arithmetik (links) und der Geometrie (rechts)
(Osterreichische Nationalhibliothek, Cod. S. n. 2639, fcl. 35v)



<Fimt{u&öuttmrrtuffulflnutf
i? %£ Üsk -110,01*^ ^u0°^r *l,r 'llM£l

{rtoHrt(hWi~H t-o mo&ulitu&t V^m
Ccltais Aimrootaw ntOtthmu y

rj^M&u. men rtt tmumcs. pculöuUio mctmfl (\ h
lern mmottlefewertwqri-önc luoöumtitß

|_M Wcc^Änö) better tüiotömei-flromö^l^u
V kw fit« uflitH tflrtrt f* pulrii»rt iiiftrtiu-»; jic ra

1 mis fifes luotoflt- mm jiUiötö tmtuKlo ^
wer fluni t Jfltlfii o^mtA fiitgir >. > bio

jt$tttm nils Grptnit btfttimm uomnilufhtf-

-1' letaftuo mftvifcp totufig rano!ii<>j»»mtu
| brtl ttt ttprwt- Or^itci^t fitigniä jutnöir-' * - *L.m

ptiioloiuc-

\<£ rtfhfl(o0irt ÖtitHiur ctuguftmiiO \nm
libs fir öiffuncVjffco^ jnnfl tül
no tnh raoamn crfc(htl a)igt. cflhu ip
tn^or mfimoiA mttmflV * eft- u«a
ttiro a qtiA tite drtneum homwefl:
|nw flit ntftfllflnfttuw: pfia vcjnoir

Ij^lhologirt motuS AftvotoguU; t ffismd

vtuA tufenu- tjer f^o qtmbtrtuttHb fHht*
cflnißnicn^citmatAfttyiiK,. uflit ftptjuia)
lioncfto ncntr »«tum \

%\
<

Abb. 6. Allegorische Darstellung der Musik (links) und der Astrologie (rechts)
(Osterreichische Nationalbibliothek, Cod. S. n. 2639, fol. 36r)



Kreis von Disziplinen, die enger zusammengehören, oder die allgemein
übliche, landläufige Erziehung. Daraus entwickelte sich das Wort Enzyklopädie.

Jedenfalls waren die artes liberales in der römischen Kaiserzeit die

Grundlage jeglicher Bildung und fanden entsprechende Berücksichtigung
bei Schriftstellern wie Yarro, Seneca und später bei Boethius, Cassiodor,
Isidor von Sevilla. Martinus Capella verfaßte eine allegorische
Verserzählung Die Hochzeit des Mercurius und der Philologie mit einer breiten
Darstellung der artes liberales.

Aus einer den praktischen Bedürfnissen des mittleren Unterrichtes der
hellenistischen Zeit entstammenden Aufzählung von Unterrichtsgegenständen

war damit ein Kanon der Wissenschaften geworden, der sich durch
mehr als tausend Jahre unverändert halten konnte, obwohl sein sachlicher
Wert dem Ansehen, das er genoß, kaum entsprach. Um so interessanter ist
es, diese Verhältnisse vom Standpunkt der Geistesgeschichte näher zu
untersuchen und insbesondere die Gründe für die fast unlösbar erscheinende

Verbindung dieser sieben Disziplinen zu beleuchten. Zunächst seien aber

allegorische Darstellungen der sieben artes liberales aus einer mittelalterlichen

Handschrift gezeigt. Sie finden sich im Anhang zu einem Huldigungsgedicht

für König Robert von Neapel, geschrieben um 1340; der Verfasser

ist wahrscheinlich Convenevole da Prato, der Lehrer Petrarcas
(Abb. 3 bis 6)14.

Nun einige Überlegungen zu den artes liberales.
1. artes. Die angegebenen Disziplinen sind also keine Philosophie, keine

eigentliche Wissenschaft (scientia, emOTrjfir}), sondern artes (rejvat),
also Fertigkeiten. Das ist so zu verstehen, daß sie ursprünglich nur als
Mittelstufe des allgemeinen Bildungsganges aufgefaßt wurden, weil sie die

Voraussetzungen für die höheren Studien bildeten. Im frühen Mittelalter
verfielen diese aber, die Akademie in Athen wurde geschlossen, das Bild
eines Studienganges ging verloren, die artes allein blieben übrig und wurden

als das höchste Bildungsziel angesehen.
2. artes liberales. Die eines freien Mannes würdigen Fertigkeiten, zum

Unterschied von den unfreien Wissenschaften, den «artes illiberales», für
die es bezeichnenderweise kein feststehendes System gab. Man rechnete
dazu etwa die Webkunst, WafFenschmiedekunst, Schiffahrt, Landwirtschaft,

Jagd, Heilkunst und sogar die Schauspielkunst.
3. In sachlicher Hinsicht muß bei der Betrachtung der sieben artes libe-

14 Österreichische Nationalbibliothek, Cod. Series nova 2639, fob 34v bis 36r.

187



rales auffallen, daß es sich nur um ein rudimentäres System der
Wissenschaften handelt, fehlen doch etwa Geschichte, Geographie, die eigentliche
Physik, Botanik, Zoologie, Mineralogie und natürlich auch die Chemie. Daß
die Musik nach heutiger Auffassung überhaupt nicht in diese Aufzählung
paßt, sei ebenfalls vermerkt. Interessant ist, daß die Rhetorik noch immer
aufscheint, obwohl sie jedenfalls im frühen Mittelalter viel weniger Bedeutung

hatte als in der juristischen Praxis der Antike. Sie wandelte sich

von einer «ars eloquentiae», also der eigentlichen Beredsamkeit, zur «ars
dictaminis» für den Kanzleigebrauch.

4. Trivium und Quadrivium. Die sieben artes liberales werden üblicherweise

in zwei Gruppen eingeteilt. Die ersten drei Disziplinen (Grammatik,
Rhetorik, Dialektik) sind sprachlich orientiert, die übrigen vier neigen der
Mathematik zu (Arithmetik, Geometrie, Astronomie, Musik). Cassiodor
bezeichnete im 5. Jahrhundert die erste Gruppe als eigentliche artes oder
«scientiae sermocinales», die zweite als «disciplinae» oder «scientiae
reales». Darin liegt natürlich die Wurzel für die Unterscheidung von
Geisteswissenschaften und Naturwissenschaften. Interessant ist, daß Cassio-

dor das Wort scientiae als übergeordneten Begriff benützt und die

Bezeichnung artes, d.h. Fertigkeiten, nur für die sprachlichen Unterrichtsgegenstände

verwendet, was einer gewissen inneren Berechtigung nicht
entbehrt. Diese Bezeichnung setzte sich jedoch nicht durch. Die Begriffe
artes und scientiae, Künste und Wissenschaften, wurden bis in die Neuzeit
in übergreifender Bedeutung verwendet und haben erst im 19. Jahrhundert
die heute übliche Abgrenzung erfahren.

Wenn sich auch die Bezeichnung Cassiodors nicht durchgesetzt hat, so

doch die von ihm verwendete Einteilung. In der einfachen, jedoch plastischen

Sprache des frühen Mittelalters bürgerte sich für die Gruppe
Grammatik, Rhetorik, Dialektik die Bezeichnung «Trivium» heraus, während
Arithmetik, Geometrie, Astronomie und Musik zusammenfassend als

«Quadrivium» bezeichnet wurden. Die wörtliche Bedeutung ist einerseits

«Dreiweg», anderseits «Yierweg». Diese Bezeichnungen suchen also gar
nicht die Gruppen sachlich zu erfassen, sondern halten sich an die Anzahl
der darin vorkommenden Lehrgegenstände.

5. Zahlenspekulationen. Die Bezeichnungen Trivium und Quadrivium
weisen auf einen Umstand hin, der bei der Erörterung der artes liberales
bisher noch viel zu wenig beachtet worden ist. Die Beliebtheit der Artes
im Mittelalter hing letzten Endes nicht nur von ihrer theoretischen oder

praktischen Brauchbarkeit ab (die, wie wir gesehen haben, ernsteren Ein-

188



wänden nicht standhielt), sondern viel mehr vom Mitschwingen gewisser

Zahlenspekulationen, wie sie bekanntlich seit der Spätantike unter dem

Einfluß des Neuplatonismus und der Neupythagoreer große Bedeutung
erlangten15. Danach war z.B. die Zahl 1 ein Symbol für Gott, die Zahl 3

bezog sich auf die Seele (die in Vernunft, Verstand und Mut eingeteilt
wurde), die Zahl 4 bezog sich auf die Welt (es gibt 4 Weltrichtungen, 4

Jahreszeiten, 4 Elemente usw.). Auch die Zahl 7 nahm eine ausgezeichnete
Rolle ein (es gab 7 Planeten, 7 Weltwunder, 7 Städte, die sich darum stritten,

Geburtsort Homers zu sein, usw.), die durch das Christentum noch
verstärkt wurde, da ja entsprechend der Weltschöpfung 7 Wochentage
eingeführt wurden usw.16. Erhöht wurde die Dignität der 7 dadurch, daß
sie sich als Summe von 3+4 ergibt. Nach der Interpretation von
Augustinus bedeutet dies die Summe eines geistigen (3) und eines weltlichen
Prinzips (4) als Totalität der Schöpfung17. Eine analoge Zerlegungsmöglichkeit

der 7 findet sich in zahlreichen Beispielen, angefangen von den 7

Bitten des Vaterunsers bis zu den 7 Kurfürsten, unter denen bekanntlich
3 geistliche und 4 weltliche waren. Was war naheliegender, als daß die Zahl
der artes liberales gerade 7 betragen mußte und daß sie in die Gruppen
des Trivium und Quadrivium zerfielen Die Zusammenfassung der sprachlich

orientierten und der mathematisch orientierten Wissenschaften ergab
deren Gesamtheit, so daß das Gesamtwissen eine wunderbare Harmonie
darstellte. So brachten schon Cassiodor und später Dante (im Convivio)
die artes liberales in direkte Beziehung zu den Planeten, und zwar das

Trivium zu den inneren, das Quadrivium zu den äußeren Planeten. Ähnlich
wie gewisse Werbeslogans der heutigen Zeit außer ihrer sachlichen Aussage

eine zusätzliche, rational nicht ohne weiteres erklärbare Wirkung
besitzen, so hatten auch die 7 artes liberales, eben weil es ihrer 7 waren, einen

ungemein kompakten Zusammenhang und wurden noch lange verwendet,
als sachlich nicht mehr der geringste Anlaß dazu vorlag.

16 Vincent Foster Hopper, Mediaeval Number Symbolism. Its Sources, Meaning, and
Influence on Thought and Expression, New York 1938 Columbia University Studies in
English and Comparative Literature, 132). — Erich Schöner, Das Viererschema in
der antiken Humoralpathologie, Wiesbaden 1964 Sudhoffs Arch. Gesch. Med. Na-
turwiss., Beiheft 4). - Seyyed IIossein Nasr, An Introduction to Islamic Cosmological
Doctrines, Cambridge (Mass.) 1964.

16 Herman Polzer-vanKol, Priester Arnolds Gedicht von der Siebenzahl (Ausgabe,
Schreibung, Reime) Bern 1913 Sprache und Dichtung. Forschungen zur Linguistik
und Literatunvissenschaft 13).

17 Vgl. Hopper I.e., S. 84; Augustinus, Civitas Dei XX, 5.

189



Wem der Bezug eines Systems der Wissenschaften auf neupythagoreische
Zahlenspekulationen nicht ohne weiteres einleuchtet, den möchte ich auf
ein Beispiel aus unserer Zeit verweisen. Noch heute wird in den angelsächsischen

Ländern das Ziel des Elementarunterrichtes in populärer Weise
als die Beherrschung der 3 «r» hingestellt, worunter verstanden ist: reading,

writing, 'rithmetic. Die mnemotechnisch leichter zu beherrschende
Dreiheit der unkorrekt ausgesprochenen Wörter setzt sich über die

Rechtschreibung glatt hinweg.
6. Die Artistenfakultät. Als seit dem 11. Jahrhundert die arabische

Wissenschaft in Europa eindrang und das Interesse an den antiken Quellen
erwachte, entstanden die Universitäten, die zu einem wichtigen Faktor bei
der Beibehaltung der artes liberales wurden. Diese wurden nämlich an der
Facultas artium liberalium unterrichtet, kurz «Artistenfakultät» genannt.
Ihr Besuch bot die Voraussetzung für das Studium an den übrigen Fakultäten

für Jurisprudenz, Medizin oder Theologie. Die Artistenfakultät hat
viele Jahrhunderte existiert und ist erst später durch die philosophische
Fakultät abgelöst worden.

Wir haben nun die Voraussetzungen für ein Verständnis von Geßners

System der Wissenschaften18 (Abb.7). Die Philosophie umfaßt als Inbegriff
der Künste und Wissenschaften zwei Hauptgruppen: die praeparantes und
die substantiales, also die vorbereitenden und die Hauptwissenschaften.
Erstere zerfallen in die necessaria und die ornantes, also in die notwendigen
und die «schmückenden», d.h. zusätzlichen Wissenschaften. Für die
necessaria übernimmt Geßner die Einteilung Cassiodors in die sermocinalcs

(also im wesentlichen das sprachlich orientierte Trivium) und die mathematischen

Wissenschaften (das Quadrivium), fügt aber in beiden Gruppen
noch ein Wissensgebiet hinzu: Unter den mathematischen Wissenschaften

gibt es nun außer der Astronomie auch die Astrologie — ein sehr bedeutsamer

Hinweis für die beginnende Trennung der beiden Wissensgebiete; daß
sie aber noch lange nicht vollständig war, geht schon daraus hervor, daß
viele Jahrzehnte später Kepler noch Horoskope gestellt hat. Auch das

frühere Trivium ist um ein Gebiet erweitert: die Poesie. Allerdings ist
Geßner im Zweifel, ob er sie zu den sermocinales rechnen soll; die Poesie ist
zwar sprachlich orientiert, zählt aber nicht zu den Notwendigkeiten und

18 Partitiones theologicae, S. (16). Zum Vergleich diene etwa das lückenhafte System der
Wissenschaften bei Joachim Fortius Ringelberg, Lueubrationes, vel potius absolutis-
sima xvxXonaiÖEia: nempe Uber de ratione studii, Basel 1538.

190



tabv^a de singvlis pandectarvm
Ubris}eQrmq> ordinc fecundum phdofopht* duifionemt

V"Grammatical
I Didleäicsm
I RbrtortMW

SfrmociB4iff< +p0ztutmt^ tarnen nti-
I gu ornam (juam neceßa»

* 1 rwr/l
•fNtcrjJi. J ^

041 J J Arirfmir(ic«i

Mtfbcmri- J Geometrtam

MaflCiM
] AflronomUm
I Aßrohgum*

I*Poeticam,

quam inter Set
mocinalcspofmmus.

Hißoriarunt cogttUtonen.

Geographien,

AOmotet -v Dwuwtiomf c rrugutco*
gnttionem.PhUofophiacom*

prebendit artes ^
crfaentias

r
I-

PrapantrpJ
tes

t JuhjUnHilet-

Variant de artibiu ittUeratii

cogmtionem.

phyßcam.

Metaphyßcom CT Thcolo*

gumgcntihum. •

Etbum,

OcconomuamL^thieafuh

PohticM §
Iwiforudentim, tpu Po*

hue* fubifcuur.
Mediana,Phyßca fubdita.

Ajrhcologum Cbrtjiwum.m

.DetjUd il
Uko.

Abb. 7. Geßners System der Wissenschaften in den «Pandekten»

hätte daher eher bei den ornantes Platz, weshalb sie auch dort aufgeführt
ist. Daß die Poesie überhaupt zu den lehrbaren Wissensgebieten gerechnet
wurde, darf nicht befremden; es entsprach durchaus dem Geist der damaligen

Zeit, wenn etwa Conrad Celtes Professor für Mathematik und Poesie

in Wien war.
Jedenfalls hatte Geßner keine Hemmungen, die Siebenzahl der artes

aufzugeben und ihr System, das zu einer Fessel geworden war, zu sprengen.
Das ist um so bemerkenswerter, als die Zahlensymbolik zu seiner Zeit
noch durchaus verbreitet war und sich noch ein halbes Jahrhundert später,

z.B. bei dem Dichter Edmund Spenser, findet19. Geßner erhielt nun

19 A.Kent Hieatt, Short Time's Endless Monument: The Symbolism of Numbers in
Edmund Spenser's «Epithalamion», New York 1960. - Alastair Fowler, Spenser and
the Numbers of Time, London 1964.

191



die bunt zusammengewürfelte Gruppe der ornantes, umfassend: Poesie

(mit Vorbehalt), Geschichte, Geographie, Weissagung und Magie, sowie
die artes illiberales, also Technik im weitesten Sinn. Es handelt sich
naturgemäß um jene Gebiete, die im Zeitalter der Renaissance eifrig betrieben
wurden.

Die Gruppe der substantiates enthält wohl die drei traditionellen Fächer
Jurisprudenz, Medizin und Theologie, aber mit wesentlichen Änderungen:
Hauptfächer sind nunmehr Physik, Metaphysik mit Einschluß der heidnischen

Theologie, Ethik, christliche Theologie. Die Medizin ist der Physik
untergeordnet, die Jurisprudenz der «Politik» und diese sowie die
Ökonomie der Ethik.

Geßner hat also in seinen «Pandekten» versucht, das System der artes
liberales, das den sich stürmisch erweiternden Kenntnissen seiner Zeit
nicht mehr entsprach, durch verschiedene Erweiterungen und Anpassungen

irgendwie zu retten, ohne die traditionellen Grundlagen ganz zu
verlassen. Im Laufe der späteren Jahrhunderte wurden natürlich noch weitere
Systeme der Wissenschaften aufgestellt, die von ganz anderen Voraussetzungen

ausgingen, z.B. von Francis Bacon, Auguste Comte oder die

Dezimalklassifikation von Melvil Dewey. Aber noch 250 Jahre nach Geßner

teilte J.J.Eschenburg20 die Wissenschaften folgendermaßen ein:
1. philologische, 2. historische, 3. philosophische, 4. mathematische, 5.

physische, 6. medizinische, 7. juristische, 8. theologische. Wenn man diese

Aufstellung betrachtet, kann man auch hier wieder das alte System der artes
liberales hindurchschimmern sehen: 1 bis 3 entspricht dem Trivium, nur
daß statt der Rhetorik die Geschichte aufgenommen ist und die Dialektik
zur Philosophie erweitert wurde; es ist die Gruppe der philosophisch-historischen

Wissenschaften. 4 bis 5 entspricht dem Quadrivium, wobei natürlich

die Musik fehlt. Zu den mathematischen Wissenschaften rechnet

Eschenburg auch die bürgerliche Baukunst und die Kriegswissenschaften,
zu den physischen Wissenschaften Zoologie, Botanik und Mineralogie, die,
wie üblich, als Naturhistorie zusammengefaßt werden. 4 und 5 bilden also

die mathematisch-naturwissenschaftliche Gruppe. Die drei letzten Fächer

entsprechen dann den bekannten Universitätsfakultäten. Eschenburg hält
sich also noch mehr als Geßner an die Tradition.

Untersuchungen über die verschiedenen Systeme der Wissenschaften,
wie wir sie eben durchgeführt haben, wurden vor nicht allzulanger Zeit als

20 Johann Joachim Eschenburg, Lehrbuch der Wissenschaftskunde, Berlin 1792.

192



ein eigener Wissenschaftszweig, genannt «Enzyklopädie», angesehen. In
jedem älteren Konversationslexikon kann man dieses Stichwort finden,
doch ist heute die ursprüngliche Bedeutung dieses Wortes dem Bewußtsein
der meisten Gebildeten entschwunden. Noch im 19. Jahrhundert gab es

eifrige Diskussionen darüber, aber das Interesse an ihnen ist jetzt vielfach
erlahmt. Die Ursache für diese sehr bezeichnende Tatsache liegt wohl darin,
daß die Spezialisierung der Forscher so weit fortgeschritten ist, daß nur
mehr wenige einen Uberblick über das Gesamtgebiet der Wissenschaften
besitzen. Daß aber enzyklopädische Untersuchungen einen unmittelbaren
Zusammenhang mit geistigen Problemen unserer Zeit haben, sei an zwei

Beispielen aufgezeigt:
1. Nach obigen Ausführungen wird man vielleicht meinen, daß der

Begriff der artes liberales nur eine historische Bedeutung besitzt; dem ist
aber nicht so. In den angelsächsischen Ländern ist der Begriff «liberal arts»
als einer mittleren Stufe der allgemeinen Bildung heute noch sehr lebendig,
er wird vielfach mit «Geisteswissenschaften» identifiziert. Dieses Weiterleben

der artes liberales hängt damit zusammen, daß viele Begriffsbildun-
gen, die vom deutschen Idealismus und vom französischen Positivismus

geprägt wurden, in das europäische Erziehungs- und Bildungswesen
eingedrungen sind, jedoch nicht in das anglo-amerilcanische. In der Geschichte
der Philosophie ist diese Tatsache schon festgestellt worden. Weniger
bekannt ist, daß heute noch eine weitgehende Diskrepanz der philosophischen
und naturwissenschaftlichen Nomenklatur besteht, die es bis zum 18.

Jahrhundert nicht gegeben hatte. So haben Ausdrücke wie Wissenschaft,
Naturwissenschaften, Geisteswissenschaften, ja selbst Technik kein exaktes

Äquivalent im Englischen. Umgekehrt sind Ausdrücke folgender Art
schwer zu übersetzen: liberal arts college, bachelor of arts, liberal arts
education, Museum of Arts and Industries, natural philosophy (nicht
Naturphilosophie, sondern theoretische Physik), philosophical instruments
(physikalische Apparate) usw. Das Englische hat die bis in die ausgehende
Barockzeit verwendete einheitliche lateinische Terminologie (darunter auch

artes liberales) länger beibehalten als das Deutsche oder Französische.
2. Nicht aus bibliographischen Gründen, sondern aus der Notwendigkeit,

das Universitätsstudium den heutigen Bedürfnissen anzupassen, steht die

Universitätsverfassung und damit die Einteilung der Wissenschaften wieder

zur Diskussion, besonders im Zusammenhang mit der Errichtung neuer
Universitäten. Die artes liberales sind natürlich im einzelnen überholt, aber

in der philosophischen Fakultät leben sie weiter. Im Gegensatz zur Termino-

193



logie sind in Europa die herkömmlichen institutionellen Verhältnisse im
allgemeinen beibehalten worden (abgesehen etwa von der Abspaltung
medizinischer Akademien oder der mathematisch-naturwissenschaftlichen
Fakultät), während in den angelsächsischen Ländern gerade hier neue Wege
beschritten wurden.

Die Beschäftigung mit dem enzyklopädischen System Geßners führt
somit direkt in vieldiskutierte Probleme unseres Zeitalters. Es ist dies wohl
ein Beweis für die geistige Bedeutung eines Mannes, dessen Todestag sich

nun zum 400.Mal jährt, anderseits aber auch ein Zeichen für die innige
kulturelle Verbundenheit des Abendlandes über Jahrhunderte hinweg.

194


	Conrad Gessner als Bibliograph und Enzyklopädist : der Zusammenbruch der mittelalterlichen artes liberales

