Zeitschrift: Gesnerus : Swiss Journal of the history of medicine and sciences
Herausgeber: Swiss Society of the History of Medicine and Sciences

Band: 22 (1965)

Heft: 34

Artikel: Konrad Gessners lllustrationen zu "De Anima"
Autor: Miullener, Eduard-Rudolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-520792

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-520792
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Konrad GeBners Iustrationen zu « De Anima»

Von Epvarp-RuporLr MULLENER

*“The image-symbol ... is a representation of the un-
representable, both demanding contemplation and
spurring us on to transcend it”

E. GOMBRICH, Icones s mbolicae, siehe Anmerkuntr 7,
y =]
S. 172).

L. Quellen

In BAumMANNs Besprechung von GEssNERs Psychiatrie werden auch dessen
psychologische Ansichten kurz gestreift und darin Andeutungen einer psy-
chologischen Erfassung der Geisteskrankheiten und Triume sowie einer gele-
gentlichen (impliziten) Anwendung von psychologischen Betrachtungswei-
sen anstelle der materialistisch-humoralistischen Anschauungen der zeit-
genossischen Medizin nachgewiesen; hingegen lassen sich nur ganz unspe-
zifische Ansitze einer Verbindung zwischen Theologie/Philosophie/Psy-
chologie und Medizin finden!. GeBners Psychologie stellt vorwiegend einen
Kommentar zu ARIsSTOTELES De Anima dar, wobei der « Polyhistor» natiir-
lich auch die Meinungen unzéhliger anderer Schriftsteller zum Thema Seele
beizieht 2. Er bringt keine Neuerungen im Sinne eines «autochthonen Inne-
werdens»3, bei dem das Interesse nicht mehr auf die Begriffe von der Seele,
sondern auf die Inhaltlichkeit des personlichen Erlebens gerichtet ist, wie
dies zu seiner Zeit und spéter J.L.Vives (1492-1540), G.Carpano 1501
bis 1576), J.C.ScarLicEr (1484-1558), B.TeELESIO0 (1508-1588), G.BrUNO
(1548-1600), J.HuarteE (1520-1589), M.DE MonTAIGNE (1533-1592) und

1 D.Baumann, Psychiatrisches bei Conrad Gefiner, Gesnerus 10 (1953) 123-150, bes.
S.145, 148/149; S.145, Anm.78: Gelners Psychologie scheint aus Vorlesungsnotizen
hervorgegangen zu sein und sollte offensichtlich vor allem didaktischen Zwecken dienen.

2 GEsSNERS psychologische Werke umfassen: 1. CoNRADI GESSNERI De Anima Liber ...,
Ziirich 1563 (ohne Illustrationen, Kommentar zur Sinnesphysiologie des Aristoteles).
2. Teile von: CONRADI GESNERI ... Meditationum, Annotationum et Scholiorum Libri V,
herausgegeben von Kaspar Worr, bei Christoph Froschauer, Ziirich 1586; 4. Buch
S.162-289 Kommentar zu ARISTOTELES’ De Anima mit Illustrationen S.186-194; im
5. Buch (mit neuer Paginierung) ein weiterer Kommentar zum selben Thema S.55-131.
Die im Text in Klammern zitierten GelBner-Stellen beziehen sich auf Meditationum ...,
4. Buch.

3 W.HEeHLMANN, Geschichte der Psychologie, Stuttgart 1963, S.57 (Kapitel: « Ansétze der
beginnenden Neuzeit»).

160



andere versuchten. Hingegen weist GeBners bio-physiologische (u.a. auch
von GALEN deutlich beeinfluBlte) aristotelische Psychologie gegeniiber den
unzihligen dhnlichen Werken aus jener Epoche als interessante Besonder-
heit eigenhéndige Illustrationen auf; moglicherweise liegt hier die erste
(oder mindestens eine der frithesten) gedruckten wissenschaftlichen Psycho-
logien mit Illustrationen iiberhaupt vor. Der mit « Animae eiusque facul-
tatum per varias figuras repraesentatio» betitelte Abschnitt (S. 186-194)
bildet eine Art Zusatz zu den Kapiteln 2 und 3 des 2. Buches von De Anima
des ARISTOTELES (Stufung der Seele) und versucht offensichtlich eine mog-
lichst klare und einprigsame Darstellung der Seelen-«Teile» zu vermitteln.
Er bestand urspriinglich aus elf Zeichnungen (die Numerierung geht bis
«figura undecima»), von denen aber die 2., 3. und 9. nicht ausgefiihrt sind;
dafiir weisen die 5. und 6. je eine zweite Version auf. Bei beiden Versionen
von Figur 5 ist GeBner als Urheber angegeben; die Uberschrift zur ersten
Version, « Gesneri haec, ut et sequentium nonnullae», laft annehmen, daf}
wohl die meisten iibrigen oder iberhaupt alle Bilder von ihm stammen. Von
den hier nicht reproduzierten Abbildungen stellt Figur 1 (S. 186) eine
Waage dar, die von der Hand Gottes gehalten wird. Die rechte Schale ent-
hilt die Ratio, die linke « Phantasia, Sensus, Voluptas, Gula, Venus usw.»;
solange die Ratio iiberwiegt, befindet sich daher der nach oben weisende
Zeiger der Waage, welcher der Mens entspricht, rechts von Gottes Hand —
der Mensch ist also im «rechten seelischen Gleichgewicht». Die Herkunft
dieses Bildes aus platonischem Gedankengut laB3t sich unschwer nachwei-
sen?. Figur 4 (S.178) versucht in geometrischer Manier (in einen Kreis ein-
gezeichnete Dreiecke) die bei SCALIGER® entlehnte Idee zu illustrieren, daf3
die niederen Seelen-«Schichten» (Dreiecke) die hoheren (Kreis) zwar fun-
dieren, sie aber nicht umfassen kénnen, wihrend die hoheren zwar jene
umgreifen, ohne deswegen in ihnen aufzugehen. Auf derselben Seite findet
sich der (neben Scaliger) einzige explizite Hinweis Gefners auf eine weitere
Quelle fiir seine bildlichen Darstellungen, nidmlich auf die Hieroglyphica
des P1ERTUS VALERIANUS. Figur 8 (S. 191) ist ein 7strahliger Stern, der die
8 Seelen-«Teile» der Stoiker verkérpert; das Zentrum als 8.Teil ist das
Hegemonikon. Figur 10 (S. 192) stellt nur noch die Anima cognoscens

4 Siehe u.a. R.EuckEN, Uber Bilder und Gleichnisse in der Philosophie, Leipzig 1880,
S. 32.

5 GEssNER zitiert wortlich aus IULII CAESARIS SCALIGERI in libros duos, qui in-
scribuntur de plantis, Aristotele autore, libri duo, Lutetiae 1556, Blatt 25 unten.

161



(= sensitiva und rationalis) dar: unten bezeichnen 5 Striche die 5 Sinne,
nach oben folgen Sensus communis, Phantasia, Memoria (diese verbindet
die Phantasia mit der Dianoia), Dianoia, Doxa oder Opinio, Episteme oder
Scientia, Nus oder Intellectus agens, «a qua sapientia et notitia principio-
rum emanat.» Figur 11 (S. 194) zeigt ein einfaches Héuschen, in dessen
Untergeschol3 die Anima sensitiva untergebracht ist (Tire = Eingang der
5 Sinne), wihrend Phantasia und Memoria das Obergeschof3 einnehmen und
die Ratio im Estrich wohnt; iiber dem Haus steht ein Stern. (Die Legenden
zu den hier reproduzierten Figuren 5, 6 und 7 befinden sich bei den Abbil-
dungen.)
I1. Grundlagen der Gef3nerschen Darstellungen

a) Renaissance- Philosophie. Wihrend die mittelalterliche Kunst in einer
(unbewuflten) Projektion innerer Bilder in die Materie bestand, begann mit
der Renaissance die Auseinandersetzung des Menschen mit der Natur, die
unmittelbare Nachahmung der Wirklichkeité. Andeutungen einer dhnlichen
Umwiilzung finden sich auch in der Renaissance-Philosophie, in der ver-
sucht wurde, iiber die aristotelisch-scholastische Gedankenwelt des Mittel-
alters hinauszugelangen; dabei entwickelte sich (neben der weiterlebenden
aristotelischen Grundstromung)? der Versuch einer universellen Synthese
aus verschiedenen Quellen und Traditionen, dem eine gewisse mystische
Stimmung eignete und den man vereinfachend als « Renaissance-Neupla-
tonismus» bezeichnen kann, wie ihn vor allem P1ico pE LA MIRANDOLA und
MagsicLio Ficino vertraten8, Diese neue Bewegung stiitzte sich (zum Teil
recht unkritisch) auf die Weisheit der alten dgyptischen Priester (d.h. die
damals bekannten Tatsachen iiber Hieroglyphen), homerische Mythen,
PyruacorAs, Hermetik, Orphik, PraTo, PrutarcH, PLOTIN, spitgriechi-
sche Kosmologie, christliche Mystik, jiidische Kabbala, arabische Natur-
wissenschaft, mittelalterliche Scholastik®, ZoroasTERs Gedankengut, Gno-

8 Nach E.PanNorsky, Idea. Ein Beitrag zur Begriffsgeschichte der ilteren Kunsttheorie,
Berlin 1960, S. 22-23.

7 Vgl. dazu GomBricHs Hinweis auf CEsArRE Ripas Iconologia (1593), welcher der aristo-
telischen Definitionstheorie treublieb und bei dem gleichzeitig die didaktische Tendenz
stark hervortritt (E.GoMmBRICH, Icones symbolicae, J. of the Warburg & Courtauld In-
stitutes 11 [1948] 163-192, 183; S.184: «...the didactic image as a substitute for and
supplement of the written word»).

8 Vgl. CHASTEL, der diese ganze Bewegung als «mystique payenne» bezeichnet (A.CHa-
STEL, Art et humanisme a Florence au temps de Laurent le Magnifique, Paris 1959, S.85).

9 Nach PaNorsky, L e., S.27.

162



sis1%, ja nicht zuletzt auch auf Astrologie und Alchimie. Die Hieroglyphen
spielten dabei eine besondere Rolle, indem sie nach P1ico und Ficino nichts
weniger darstellen sollten als sichtbar gewordene platonische Ideen!!. An-
stelle der langsam verschwindenden christlichen Symbolik des Mittelalters,
die fiir Laien bestimmt war, trat die eigenartige Bilderwelt der Humanisten,
die nichts Volkstiimliches aufwies!2. Gleichzeitig forderte die mit der Re-
naissance einsetzende gewaltige Zunahme des Tatsachenwissens sowie die
Steigerung des rational-begrifflichen Denkens!3 die bildliche Darstellung
von Forschungsergebnissen, Ideen und Begriffen; symbolische oder natu-
ralistische zeichnerische Versuche wurden zu einem Instrument des Wis-
sens14, und Modelle ersetzten oder erliuterten abstrakte Gesetzel®. Damit
waren die wissenschaftliche Illustration und die technische Zeichnung (als
deren Hauptinitiant LEoNARDO DA VINcI gelten kann) geboren. In Par-
allele dazu und zur « Eroberung des Raums» in der Kunst ( Perspektive)
machte sich auch in der Philosophie die Suche nach einer « Topik» bemerk-
bar, nach einem festen (und zum Teil rdumlich gedachten oder sogar dar-
gestellten) Bezugssystem, wobei hier u. a. auf die Ars des RaAymMuNDUS
Lurius (1235/36-1315) und éhnliche «mechanistische» Philosophien zu-
riickgegriffen wurde16. ,

b) Die Bilderwelt der Humanisten. Bekanntlich ist das Bildhafte élter als
das Begriffliche. Der unmittelbare Ausdruck der mit seelischer Energie ge-
ladenen urtiimlichen « Welt der inneren Bilder»!7 ist das nicht bewulit ein-
gesehene, aber sehr wirksame Symbol. Sobald sich der Mensch nicht mehr
einfach ohne Reflexion seiner Wirkung hingibt, sondern sich ihm gegeniiber-

10 Nach GomBricH, I.c., S.169.

11 Nach A.CHASTEL, Marsile Ficin et I'art, Genf/Lille 1954, S.72; und G.Boas, The Hiero-
glyphics of Horapollo, New York 1950, S.34. Ebenda, S.23 (iiber Pico): **...true knowl-
edge was a contemplation of Platonic ideas in visual form ... made possible in Egyptian
hieroglyphs™.

12 H.CHR. voN TAVEL, Die Randzeichnungen Albrecht Diirers zum Gebetbuch Kaiser Maxi-

milian I., Diss. phil., Bern (im Druck).

Be«greifen» kann man nur Raumliches (oder zumindest rdumlich Gedachtes), womit

die Parallele zur Perspektive in der Kunst deutlich wird.

1 Nach A.CuoasTEL und R.KLEIN, Die Welt des Humanismus, Miinchen 1963, S.80-81.

15 ibid., S.93.

18 jbid., S.79-80.

17 L.K1rAGES, zit. nach G.R.HEYER, Vom Krafifeld der Seele, Miinchen 1964, S.57; siehe
dazu auch J.GEBSER, Ursprung und Gegenwart, 2 Binde, Stuttgart 1949 und 1953,
Band I, S.370.

13

163



stellt, setzen die ersten Versuche ein, seiner Vieldeutigkeit eine Sicherheit
abzuringen, es moglichst eindeutig zu fixieren. Dieser Tendenz entspringen
die vielen Stereotypien in der Kunst des Mittelalters und der Renaissance,
welche sich unter der Bezeichnung « Emblematik» bis in die Antike zuriick-
verfolgen lassen!8. Die Entstehung neuer Konzepte bringt jeweils einen
Aufschwung der « Emblematik» im weitesten Sinne mit sich!®, und in der
Renaissance, die vor allem mit der Aneignung einer neuen visuellen Sprache
beschiftigt war, erreichte die Emblematik einen einmaligen Hohepunkt;
dabei bezeichnete ArciaTi, der Begriinder der Renaissance-Emblematik,
das Emblem direkt als Darstellung eines Konzepts?. Ein wichtiger Im-
puls fir diese Hochblite der Emblematik ging dabei zweifellos vom Re-
naissance-Neuplatonismus aus, der wie erwidhnt explizite gittliche oder
platonische Ideen darstellen wollte, die er (auf Grund von Prinius, Taci-
TUS, PLUTARCH, APULEIUS, PLOTIN u.a.m.) in den neu entdeckten Hiero-
glyphen versinnbildlicht sah?l. Die Hieroglyphenkunde griff sogar auf die
grofle bildende Kunst der Renaissance iiber, wiewohl sie der dort herr-

schenden Kunsttheorie keineswegs entsprach??. Dabei ist zu unterstrei-

18 Nach E.GowmsricH, Art and Illusion, New York 1960, S.23. Zur Emblematik vgl.
M.Praz, Studi sul concettismo, Firenze 1946, S.3: Embleme finden sich besonders bei
den Alexandrinern («Ut pictura poesis», « Technopaegnia») sowie in den mittelalter-
lichen Bestiarien (Physiologus!), Lapidarien und Allegorien.

19 Nach Praz, l.c., S.5.

20 ibid., S.16. A. ArciaTi, Emblematum Liber, Augsburg 1531.

21 4bid., S.17. Das Wissen von den Hieroglyphen im 16. und 17. Jahrhundert beruht nach
G.SARTON, Introduction to the History of Science, Vol. I, Washington 1927, S5.358,
noch durchwegs auf jenem des Horarorron von Niropoiris, der im 4.Jahrhundert
eine koptische Schrift iiber Hieroglyphen verfafite, die ein PHILIPPOS im 5. und 6. Jahr-
hundert unter dem Titel Hieroglyphica ins Griechische iibersetzte; ein florentinischer
Priester erwarb 1419 einen Codex auf Andros, der im 15. Jahrhundert ins Lateinische
und z.B. 1514 von PIRCKHEIMER ins Deutsche iibersetzt und von ALBRECHT DURER
illustriert wurde. Sehr bekannt ist die lateinische Hieroglyphica des italienischen Huma-
nisten PIERIUS VALERIANUS (1477-1560), Basel 1556, die eigentlich eine Verarbeitung
der Hieroglyphen im Sinne eines Emblem-Buches darstellt, unter Hereinnahme des
Symbolismus der Lapidarien und Bestiarien aus dem Mittelalter (in Klammern ge-
setzte Seitenzahlen im Text beziehen sich auf diese Hieroglyphica, Basel 1556).

22 Die Kunsttheorie der Renaissance vertrat die rein phinomenologische Auffassung der

griechischen Klassik mit Betonung von Proportion und Harmonie, gegriindet auf Ana-

tomie, psychologische und physiologische Bewegungslehre, Physiognomik und Per-
spektive (nach PaNoFsKy, Lec., S. 26). Dennoch griff die Kunst jener Umbruchszeit
nicht ungern zu den offenbar als gesichert betrachteten «Stereotypien» der Hierogly-

164



chen, dafl die Allegorie (oder das Emblem im weitesten Sinne) nur noch
einen Teilaspekt des rational nie vollstéindig erfallbaren, mit Lebenskraft
geladenen Symbols ausmacht; Allegorie, Modell, technische Zeichnung und
verschiedenartige Formeln sind verstandesmifig interpretierte und gleich-
sam erfrorene Teilaspekte des Symbols?%. Gerade diese fixierende Tendenz
ist fiir die Renaissance charakteristisch 24,

I11. Diskussion von Gefiners eigenen Hinweisen auf die Hintergriinde seiner
bildlichen Darstellungen

Gelner gibt zu jeder Figur eine kurze Legende, zitiert als direkte Quel-
len einzig J.C.ScALIGER und P.VALERIANUS und bespricht im iibrigen nur
zwel diesbeziigliche Fragen etwas ausfithrlicher: « Anima apiculae confer-
tur, et cur» (S. 191) und «De alis figurae appictis» (S. 193). Zu den Bienen
bemerkt er, sie giiben die Seele am besten wieder «quia ... purissima avi-
cula est, et a sexu et coitu aliena ... nunquam ociosa: nec tam sibi quam
alijs laborans ... Animal est quodammodo politicum ... regem suum, ut
anima mentem ac Deum sequens et colens. Licet mel dulcissima facit, sti-
mulum tamen habet, ut pungat malos ... sicut anima veritatem et disci-
plinam.» Diese Charakterisierung der Biene ist eine fast wortliche Uber-
nahme aus der Hieroglyphica (185d). Die in derselben Figur vorkommen-
den Schmetterlinge erklirt GeBner nicht, wihrend sie in der Hieroglyphica
als «imbecillitatis symbolum» bezeichnet werden ... (192a). Schmetter-
linge und Bienen aber sind — wie viele andere beschwingte Wesen (z.B.

phen-Emblematik. So finden sich z.B. Hieroglyphen-Motive bei PINTURICCHIO, LEO-
NARDO, MaNTEGNA, BELLINI, DURER (Ehrenpforte und Gebetbuch Kaiser Maximi-
LIANS I.) und Vasari (nach Praz, l.c., S. 19).

23 Siehe dazu u.a. bei EUCKEN (Anm. 4), z.B. S. 8f.; F. KavLBacH, Philosophische Grund-
legung zu einer wissenschaftlichen Symbolik, Meisenheim/Glan 1954; GEBSER, l.c.,
Band I, S. 295-387. Beim Ubergang vom Mythos zum Logos tauchen alsbhald die ersten
Hilfsvorstellungen oder Denkmodelle, z.B. der Seele, auf (Schichten, Stufenfolgen
u.d.m.).

2 Der Drang nach einer «luziden Allegorie» beweist, dafl der urspriingliche Symbolismus
nicht mehr verstanden (oder besser «wahrgenommen») wurde (nach Gomsrics, l.c.,
siche Anm. 7, S.174). CLAUDE MicNAULT verlangte 1574 eine «klare und unzweideutige
Sprache des Emblems» (nach Boas, l.c., S. 38). Diese Tendenz fithrte zu einer immer
stirkeren Standardisierung der Symbolik, welcher zuerst auch FREUD noch erlag (nach
Boas, l.c., 5. 42); in unserem Jahrhundert trat dann die Vieldeutigkeit (oder « Ambi-
valenz» nach BLEULER) der Symbolik und des tiefenseelischen Lebens wieder deutlich
hervor (vgl. auch JuNc sowie GEBSER, l.c., Anm. 23).

165



Viégel) — uralte Symbole der Seele, wobei sie, der tiefenseelischen Zwei-
poligkeit (oder moderner: Ambivalenz) entsprechend, bald den Todes-,
bald den Lebenspol der Seele verkérpern®. Zu den auf verschiedenen sei-
ner Darstellungen angebrachten Fliigeln bemerkt GeBner: «Alas menti
Plato tribuit, quibus in sublime ad Deum evolat» (S. 191). Im Kapitel « De
alis figurae appictis» (S. 193) fithrt er dann weiter aus, dafl jeder Seelen-
«Teil» seinen besonderen « Appetitus» habe, was er (z.B. in der 2. Version
der Figur 5) ebenfalls durch Fliigel verdeutlichen wolle; da die Anima vege-
tativa ohne Erkenntnis strebt, «blicken» die I'liigel nach innen. Die Anima
sensitiva erkennt zwar, aber keine hoheren Dinge — die ihr beigegebenen
Fligel stehen daher horizontal. Nur die Anima rationalis mit der Mens
strebt (auch mit den Fligeln) nach oben — zu Gott. Die Hieroglyphica er-
wihnt im Zusammenhang mit Fliigeln ebenfalls Plato (153¢). Sie spricht
aber auch vom «Ba» (153b), welches griechisch mit «Psyche» wiederge-
geben wurde; das «Ba» war ein beschwingtes Wesen, ein Seelenvogel, der
den Menschen im Augenblick des Sterbens verlaBt26. Die griechische Mytho-
logie «iibernahm» dieses Urbild — Thanatos selbst erscheint gelegentlich
gefliigelt??. Bei Geflner tritt dieser Todesaspekt der Fliigel nicht auf; Plato
folgend, geriet er hier von der eigentlichen Seelensymbolik mehr auf das
Gebiet der Geistsymbolik: der Geist tritt hdufig als Vogel auf, nicht nur
in der Sonderform des Heiligen Geistes als Taube, sondern auch als Pneuma
oder Logos?®8, Die Hieroglyphica dagegen scheint etwas von der Todesbezo-

25 Siehe dazu GEBSER, l.c., Band 1., S. 337: Schmetterlinge als Seelen in der griechischen
Vasenmalerei. Zur Zeit Alexanders des Groflen bedeutete Psyche (ebenso gut wie Seele,
Leben, Atem; psychein = (aus)hauchen, in diesem Sinne vorwiegend todesbezogen)
auch Schmetterling, hauptsichlich Nachtfalter. PorpEYRIUS wiederum bezeichnet die
Seelen als Bienen. Den Lebenspol verkorpern die Bienen u.a. auch, indem sie Musen
darstellen kénnen; VARRO nennt die Bienen Vogel der Musen.

26 Nach GEBSER, l.c., Band I, S. 333.

27 ibid., Band I, S. 334: weitere Symbole des Todespols der Seele bzw. Totenseelen sind
gefliigelte Wesen, wie Erinnyen, Harpyien, Stymphalische Vigel, Sirenen, Stringen,
Moiren, Lamien usf.

28 ibid., Band I, S. 381. Siehe ferner C.G.JunG, Aion. Untersuchungen zur Symbolge-
schichte, Ziirich 1951, S. 175: volucres, Vogel = volatilia, Dimpfe und Gase, d.h.
Pneuma. Da das Geist—Seele-Problem und seine Symbolik unerschopflich sind, soll hier
nicht mehr weiter darauf eingegangen werden (siche dazu auch GEBSER, Anm. 23, Zur
Geschichte der Phinomene Seele und Geist). Es zeigt sich aber deutlich, dal} es auch
GEsSNER schwerfiel, die Begriffe Seele und Geist auseinanderzuhalten, und dafl dem-
entsprechend in seinen bildlichen Darstellungen beide Symboliken eng verwoben sind.

166



Gelneri hec,vt & fequentium nonnullz,

Figura quinta (1. Version, S. 187). Aus Gefiners Legende: Die 3 Kreise stellen (von unten)

die Anima vegetativa, sensitiva und rationalis dar. Von der Anima sensitiva gehen die 5

Sinne aus: 1. Tactus, 2. Gustus, 3. Olfactus, 4. Auditus, 5. Visus; Reihenfolge vom «kiir-

zesten» zum weitestreichenden. Die Mens wird durch eine gerade horizontale Linie am

Rande des obersten Kreises wiedergegeben, mit Fliigeln an beiden Enden (der Stern und
die aus den Wolken auftauchende Sonne werden nicht erwihnt)

167



Sin vers fubtiliorem figuram quis defideret,que fimul & medita.
tio mortis quedam fit,& anim= virium diftin&io pole
fet hoc modo ingeniof¢ depingi,Gefnerus.

Figura quinta (2. Version, S. 188). Neu gegeniiber der 1.Version sind weitere Fliigel zu
allen Seelen-«Teilen»; ferner wird das Ganze von einem gestirnten Himmel gekront, aus
dem von rechts (wie GeBner ausdriicklich betont) ein Engel mit einem goldenen Strang
(«funiculo aureo») die Mens beriihrt, withrend von links der Teufel («diabolus insidians»)
mit einem schwarzen Stab denselben Punkt zu beriihren versucht. Unten sitzt der Tod
auf einer Bahre; er hiilt eine Sanduhr (horologium) in der rechten sowie eine Art Degen
in der linken Hand, mit welchem er den Berithrungspunkt zwischen Anima vegetativa
und sensitiva anvisiert

168



genheit gefliigelter Wesen erkannt zu haben, gibt sie doch den Rat, Fliigel
miilten mit Wasser (einem Lebenssymbol) begossen werden (153 ¢).

Zu den weiteren in seinen Zeichnungen verwendeten Details gibt Gefiner
keine Erkldrungen — entweder sprachen sie zu seinen Zeitgenossen noch un-
mittelbar und er hielt deshalb Erlduterungen fiir iiberfliissig (z.B. Gott als
Sonne in Figur 5), oder er wullte selber nicht genau um ihre tiefere Bedeu-
tung. Man kann sich fragen, warum er Kreise und nicht z.B. Schichten zur
Darstellung der Seelen-«Teile» benutzte; hier diirfte die antike Auffassung
vom Kreis als edelste Form hereinspielen?®. Der Kreis pafit auch aus einem
weiteren Grund gut in die Seelensymbolik: das «mythische Denken» in
tieferen Seelenschichten kommt am ehesten einem Kreisen gleich, wihrend
erst das rationale Denken die ambivalenten (und sich im Kreisen ausglei-
chenden) Pole in Gegensitze zerreifit und z.B. rechts und links unterschei-
det. GeBner stellt denn auch die Mens als waagrechten Strich (rechts und
links endend!) dar?®’. Beziiglich der Rechts-Links-Frage geht deutlich aus
GeBners Zeichnungen und einigen Bemerkungen hervor, dafl Rechts die
bevorzugte, «richtige» Seite ist: in Figur 1 steht der Zeiger der Waage bei
Uberwiegen der Ratio iiber die niederen Seelenregungen rechts von Gottes
Hand; in der 2. Version von Figur 5 schwebt der Engel auf der rechten, der
Teufel auf der linken («sinistren») Seite; zu Figur 7 bemerkt er ausdriick-
lich, das die hoher geschitzte Ratiocinatio darstellende Viereck sollte rechts
liegen (was durch einen Fehler des Zeichners unterblieb)3l. Die Hoherschiit-
zung des Vierecks, das der Dianoia (dem reinen Denkakt nach Plato) ent-
spricht, sowie die relative Geringschiitzung des Dreiecks, das den bloflen
Syllogismus verkorpert, findet sich ebenfalls in der Hieroglyphica, wo das
Dreieck vereinfacht gesagt «menschlich» ist, das Quadrat dagegen «gbtt-
lich» (290/91).

29 Der Kreis als natiirliches Bild vom Sein bei ArRisToTELES, siehe KavLBacH, L.c., S. 187;
als Gottessymbol siehe Jung, lc., S. 283, ebenso in der Hieroglyphica, S. 2681,

30 GEBSER, l.c., Band I, S. 399{f. und 406ff., unterscheidet (bezugnehmend auf I.Cassi-
RER und H.LEISEGANG) ein mythisches kreisendes «Denken» von einem rationalen
perspektivisch teilenden Denken.

31 Zur Rechts-Links-Problematik siehe u.a. GEBSER, l.c., Band I, S. 133 f.: die linke Seite
ist seit altersher die Seite des Unbewuliten, des Ungekannten; die rechte dagegen jene
des BewuBtseins, der Wachheit; June, lec., S.88, 92, 94 und bes. 369, Anm. 101; F.
Victor, Die Handschrift — eine Projektion der Personlichkeit, Miinchen 1964, S. 57 (von
links nach rechts und umgekehrt geschriebene Schriften). V.Frrrscr, Links und Rechts
in Wissenschaft und Leben, Stuttgart 1964, S. 28-29: die linke Seite hatte besonders
vor dem Aufkommen des Manichdertums eine viel weniger pejorative Bedeutung.

169



Von den Sternen, welche gelegentlich die Mens krénen (z.B. in Figur 5)
sagt Gellner ebenfalls nichts; in der Hieroglyphica werden sie als Abbilder
der Engel geschildert (331d). Da Gefiner einmal schreibt « Mens, ut An-
gelus» (5.190) und in Figur 6 iiber dem héheren Seelen-«Teil» einen Engel
zeichnet, darf man wohl annehmen, dafl er mit den Sternen die engels-
gleiche Mens meint. Der Zeit entsprechend tritt der Mensch (Figur 6) mit
einem Astrolabium auf, was zeigt, wie auch GeBner noch an die Verkniip-
fung des menschlichen Schicksals mit den Gestirnen glaubte. Zuletzt noch
ein Wort zum Tod mit seinem Horologium (Figur 5, 2. Version): Es ist viel-
leicht trostlich zu wissen, dall «hora» urspriinglich «rechte Zeit» bedeutete
— ein Umstand, der wahrscheinlich zu GeBners Zeiten noch weniger in Ver-
gessenheit geraten war als heute 32,

GeBners bildliche Darstellung der Seele mutet an wie eine Legierung von
Allegorie und technischer Zeichnung. Sowohl in Bild wie im erlduternden
Text versucht er (nicht zuletzt zu didaktischen Zwecken) eine mdoglichst
verstandesmiflige und eindeutig fixierende Erkldrung der Phinomene zu
geben. Hinter dieser starren Fassade aber bewegt sich, wie aus unserem
Kommentar hervorgeht (von ihm meist uneingesehen), nach wie vor die

ganze uralte und immer wieder neue, unermefliche und nie ganz klar ratio-
nal faflbare Fiille der Seelen- und Geistsymbolik.

I'V. Zusammenfassung

Es ist uns nicht gelungen, fir GeBners Illustrationen zu De Anima di-
rekte Vorbilder zu finden, und es lie} sich auch keine vor 1586 gedruckte,
einigermaflen ausfithrlich bebilderte Psychologie nachweisen33. Gewisse
rein formale Ahnlichkeiten mit mittelalterlichen « Begriffsschemata» 34
(ibereinanderstehende oder konzentrische Kreise z. B.) sind zweifellos vor-
handen, doch dienten diese nicht psychologischen Erkenntnissen, sondern
dem bildnerischen Ausdruck von Mikrokosmos-Makrokosmos-Beziehun-

32 Nach GEBSER, l.c., Band I, S. 393.

33 Dies weder von psychologischer (H.LAEHR, Die Literatur der Psychiatrie, Neurologie
und Psychologie von 1459-1799, Band I, Berlin 1900) noch von kunsthistorischer Seite
her (R.MuTHER, Die deutsche Buchillustration der Gotik und Friihrenaissance, 2 Binde,
Miinchen/Leipzig 1884, und dort angegebene weitere Literatur).

84 Siehe dazu E.BEER, Die Rose der Kathedrale von Lausanne und der kosmologische Bil-
derkreis des Mittelalters, Bern 1952, z. B. Abb. 38-40.

170



Figura sexta (S.189). Zuunterst der Kreis der Anima vegetativa mit Pflanzen beidseits
und ihren «Facultates»: B = nutrix, C = auectrix, D = generatrix. Der obere Kreis um-
faB3t die hoheren Seelen-«Teile»: 6 = Sensus communis mit den 5 Sinnen. 7 = Phantasia
«cui et aestimandi, existimandi vel cogitandi vim ... jungere possumus: vel eam in ho-
mine dianoian esse demus»; bei den «iibrigen Tieren» miisse man anstelle der Dianoia
«vim quandam obscuriorem» annehmen. 8 = Dianoia. Dariiber ein gefliigelter Engel.
Neben den hioheren Seelen-«Teilen» ein Hund, dariiber ein Mensch mit Astrolabium. Thn
umfliegen Bienen und Schmetterlinge (eine 2. Version der 6. Figur zeigt als einzige wesent-
liche Neuerung unter der Anima vegetativa noch einen Kompal}: «magnes, quasi animae
infimus gradus, ut in magnete»)

171



2
SENSITIVA IN 21
TEAIOR,

3
SENSITIVA.

EXTERIOR

ot

&
VERETATIVA 4

Figura septima (S. 190): die 3teilige Anima vegetativa zuunterst, dariiber die 5teilige
(-sinnige) Anima sensitiva exterior. Nach oben: K = Sensus communis, I = Phantasia,
H = Memoria, S (Dreieck) = Dianoia; sie stellt die Verbindung her zwischen Memoria
und Anima rationalis (zwei Halbkreise oben). Der nach unten gekehrte Halbkreis endet
einerseits in einem Quadrat, das die Ratiocinatio darstellt, andererseits in einem Dreieck,
das die aus dem Syllogismus gewonnene Opinio (Doxa) wiedergibt. Gefner bemerkt dazu
auf S.191, der Zeichner habe irrtiimlicherweise hier rechts und links verwechselt: das
Quadrat gehére nach rechts (vom Blatt her gesehen), das Dreieck nach links. Der nach
oben gekehrte, gefliigelte Halbkreis entspricht der Dianoia. Die vertikal durchgehende
Linie, die in A endet, ist « Mens in actu»; der Kreis A ist der oberste Teil der Mens, welcher
Gott erkennen kann. Die Kreise der vegetativen und sensitiven Seelen-«Teile» sind un-
abgeschlossen, womit die Zirkulation der Spiritus angedeutet werden soll und eine gewisse
Dynamik garantiert ist; diese versucht GeBner in den vorhergehenden Figuren durch Ver-
kniipfungen und Uberschneidungen der Kreise zu gewihrleisten

172



gen®®, von Zusammenhingen zwischen Menschen- und Weltaltern$, der
Abbildung der Trinitdt®” oder der Verherrlichung der Tugenden?®. GeBner
ist grundsétzlich Aristoteliker geblieben3®. Dies hat ihn aber nicht daran
gehindert, in seine Psychologie auch viele Elemente jener philosophischen
Synthese zu tibernehmen, die im Renaissance-Neuplatonismus ihren deut-
lichsten Ausdruck fand; das neuplatonische Gedankengut zeigt sich schon
im Text (fast immer ohne Zitate und nicht auf den ersten Blick als solches
erkennbar), vor allem aber in den Figuren, deren Attribute meist der unter
dem Einflul} des Neuplatonismus entstandenen Renaissance-Emblematik
und -Hieroglyphik entstammen und deutlich die Bilderwelt der Humani-
sten widerspiegeln. Ahnliche Zeichnungen finden sich z.B. in den Emble-
mata des SAMBUCUS von 1564, in denen eine menschliche Figur in der hoch-
gestreckten (bezeichnenderweise!) rechten Hand einen aufstrebenden Fli-
gel und in der niederhidngenden Linken eine Rose hilt: der Mensch mit
seiner geistigen (rechten, zu Gott strebenden) und seiner linken (dem Or-
ganischen verhafteten) Seite??. Mit seinen Illustrationen befindet sich
GeBner in der Gesellschaft der grofiten Gelehrten und Kiinstler seiner Zeit
(siche Anmerkung 22). Von der Kunsttheorie der Renaissance (Nachah-
mung der Wirklichkeit) ist allerdings in seinen Figuren nur wenig zu sehen,
was wohl nicht zuletzt darauf zuriickzufiithren sein dirfte, daf} er ja etwas
exquisit Unsichtbares darstellen mufte. Immerhin hat er die Perspektive
einigermaflen gemeistert (siche z.B. Figur 5, 2. Version, Sarg des Todes;
Figur 6 der Mensch; Figur 11 das Héuschen). Die Ausfiuhrung der Abbil-

dungen dagegen ist fiir einen offenbar begabten Zeichner wie Gefiner!

8 Siehe dazu H.LiEBESCHUTZ, Das allegorische Weltbild der Heiligen Hildegard von Bingen,
Leipzig/Berlin 1930, Tafel III neben S. 60.

36 Siehe BEER, l.c., Abb. 38—40.

37 7.B. des Joacmim voN FrorEs, siehe Jung, L.c., Tafel IT bei S. 368.

38 Siehe dazu A. KATZENELLENBOGEN, Allegories of the Virtues and Vices in Mediaeval Art,
London 1939, z. B. Tafel XXI.

39 Vgl. die Parallele mit RipA und dessen Betonung des Didaktischen (siehe Anm. 7).

40 Nach PraAz, l.c., S. 33; S. 34: dhnliche Darstellung aus F.CovronNNa, Hypnerotomachia
Poliphilii (1499), wobei eine Schildkrite anstelle der Rose tritt; S. 36: ebenso bei
H. Junius, Emblemata (1565).

41 Siehe dazu: P. LEEMANN-VAN ELcK, Der Buchschmuck in Conrad Gefiners naturgeschicht-
lichen Werken, Bern 1935, S. 12 und 25; H.FiscHER, Conrad GeBner, in Arzt und Hu-
manismus, Zirich 1962, S. 201-217, 212.

173



ziemlich primitiv ausgefallen, und auch der Druck der Holzschnitte laf3t
einiges zu wiinschen iibrig12,

Die interessanteste Spur zu eventuellen Vorldufern von GeBners Illustra-
tionen zur Psychologie fithrt aus von den am Ende des Abschnittes IIa er-
wihnten philosophischen Versuchen zur Aufstellung einer «Topik» -
schliefilich miihte sich ja auch Gefiner um eine « Topologie» der Seele. Die
Humanisten wandten sich groftenteils von der mittelalterlich-scholasti-
schen Logik ab; von dieser Ablehnung blieb einzig die «Ars inveniendi»,
die Kunst des (Er-)Findens verschont; zu ihrer Wiederbelebung wurde vor
allem von P1co pE 1A MiraNDOLA und CArROLUS BoviLLus auf die Hermetik
zuriickgegriffen und die kithne Behauptung aufgestellt, der Mensch wihle
selber die I'orm seines Seins%3. Ein weiterer Riickgriff von JAcoBUs FABER
StAPULENSIS %, der Pico kannte, und seines Schiilers Carorus BoviLLus
erfolgte auf den wahrscheinlich von der Hermetik und PyTHAGORAS be-
einfluften Katalanen Raymunpus Lurrus (1235/36-1315), der in seiner
«Ars» gewissermallen Mittelbegriffe zu schaffen versuchte, die mit Hilfe
einiger unmittelbar einsichtiger Priamissen das Denken fehlerlos von den
Gegebenheiten eines Problems zu dessen Lisung fithren sollten, wobei er
diese Begriffe z. B. auf eine Art Drehscheibe projizierte#®; er arbeitete ferner
mit Diagrammen und mechanischen Vorrichtungen und bildete seine
« Kunst» u.a. ab als Baum oder in Form verschriinkter Dreiecke und kon-
zentrischer Kreise mit verschiedenen Sektoren, von denen einige beweglich
waren, u.d.m.%, In des BoviLrus Liber de Sapiente von 1510 findet sich
ebenfalls die Zeichnung eines Baums, dessen von einem Kreis eingeschlos-
sene Wurzeln die Anima vegetativa darstellen sollen; aus der Mitte des
Stammes wachsen rechts und links, in Kreise eingezeichnet, ein Kuh- und

42 Nach MUTHER, siche Anm. 33, erlitt die ziircherische Buchillustration nach dem Tode
von CHRISTOPH FROSCHAUER DEM ALTEREN (1564 ) einen deutlichen Niedergang (S. 255).

43 Nach A.CuasTEL und R.KLEIN, Die Welt des Humanismus, Miinchen 1963, S. 26. Ca-
ROLUS BoviLLus, CHARLES DE BOUELLES, franzosischer Theologieprofessor und Huma-
nist, verstorben in der Mitte des 16. Jahrhunderts, schrieb 1514 eine Vite Lulli.

4 JacQues LerivReE D’EtaprEs (1455-1537), franzosischer Humanist (hauptsdchlich
Aristoteliker und Mathematiker), beschiftigcte sich um 1491 mit Luirus (nach L.
THoRNDYKE, A History of Magic and Experimental Science, Band IV, New York 1934,
S. 513).

45 Nach CuasTEL, siehe Anm. 43, S. 79.

46 Nach THORNDYKE, siehe Anm. 44, Band II, New York 1943 (2.Auflage), S. 865. Vgl
dazu auch die von GEssNER in Figur 4 nach ScALIGER aufgebaute Komposition aus
Dreiecken und Kreis.

174



ein Pferdekopf hervor (Anima sensitiva), wihrend die Krone des Baums in
einem Kreis einen Menschenkopf enthiilt (Anima rationalis); iiber das Gan-
ze spannt sich ein gestirnter Himmel%?. Die Darstellung der Seelen-«Teile»
als kreisformige (allerdings an einem Baum angebrachte) Gebilde erinnert
in ihrem dufBleren Aufbau stark an die Illustrationen von GeBner und scheint
eine Art Mittelstufe zwischen Lullus und diesem zu bilden. GeBner hat
zweifellos Faber und Bovillus oder zumindest thre Werke gekannt48.

Obschon GeBners Psychologie keine der zur Renaissance-Zeit ansatz-
weise aufkeimenden Neuerungen im Sinne eines «autochthonen Innewer-
dens» enthilt, mufl man ihr zuerkennen, dal} es ihr gelingt, in Wort und
Bild eine universelle Vielfalt von verschiedenen Quellen und Traditionen
beziiglich des Seelischen in ein kunstvolles Gleichgewicht und ein zu didak-
tischen Zwecken sehr geeignetes Schema zu bringen. Die Erhaltung dieses
Gleichgewichtes blieb eine Hauptaufgabe der Philosophie/Psychologie bis
ins 17.Jahrhundert, in welchem die zunehmende Beobachtung eigener
innerseelischer Vorginge, die « Bewufltseinspsychologie» DESCARTES’ und
LockEs Ansitze zu einer empirischen Psychologie die Lage entscheidend
verinderten. Daf} fiir GeBners tiefe Glaubigkeit sein Versuch einer bildli-
chen Darstellung der Seele offenbar fast etwas Erschreckendes an sich hatte,
scheint uns der inbriinstig religiose Schluflabschnitt zu zeigen (Meditatio-
num ... Liber V, S. 248 ff.), in welchem er sich gewissermaflen vor Gott
dafiir entschuldigt .

Den Herren Professor H. R. HAENLOSER, Dr. phil. P.-E. ScEAZMANN und Dr.
phil. H. CaR. voN TAVEL danke ich bestens fiir ihre Hinweise und Anregungen.

17 E.CAsSSIRER, Individuum und Kosmos in der Philosophie der Renaissance, Leipzig/Ber-
lin 1927, S. 309. Die iibrigen bildlichen Darstellungen von BoviLLus zeigen den Men-
schen als Mittelding in einem Stufenkosmos, wobei ihm keinerlei eigenes geistiges Ge-
prige zukommt. Hier tritt die Zwiespiltigkeit des BoviLLus (und seiner Zeit) hinsicht-
lich dieser Frage deutlich hervor.

48 Jedenfalls bedenkt er die beiden und ihre Werke in seiner Bibliotheca (1545) mit sehr
viel Lob (S. 161 und 353) und erwihnt FABER als Interpreten von Luirus (5. 579).

49 Ftwas Ahnliches findet man z.B. bei B. TELES10, der eine Art sensualistischer Psycho-
logie entwickelte, diese dann aber geradezu gewaltsam wieder mit den kirchlichen Auf-
fassungen zu vereinigen suchte (vgl. dazu K. HEILAND, Erkenntnislehre und Ethik des
B. Telesius, Leipzig 1891, S. 8). In GessnErs Fall spielt vielleicht noch der Umstand
eine Rolle, dafl die Westkirche immer den Unterschied zwischen Bild und Idee (z.B.
Gottes Bild und Gott) unterstrich (nach GomBRIcH, siche Anm. 7, S. 166), also dem
Renaissance-Bestreben, Ideen bildlich darzustellen, und GessNERs Versuch, die (gott-
liche) Seele zu zeichnen, im Grunde ablehnend gegeniiberstand.

g 175



	Konrad Gessners Illustrationen zu "De Anima"

