
Zeitschrift: Gesnerus : Swiss Journal of the history of medicine and sciences

Herausgeber: Swiss Society of the History of Medicine and Sciences

Band: 22 (1965)

Heft: 3-4

Artikel: Konrad Gessners Illustrationen zu "De Anima"

Autor: Müllener, Eduard-Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-520792

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-520792
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Konrad Geßners Illustrationen zu «DeAnima»
Von Eduard-Rudolf Müllener

"The image-symbol... is a representation of the
unrepresentable, both demanding contemplation and
spurring us on to transcend it"
(E. Gombrich, Icones symbolicae, siehe Anmerkung 7,
S. 172).

I. Quellen

In Baumanns Besprechung von Gessners Psychiatrie werden auch dessen

psychologische Ansichten kurz gestreift und darin Andeutungen einer
psychologischen Erfassung der Geisteskrankheiten und Träume sowie einer
gelegentlichen (impliziten) Anwendung von psychologischen Betrachtungsweisen

anstelle der materialistisch-humoralistischen Anschauungen der
zeitgenössischen Medizin nachgewiesen; hingegen lassen sich nur ganz
unspezifische Ansätze einer Verbindung zwischen Theologie/Philosophie/Psychologie

und Medizin finden1. Geßners Psychologie stellt vorwiegend einen
Kommentar zu Aristoteles De Anima dar, wobei der «Polyhistor» natürlich

auch die Meinungen unzähliger anderer Schriftsteller zum Thema Seele

beizieht2. Er bringt keine Neuerungen im Sinne eines «autochthonen
Innewerdens»3, bei dem das Interesse nicht mehr auf die Begriffe von der Seele,
sondern auf die Inhaltlichkeit des persönlichen Erlebens gerichtet ist, wie
dies zu seiner Zeit und später J.L.Vives (1492-1540), G. Cardano 1501

bis 1576), J.C.Scaliger (1484-1558), B.Telesio (1508-1588), G.Bruno
(1548-1600), J.Huarte (1520-1589), M. De Montaigne (1533-1592) und

1 D.Baumann, Psychiatrisches bei Conrad Geßner, Gesnerus 10 (1953) 123—150, bes.

S.145, 148/149; S.145, Anm.78: Geßners Psychologie scheint aus Vorlesungsnotizen
hervorgegangen zu sein und sollte offensichtlich vor allem didaktischen Zwecken dienen.

2 Gessners psychologische Werke umfassen: 1. Conradi Gessneri De Anima Liber
Zürich 1563 (ohne Illustrationen, Kommentar zur Sinnesphysiologie des Aristoteles).
2. Teile von: Conradi Gesneri Meditationum, Annotationum et Scholiorum Libri V,

herausgegeben von Kaspar Wolf, bei Christoph Froschauer, Zürich 1586; 4. Buch
S. 162-289 Kommentar zu Aristoteles' De Anima mit Illustrationen S. 186-194; im
5. Buch (mit neuer Paginierung) ein weiterer Kommentar zum selben Thema S. 55-131.
Die im Text in Klammern zitierten Geßner-Stellen beziehen sich auf Meditationum
4. Buch.

3 W.Hehlmann, Geschichte der Psychologie, Stuttgart 1963, S. 57 (Kapitel: «Ansätze der

beginnenden Neuzeit»).

160



andere versuchten. Hingegen weist Geßners bio-physiologische (u.a. auch

von Galen deutlich beeinflußte) aristotelische Psychologie gegenüber den

unzähligen ähnlichen Werken aus jener Epoche als interessante Besonderheit

eigenhändige Illustrationen auf; möglicherweise liegt hier die erste
(oder mindestens eine der frühesten) gedruckten wissenschaftlichen Psychologien

mit Illustrationen überhaupt vor. Der mit «Animae eiusque facul-
tatum per varias figuras repraesentatio» betitelte Abschnitt (S. 186-194)
bildet eine Art Zusatz zu den Kapiteln 2 und 3 des 2. Buches von De Anima
des Aristoteles (Stufung der Seele) und versucht offensichtlich eine
möglichst klare und einprägsame Darstellung der Seelen-«Teile» zu vermitteln.
Er bestand ursprünglich aus elf Zeichnungen (die Numerierung geht bis

«figura undecima»), von denen aber die 2., 3. und 9. nicht ausgeführt sind;
dafür weisen die 5. und 6. je eine zweite Version auf. Bei beiden Versionen

von Figur 5 ist Geßner als Urheber angegeben; die Überschrift zur ersten
Version, «Gesneri haec, ut et sequcntium nonnullae», läßt annehmen, daß
wohl die meisten übrigen oder überhaupt alle Bilder von ihm stammen. Von
den hier nicht reproduzierten Abbildungen stellt Figur 1 (S. 186) eine

Waage dar, die von der Hand Gottes gehalten wird. Die rechte Schale
enthält die Batio, die linke «Phantasia, Sensus, Voluptas, Gula, Venus usw.»;
solange die Ratio überwiegt, befindet sich daher der nach oben weisende

Zeiger der Waage, welcher der Mens entspricht, rechts von Gottes Hand -
der Mensch ist also im «rechten seelischen Gleichgewicht». Die Herkunft
dieses Bildes aus platonischem Gedankengut läßt sich unschwer nachweisen4.

Figur 4 (S. 178) versucht in geometrischer Manier (in einen Kreis
eingezeichnete Dreiecke) die bei Scaliger5 entlehnte Idee zu illustrieren, daß
die niederen Seelen-«Schichten» (Dreiecke) die höheren (Kreis) zwar
fundieren, sie aber nicht umfassen können, während die höheren zwar jene
umgreifen, ohne deswegen in ihnen aufzugehen. Auf derselben Seite findet
sich der (neben Scaliger) einzige explizite Hinweis Geßners auf eine weitere
Quelle für seine bildlichen Darstellungen, nämlich auf die Hieroglyphica
des Pierius Valerianus. Figur 8 (S. 191) ist ein 7strahliger Stern, der die
8 Seelen-«Teile» der Stoiker verkörpert; das Zentrum als 8.Teil ist das

Hegemonikon. Figur 10 (S. 192) stellt nur noch die Anima cognoscens

4 Siehe u.a. R.Eucken, Über Bilder und Gleichnisse in der Philosophie, Leipzig 1880,
S. 32.

5 Gessner zitiert wörtlich aus IULII CAESARIS SCALIGERI in libros duos, qui in-
scribuntur de plantis, Aristotele autore, libri duo, Lutetiae 1556, Blatt 25 unten.

161



sensitiva und rationalis) dar: unten bezeichnen 5 Striche die 5 Sinne,
nach oben folgen Sensus communis, Phantasia, Memoria (diese verbindet
die Phantasia mit der Dianoia), Dianoia, Doxa oder Opinio, Episteme oder
Scientia, Nus oder Intellectus agens, «a qua sapientia et notitia principio-
rum emanat.» Figur 11 (S. 194) zeigt ein einfaches Häuschen, in dessen

Untergeschoß die Anima sensitiva untergebracht ist (Türe Eingang der
5 Sinne), während Phantasia und Memoria das Obergeschoß einnehmen und
die Ratio im Estrich wohnt; über dem Haus steht ein Stern. (Die Legenden
zu den hier reproduzierten Figuren 5, 6 und 7 befinden sich bei den
Abbildungen.)

II. Grundlagen der Geßnerschen Darstellungen

a) Renaissance-Philosophie. Während die mittelalterliche Kunst in einer
(unbewußten) Projektion innerer Bilder in die Materie bestand, begann mit
der Renaissance die Auseinandersetzung des Menschen mit der Natur, die
unmittelbare Nachahmung der Wirklichkeit6. Andeutungen einer ähnlichen
Umwälzung finden sich auch in der Renaissance-Philosophie, in der
versucht wurde, über die aristotelisch-scholastische Gedankenwelt des Mittelalters

hinauszugelangen; dabei entwickelte sich (neben der weiterlebenden
aristotelischen Grundströmung) 7 der Versuch einer universellen Synthese
aus verschiedenen Quellen und Traditionen, dem eine gewisse mystische
Stimmung eignete und den man vereinfachend als «Renaissance-Neupla-
tonismus» bezeichnen kann, wie ihn vor allem Pico de la Mirandola und
Marsiglio Ficino vertraten8. Diese neue Bewegung stützte sich (zum Teil
recht unkritisch) auf die Weisheit der alten ägyptischen Priester (d.h. die
damals bekannten Tatsachen über Hieroglyphen), homerische Mythen,
Pythagoras, Hermetik, Orphik, Plato, Plutarch, Plotin, spätgriechische

Kosmologie, christliche Mystik, jüdische Kabbala, arabische
Naturwissenschaft, mittelalterliche Scholastik9, Zoroasters Gedankengut, Gno-

6 Nach E.Panofsky, Idea. Ein Beitrag zur Begriffsgeschichte der älteren Kunsttheorie,
Berlin 1960, S. 22-23.

7 Vgl. dazu Gombrichs Hinweis auf Cesare Ripas Iconologia (1593), welcher der aristo¬
telischen Definitionstheorie treublieb und bei dem gleichzeitig die didaktische Tendenz
stark hervortritt (E.Gombrich, Icones symbolicae, J. of the Warburg & Courtauld
Institutes 11 [1948] 163-192, 183; S.184: «...the didactic image as a substitute for and

supplement of the written word»).
8 Vgl. Chastel, der diese ganze Bewegung als «mystique payenne» bezeichnet (A.Cha-

stel, Art et humanisme ä Florence au temps de Laurent le Magnifique, Paris 1959, S.85).
9 Nach Panofsky, I. c., S.27.

162



sis10, ja nicht zuletzt auch auf Astrologie und Alchimie. Die Hieroglyphen
spielten dabei eine besondere Rolle, indem sie nach Pico und Ficino nichts
weniger darstellen sollten als sichtbar gewordene platonische Ideen11.
Anstelle der langsam verschwindenden christlichen Symbolik des Mittelalters,
die für Laien bestimmt war, trat die eigenartige Bilderwelt der Humanisten,
die nichts Volkstümliches aufwies12. Gleichzeitig förderte die mit der
Renaissance einsetzende gewaltige Zunahme des Tatsachenwissens sowie die

Steigerung des rational-begrifflichen Denkens13 die bildliche Darstellung
von Forschungsergebnissen, Ideen und Begriffen; symbolische oder
naturalistische zeichnerische Versuche wurden zu einem Instrument des

Wissens14, und Modelle ersetzten oder erläuterten abstrakte Gesetze15. Damit
waren die wissenschaftliche Illustration und die technische Zeichnung (als
deren Hauptinitiant Leonardo da Vinci gelten kann) geboren. In
Parallele dazu und zur «Eroberung des Raums» in der Kunst (Perspektive)
machte sich auch in der Philosophie die Suche nach einer «Topik» bemerkbar,

nach einem festen (und zum Teil räumlich gedachten oder sogar
dargestellten) Bezugssystem, wobei hier u. a. auf die Ars des Raymundus
Lullus (1235/36-1315) und ähnliche «mechanistische» Philosophien
zurückgegriffen wurde16.

b) Die Bilderivelt der Humanisten. Bekanntlich ist das Bildhafte älter als

das Begriffliche. Der unmittelbare Ausdruck der mit seelischer Energie
geladenen urtümlichen «Welt der inneren Bilder»17 ist das nicht bewußt
eingesehene, aber sehr wirksame Symbol. Sobald sich der Mensch nicht mehr
einfach ohne Reflexion seiner Wirkung hingibt, sondern sich ihm gegenüber-

10 Nach Gombrich, I.e., S.169.
11 Nach A.Chastel, Marsile Ficin et Varl, Genf/Lille 1954, S.72; und G.Boas, The

Hieroglyphics of Horapollo, New York 1950, S. 34. Ebenda, S. 23 (über Pico): "...true knowledge

was a contemplation of Platonic ideas in visual form made possible in Egyptian
hieroglyphs".

12 H. Chr. von Tavel, Die Randzeichnungen Albrecht Dürers zum Gebetbuch Kaiser
Maximilian I., Diss, phil., Bern (im Druck).

13 Be«greifen» kann man nur Räumliches (oder zumindest räumlich Gedachtes), womit
die Parallele zur Perspektive in der Kunst deutlich wird.

14 Nach A. Chastel und R. Klein, Die Welt des Humanismus, München 1963, S.80—81.
15 ibid., S.93.
16 ibid., S.79-80.
17 L. Klages, zit. nach G. R. Heyer, Vom Kraftfeld der Seele, München 1964, S.57; siehe

dazu auch J.Gebser, Ursprung und Gegenwart, 2 Bände, Stuttgart 1949 und 1953,
Band I, S.370.

163



stellt, setzen die ersten Versuche ein, seiner Vieldeutigkeit eine Sicherheit

abzuringen, es möglichst eindeutig zu fixieren. Dieser Tendenz entspringen
die vielen Stereotypien in der Kunst des Mittelalters und der Renaissance,
welche sich unter der Bezeichnung «Emblematik» bis in die Antike
zurückverfolgen lassen18. Die Entstehung neuer Konzepte bringt jeweils einen

Aufschwung der «Emblematik» im weitesten Sinne mit sich19, und in der

Renaissance, die vor allem mit der Aneignung einer neuen visuellen Sprache
beschäftigt war, erreichte die Emblematik einen einmaligen Höhepunkt;
dabei bezeichnete Alciati, der Begründer der Renaissance-Emblematik,
das Emblem direkt als Darstellung eines Konzepts20. Ein wichtiger
Impuls für diese Hochblüte der Emblematik ging dabei zweifellos vom Re-

naissance-Neuplatonismus aus, der wie erwähnt explizite göttliche oder

platonische Ideen darstellen wollte, die er (auf Grund von Plinius, Tacitus,

Plutarch, Apuleius, Plotin u.a.m.) in den neu entdeckten
Hieroglyphen versinnbildlicht sah21. Die Hieroglyphenkunde griff sogar auf die

große bildende Kunst der Renaissance über, wiewohl sie der dort
herrschenden Kunsttheorie keineswegs entsprach22. Dabei ist zu unterstrei-

18 Nach E. Gombrich, Art and Illusion, New York 1960, S.23. Zur Emblematik vgl.
M.Praz, Studi sul concettismo, Firenze 1946, S.3: Embleme finden sieb besonders bei
den Alexandrinern («Ut pictura poesis», «Technopaegnia») sowie in den mittelalterlichen

Bestiarien (Physiologus!), Lapidarien und Allegorien.
19 Nach Praz, I.e., S.S.
20 ibid., S. 16. A. Alciati, Emblematum Liber, Augsburg 1531.
21 ibid., S.17. Das Wissen von den Hieroglyphen im 16. und 17. Jahrhundert beruht nach

G. Sarton, Introduction to the History of Science, Vol. I, Washington 1927, S.358,
noch durchwegs auf jenem des Horapollon von Nilopolis, der im 4. Jahrhundert
eine koptische Schrift über Hieroglyphen verfaßte, die ein Philippos im 5. und 6.

Jahrhundert unter dem Titel Hieroglyphica ins Griechische übersetzte; ein florentinischer
Priester erwarb 1419 einen Codex auf Andros, der im 15. Jahrhundert ins Lateinische
und z.B. 1514 von Pirckheimer ins Deutsche übersetzt und von Albrecht Dürer
illustriert wurde. Sehr bekannt ist die lateinische Hieroglyphica des italienischen Humanisten

Pierius Valerianus (1477—1560), Basel 1556, die eigentlich eine Verarbeitung
der Hieroglyphen im Sinne eines Emblem-Buches darstellt, unter Hereinnahme des

Symbolismus der Lapidarien und Bestiarien aus dem Mittelalter (in Klammern
gesetzte Seitenzahlen im Text beziehen sich auf diese Hieroglyphica, Basel 1556).

22 Die Kunsttheorie der Renaissance vertrat die rein phänomenologische Auffassung der

griechischen Klassik mit Betonung von Proportion und Harmonie, gegründet auf
Anatomie, psychologische und physiologische Bewegungslehre, Physiognomik und
Perspektive (nach Panofsky, I.e., S. 26). Dennoch griff die Kunst jener Umbruchszeit
nicht ungern zu den offenbar als gesichert betrachteten «Stereotypien» der Hierogly-

164



chen, daß die Allegorie (oder das Emblem im weitesten Sinne) nur noch
einen Teilaspekt des rational nie vollständig erfaßbaren, mit Lebenskraft
geladenen Symbols ausmacht; Allegorie, Modell, technische Zeichnung und
verschiedenartige Formeln sind verstandesmäßig interpretierte und gleichsam

erfrorene Teilaspekte des Symbols23. Gerade diese fixierende Tendenz
ist für die Renaissance charakteristisch24.

III. Diskussion von Geßners eigenen Hinweisen auf die Hintergründe seiner

bildlichen Darstellungen

Geßner gibt zu jeder Figur eine kurze Legende, zitiert als direkte Quellen

einzig J.C. Scaliger und P.Yalerianus und bespricht im übrigen nur
zwei diesbezügliche Fragen etwas ausführlicher: «Anima apiculae confer-

tur, et cur» (S. 191) und «De alis figurae appictis» (S. 193). Zu den Bienen
bemerkt er, sie gäben die Seele am besten wieder «quia purissima avi-
cula est, et a sexu et coitu aliena nunquam ociosa: nec tarn sibi quam
alijs laborans... Animal est quodammodo politicum regem suum, ut
anima mentem ac Deum sequens et colens. Licet mel dulcissima facit, sti-
mulum tarnen habet, ut pungat malos sicut anima veritatem et disci-

plinam.» Diese Charakterisierung der Biene ist eine fast wörtliche
Übernahme aus der Hieroglyphica (185d). Die in derselben Figur vorkommenden

Schmetterlinge erklärt Geßner nicht, während sie in der Hieroglyphica
als «imbecillitatis symbolum» bezeichnet werden... (192a). Schmetterlinge

und Bienen aber sind - wie viele andere beschwingte Wesen (z.B.

phen-Emblematik. So finden sich z.B. Hieroglyphen-Motive bei Pinturicchio,
Leonardo, Mantegna, Bellini, Dürer (Ehrenpforte und Gebetbuch Kaiser Maximilians

I.) und Vasari (nach Praz, I.e., S. 19).
23 Siehe dazu u.a. bei Euchen (Anm. 4), z.B. S. 8ff.; F.Kaulbach, Philosophische Grundlegung

zu einer wissenschaftlichen Symbolik, Meisenheim/Glan 1954; Gebser, I.e.,
Band I, S. 295-387. Beim Übergang vom Mythos zum Logos tauchen alsbald die ersten
Hilfsvorstellungen oder Denkmodelle, z.B. der Seele, auf (Schichten, Stufenfolgen
u. ä.m.).

24 Der Drang nach einer «luziden Allegorie» beweist, daß der ursprüngliche Symbolismus
nicht mehr verstanden (oder besser «wahrgenommen») wurde (nach Gombrich, I.e.,
siehe Anm. 7, S. 174). Claude Mignault verlangte 1574 eine «klare und unzweideutige
Sprache des Emblems» (nach Boas, I.e., S. 38). Diese Tendenz führte zu einer immer
stärkeren Standardisierung der Symbolik, welcher zuerst auch Freud noch erlag (nach
Boas, I.e., S. 42); in unserem Jahrhundert trat dann die Vieldeutigkeit (oder
«Ambivalenz» nach Bleuler) der Symbolik und des tiefenseelischen Lebens wieder deutlich
hervor (vgl. auch Jung sowie Gebser, I.e., Anm. 23).

165



Vögel) - uralte Symbole der Seele, wobei sie, der tiefenseeliscben
Zweipoligkeit (oder moderner: Ambivalenz) entsprechend, bald den Todes-,
bald den Lebenspol der Seele verkörpern25. Zu den auf verschiedenen
seiner Darstellungen angebrachten Flügeln bemerkt Geßner: «Alas menti
Plato tribuit, quibus in sublime ad Deum evolat» (S. 191). Im Kapitel «De
alis figurae appictis» (S. 193) führt er dann weiter aus, daß jeder Seelen-

«Teil» seinen besonderen «Appetitus» habe, was er (z.B. in der 2.Version
der Figur 5) ebenfalls durch Flügel verdeutlichen wolle; da die Anima
vegetativa ohne Erkenntnis strebt, «blicken» die Flügel nach innen. Die Anima
sensitiva erkennt zwar, aber keine höheren Dinge - die ihr beigegebenen
Flügel stehen daher horizontal. Nur die Anima rationalis mit der Mens
strebt (auch mit den Flügeln) nach oben - zu Gott. Die Hieroglyphica
erwähnt im Zusammenhang mit Flügeln ebenfalls Plato (153 c). Sie spricht
aber auch vom «Ba» (I53b), welches griechisch mit «Psyche» wiedergegeben

wurde; das «Ba» war ein beschwingtes Wesen, ein Seelenvogel, der
den Menschen im Augenblick des Sterbens verläßt26. Die griechische Mythologie

«übernahm» dieses Urbild — Thanatos selbst erscheint gelegentlich
geflügelt27. Bei Geßner tritt dieser Todesaspekt der Flügel nicht auf; Plato
folgend, geriet er hier von der eigentlichen Seelensymbolik mehr auf das

Gebiet der Geistsymbolik: der Geist tritt häufig als Vogel auf, nicht nur
in der Sonderform des Heiligen Geistes als Taube, sondern auch als Pneuma
oder Logos28. Die Hieroglyphica dagegen scheint etwas von der Todesbezo-

25 Siehe dazu Gebser, I.e., Band I., S. 337: Schmetterlinge als Seelen in der griechischen
Vasenmalerei. Zur Zeit Alexanders des Großen bedeutete Psyche (ebenso gut wie Seele,

Leben, Atem; psychein (aus)hauchen, in diesem Sinne vorwiegend todesbezogen)
auch Schmetterling, hauptsächlich Nachtfalter. Porphyrius wiederum bezeichnet die
Seelen als Bienen. Den Lebenspol verkörpern die Bienen u.a. auch, indem sie Musen
darstellen können; Varro nennt die Bienen Vögel der Musen.

26 Nach Gebser, I.e., Band I, S. 333.
27 ibid., Band I, S. 334: weitere Symbole des Todespols der Seele bzw. Totenseelen sind

geflügelte Wesen, wie Erinnyen, Harpyien, Stymphalische Vögel, Sirenen, Stringen,
Moiren, Lamien usf.

28 ibid., Band I, S. 381. Siehe ferner C.G. Jung, Aion. Untersuchungen zur Symbolgeschichte,

Zürich 1951, S. 175: volucres, Vögel volatilia, Dämpfe und Gase, d.h.
Pneuma. Da das Geist-Seele-Problem und seine Symbolik unerschöpflich sind, soll hier
nicht mehr weiter darauf eingegangen werden (siehe dazu auch Gebser, Anm. 23, Zur
Geschichte der Phänomene Seele und Geist). Es zeigt sich aber deutlich, daß es auch
Gessner schwerfiel, die Begriffe Seele und Geist auseinanderzuhalten, und daß

dementsprechend in seinen bildlichen Darstellungen beide Symboliken eng verwohen sind.

166



Figura quinta (1. Version, S. 187). Aus Geßners Legende: Die 3 Kreise stellen (von unten)
die Anima vegetativa, sensitiva und rationalis dar. Von der Anima sensitiva gehen die 5

Sinne aus: 1. Tactus, 2. Gustus, 3. Olfactus, 4. Auditus, 5. Visus; Reihenfolge vom
«kürzesten» zum weitestreichenden. Die Mens wird durch eine gerade horizontale Linie am
Rande des obersten Kreises wiedergegeben, mit Flügeln an beiden Enden (der Stern und

die aus den Wolken auftauchende Sonne werden nicht erwähnt)

167



Sinvcrö fubtiliorera figurtm quif d«ßdcr«t,qu* fimul & tnedita.
tio raortic qusdam fit,& animsvirium diftinftio poC.

fct hoc modo ingeniofi depingi.Gefncrus.

Figura quinta (2. Version, S. 188). Neu gegenüber der 1. Version sind weitere Flügel zu
allen Seelen-«Teilen»; ferner wird das Ganze von einem gestirnten Himmel gekrönt, aus
dem von rechts (wie Geßner ausdrücklich betont) ein Engel mit einem goldenen Strang
(«funiculo aureo») die Mens berührt, während von links der Teufel («diabolus insidians»)
mit einem schwarzen Stab denselben Punkt zu berühren versucht. Unten sitzt der Tod
auf einer Bahre; er hält eine Sanduhr (horologium) in der rechten sowie eine Art Degen
in der linken Hand, mit welchem er den Berührungspunkt zwischen Anima vegetativa

und sensitiva anvisiert

168



genheit geflügelter Wesen erkannt zu haben, gibt sie doch den Rat, Flügel
müßten mit Wasser (einem Lebenssymbol) begossen werden (153c).

Zu den weiteren in seinen Zeichnungen verwendeten Details gibt Geßner
keine Erklärungen - entweder sprachen sie zu seinen Zeitgenossen noch
unmittelbar und er hielt deshalb Erläuterungen für überflüssig (z.B. Gott als

Sonne in Figur 5), oder er wußte selber nicht genau um ihre tiefere Bedeutung.

Man kann sich fragen, warum er Kreise und nicht z.B. Schichten zur
Darstellung der Seelen-«Teile» benutzte; hier dürfte die antike Auffassung
vom Kreis als edelste Form hereinspielen29. Der Kreis paßt auch aus einem
weiteren Grund gut in die Seelensymbolik: das «mythische Denken» in
tieferen Seelenschichten kommt am ehesten einem Kreisen gleich, während
erst das rationale Denken die ambivalenten (und sich im Kreisen
ausgleichenden) Pole in Gegensätze zerreißt und z.B. rechts und links unterscheidet.

Geßner stellt denn auch die Mens als waagrechten Strich (rechts und
links endend!) dar30. Bezüglich der Rechts-Links-Frage geht deutlich aus
Geßners Zeichnungen und einigen Bemerkungen hervor, daß Rechts die

bevorzugte, «richtige» Seite ist: in Figur 1 steht der Zeiger der Waage bei

Uberwiegen der Ratio über die niederen Seelenregungen rechts von Gottes

Hand; in der 2. Version von Figur 5 schwebt der Engel auf der rechten, der
Teufel auf der linken («sinistren») Seite; zu Figur 7 bemerkt er ausdrücklich,

das die höher geschätzte Ratiocinatio darstellende Viereck sollte rechts

liegen (was durch einen Fehler des Zeichners unterblieb) 31. Die Höherschätzung

des Vierecks, das der Dianoia (dem reinen Denkakt nach Plato)
entspricht, sowie die relative Geringschätzung des Dreiecks, das den bloßen

Syllogismus verkörpert, findet sich ebenfalls in der Hieroglyphica, wo das

Dreieck vereinfacht gesagt «menschlich» ist, das Quadrat dagegen «göttlich»

(290/91).

29 Der Kreis als natürliches Bild vom Sein bei Aristoteles, siehe Kaulbach, I.e., S. 187;
als Gottessymbol siehe Jung, I.e., S. 283, ebenso in der Hieroglyphica, S. 268f.

30 Gebser, I.e., Band I, S. 399ff. und 406ff., unterscheidet (bezugnehmend auf E.Cassi-

rer und H.Leisegang) ein mythisches kreisendes «Denken» von einem rationalen
perspektivisch teilenden Denken.

31 Zur Rechts-Links-Problematik siehe u.a. Gebser, I.e., Band I, S. 133ff.: die linke Seite

ist seit altersher die Seite des Unbewußten, des Ungekannten; die rechte dagegen jene
des Bewußtseins, der Wachheit; Jung, I.e., S.88, 92, 94 und bes. 369, Anm. 101; F.

Victor, Die Handschrift - eine Projektion der Persönlichkeit, München 1964, S. 57 (von
links nach rechts und umgekehrt geschriebene Schriften). V. Fritsch, Links und Rechts

in Wissenschaft und Lehen, Stuttgart 1964, S. 28-29: die linke Seite hatte besonders

vor dem Aufkommen des Manichäertums eine viel weniger pejorative Bedeutung.

169



Yon den Sternen, welche gelegentlich die Mens krönen (z.B. in Figur 5)

sagt Geßner ebenfalls nichts; in der Hieroglyphica werden sie als Abbilder
der Engel geschildert (331 d). Da Geßner einmal schreibt «Mens, ut
Angelus» (S. 190) und in Figur 6 über dem höheren Seelen-«Teil» einen Engel
zeichnet, darf man wohl annehmen, daß er mit den Sternen die
engelsgleiche Mens meint. Der Zeit entsprechend tritt der Mensch (Figur 6) mit
einem Astrolabium auf, was zeigt, wie auch Geßner noch an die Verknüpfung

des menschlichen Schicksals mit den Gestirnen glaubte. Zuletzt noch
ein Wort zum Tod mit seinem Horologium (Figur 5, 2. Version): Es ist
vielleicht tröstlich zu wissen, daß «hora» ursprünglich «rechte Zeit» bedeutete

- ein Umstand, der wahrscheinlich zu Geßners Zeiten noch weniger in
Vergessenheit geraten war als heute32.

Geßners bildliche Darstellung der Seele mutet an wie eine Legierung von
Allegorie und technischer Zeichnung. Sowohl in Bild wie im erläuternden
Text versucht er (nicht zuletzt zu didaktischen Zwecken) eine möglichst
verstandesmäßige und eindeutig fixierende Erklärung der Phänomene zu
geben. Hinter dieser starren Fassade aber bewegt sich, wie aus unserem
Kommentar hervorgeht (von ihm meist uneingesehen), nach wie vor die

ganze uralte und immer wieder neue, unermeßliche und nie ganz klar rational

faßbare Fülle der Seelen- und Geistsymbolik.

IV. Zusammenfassung

Es ist uns nicht gelungen, für Geßners Illustrationen zu De Anima
direkte Vorbilder zu finden, und es ließ sich auch keine vor 1586 gedruckte,
einigermaßen ausführlich bebilderte Psychologie nachweisen33. Gewisse

rein formale Ähnlichkeiten mit mittelalterlichen «Begriffsschemata»34
(übereinanderstehende oder konzentrische Kreise z.B.) sind zweifellos
vorhanden, doch dienten diese nicht psychologischen Erkenntnissen, sondern
dem bildnerischen Ausdruck von Mikrokosmos-Makrokosmos-Beziehun-

32 Nach Gebser, I.e., Band I, S. 393.
33 Dies weder von psychologischer (H.Laehr, Die Literatur der Psychiatrie, Neurologie

und Psychologie von 1459—1799, Band I, Berlin 1900) noch von kunsthistorischer Seite
her (R. Muther, Die deutsche Buchillustration der Gotik und Friihrenaissance, 2 Bände,
München/Leipzig 1884, und dort angegebene weitere Literatur).

34 Siehe dazu E.Beer, Die Rose der Kathedrale von Lausanne und der kosmologische
Bilderkreis des Mittelalters, Bern 1952, z.B. Abb. 38-40.

170



Figura sexta (S. 189). Zuunterst der Kreis der Anima vegetativa mit Pflanzen beidseits
und ihren «Facilitates»: B nutrix, C auctrix, D generatrix. Der obere Kreis
umfaßt die höheren Seelen-«Teile»: 6 — Sensus communis mit den 5 Sinnen. 7 Phantasia
«cui et aestimandi, existimandi vel cogitandi vim jüngere possumus: vel earn in ho-
mine dianoian esse demus»; bei den «übrigen Tieren» müsse man anstelle der Dianoia
«vim quandam obscuriorem» annehmen. 8 Dianoia. Darüber ein geflügelter Engel.
Neben den höheren Seelen-«Teilen» ein Hund, darüber ein Mensch mit Astrolabium. Ihn
umfliegen Bienen und Schmetterlinge (eine 2. Version der 6. Figur zeigt als einzige wesentliche

Neuerung unter der Anima vegetativa noch einen Kompaß: «magnes, quasi animae
infimus gradus, ut in magnete»)

171



Figura septima (S. 190): die 3teilige Anima vegetativa zuunterst, darüber die 5teilige
(-sinnige) Anima sensitiva exterior. Nach oben: K Sensus communis, I Phantasia,
H Memoria, S (Dreieck) Dianoia; sie stellt die Verbindung her zwischen Memoria
und Anima rationalis (zwei Halbkreise oben). Der nach unten gekehrte Halbkreis endet
einerseits in einem Quadrat, das die Ratiocinatio darstellt, andererseits in einem Dreieck,
das die aus dem Syllogismus gewonnene Opinio (Doxa) wiedergibt. Geßner bemerkt dazu
auf S.191, der Zeichner habe irrtümlicherweise hier rechts und links verwechselt: das

Quadrat gehöre nach rechts (vom Blatt her gesehen), das Dreieck nach links. Der nach
ohen gekehrte, geflügelte Halbkreis entspricht der Dianoia. Die vertikal durchgehende
Linie, die in A endet, ist «Mens in actu»; der Kreis A ist der oberste Teil der Mens, welcher
Gott erkennen kann. Die Kreise der vegetativen und sensitiven Seelen-«Teile» sind
unabgeschlossen, womit die Zirkulation der Spiritus angedeutet werden soll und eine gewisse

Dynamik garantiert ist; diese versucht Geßner in den vorhergehenden Figuren durch Ver¬

knüpfungen und Überschneidungen der Kreise zu gewährleisten

172



gen35, von Zusammenhängen zwischen Menschen- und Weltaltern38, der

Abbildung der Trinität37 oder der Yerherrlichung der Tugenden38. Geßner

ist grundsätzlich Aristoteliker geblieben39. Dies hat ihn aber nicht daran
gehindert, in seine Psychologie auch viele Elemente jener philosophischen
Synthese zu übernehmen, die im Renaissance-Neuplatonismus ihren
deutlichsten Ausdruck fand; das neuplatonische Gedankengut zeigt sich schon
im Text (fast immer ohne Zitate und nicht auf den ersten Blick als solches

erkennbar), vor allem aber in den Figuren, deren Attribute meist der unter
dem Einfluß des Neuplatonismus entstandenen Rcnaissance-Emblematik
und -Hieroglyphik entstammen und deutlich die Bilderwelt der Humanisten

widerspiegeln. Ähnliche Zeichnungen finden sich z.B. in den Emble-

mata des Sambucus von 1564, in denen eine menschliche Figur in der

hochgestreckten (bezeichnenderweise!) rechten Hand einen aufstrebenden Flügel

und in der niederhängenden Linken eine Rose hält: der Mensch mit
seiner geistigen (rechten, zu Gott strebenden) und seiner linken (dem
Organischen verhafteten) Seite40. Mit seinen Illustrationen befindet sich
Geßner in der Gesellschaft der größten Gelehrten und Künstler seiner Zeit
(siehe Anmerkung 22). Von der Kunsttheorie der Renaissance (Nachahmung

der Wirklichkeit) ist allerdings in seinen Figuren nur wenig zu sehen,

was wohl nicht zuletzt darauf zurückzuführen sein dürfte, daß er ja etwas

exquisit Unsichtbares darstellen mußte. Immerhin hat er die Perspektive
einigermaßen gemeistert (siehe z.B. Figur 5, 2.Version, Sarg des Todes;

Figur 6 der Mensch; Figur 11 das Häuschen). Die Ausführung der
Abbildungen dagegen ist für einen offenbar begabten Zeichner wie Geßner41

35 Siehe dazu H. Liebeschütz, Das allegorische Weltbild der Heiligen Hildegard von Bingen,
Leipzig/Berlin 1930, Tafel III neben S. 60.

36 Siehe Beer, I.e., Abb. 38-40.
37 z.B. des Joachim von Flores, siehe Jung, I.e., Tafel II bei S. 368.
38 Siehe dazu A. Katzenellenbogen, Allegories of the Virtues and Vices in Mediaeval Art,

London 1939, z. B. Tafel XXI.
39 Vgl. die Parallele mit Ripa und dessen Betonung des Didaktischen (siehe Anm. 7).
40 Nach Praz, I.e., S. 33; S. 34: ähnliche Darstellung aus F.Colonna, Hypnerotomachia

Poliphilii (1499), wobei eine Schildkröte anstelle der Rose tritt; S. 36: ebenso bei

H.Junius, Emblemata (1565).
41 Siehe dazu: P.Leemann-VanElck, Der Buchschmuck in Conrad Geßners naturgeschichtlichen

Werken, Bern 1935, S. 12 und 25; H.Fischer, Conrad Geßner, in Arzt und
Humanismus, Zürich 1962, S. 201-217, 212.

173



ziemlich primitiv ausgefallen, und auch der Druck der Holzschnitte läßt
einiges zu wünschen übrig42.

Die interessanteste Spur zu eventuehen Vorläufern von Geßners Illustrationen

zur Psychologie führt aus von den am Ende des Abschnittes IIa
erwähnten philosophischen Versuchen zur Aufstellung einer «Topik» -
schließlich mühte sich ja auch Geßner um eine «Topologie» der Seele. Die
Humanisten wandten sich größtenteils von der mittelalterlich-scholastischen

Logik ab; von dieser Ablehnung blieb einzig die «Ars inveniendi»,
die Kunst des (Er-)Findens verschont; zu ihrer Wiederbelebung wurde vor
allem von Pico de la Mirandola und Carolus Bovillus auf die Herme tik
zurückgegriffen und die kühne Behauptung aufgestellt, der Mensch wähle
selber die Form seines Seins43. Ein weiterer Bückgriff von Jacobus Faber
Stapulensis44, der Pico kannte, und seines Schülers Carolus Bovillus
erfolgte auf den wahrscheinlich von der Hcrmetik und Pythagoras
beeinflußten Katalanen Baymundus Lullus (1235/36-1315), der in seiner

«Ars» gewissermaßen Mittelbegriffe zu schaffen versuchte, die mit Hilfe
einiger unmittelbar einsichtiger Prämissen das Denken fehlerlos von den

Gegebenheiten eines Problems zu dessen Lösung führen sollten, wobei er
diese Begriffe z.B. auf eine Art Drehscheibe projizierte45; er arbeitete ferner
mit Diagrammen und mechanischen Vorrichtungen und bildete seine

«Kunst» u.a. ab als Baum oder in Form verschränkter Dreiecke und
konzentrischer Kreise mit verschiedenen Sektoren, von denen einige beweglich

waren, u.ä.m.46. In des Bovillus Liber de Sapiente von 1510 findet sich
ebenfalls die Zeichnung eines Baums, dessen von einem Kreis eingeschlossene

Wurzeln die Anima vegetativa darstellen sollen; aus der Mitte des

Stammes wachsen rechts und links, in Kreise eingezeichnet, ein Kuh- und

42 Nach Muther, siehe Anm. 33, erlitt die zürcherische Buchillustration nach dem Tode

von Christoph Froschauer dem Älteren (1564) einen deutlichen Niedergang (S. 255).
43 Nach A. Ciiastel und R. Klein, Die Welt des Humanismus, München 1963, S. 26.

Carolus Bovillus, Charles de Bouelles, französischer Theologieprofessor und Humanist,

verstorben in der Mitte des 16. Jahrhunderts, schrieb 1514 eine Vita Lulli.
44 Jacques Lefevre d'Etaples (1455-1537), französischer Humanist (hauptsächlich

Aristoteliker und Mathematiker), beschäftigte sich um 1491 mit Lullus (nach L.
Thorndyke, A History of Magic and Experimental Science, Band IV, New York 1934,
S. 513).

43 Nach Ciiastel, siehe Anm. 43, S. 79.
46 Nach Thorndyke, siehe Anm. 44, Band II, New York 1943 (2. Auflage), S. 865. Ygl.

dazu auch die von Gessner in Figur 4 nach Scaliger aufgebaute Komposition aus

Dreiecken und Kreis.

174



ein Pferdekopf hervor (Anima sensitiva), während die Krone des Baums in
einem Kreis einen Menschenkopf enthält (Anima rationalis); über das Ganze

spannt sich ein gestirnter Himmel47. Die Darstellung der Seelen-«Teile»
als kreisförmige (allerdings an einem Baum angebrachte) Gebilde erinnert
in ihrem äußeren Aufbau stark an die Illustrationen von Geßner und scheint
eine Art Mittelstufe zwischen Lullus und diesem zu bilden. Geßner hat
zweifellos Faber und Bovillus oder zumindest ihre Werke gekannt48.

Obschon Geßners Psychologie keine der zur Benaissance-Zeit ansatzweise

aufkeimenden Neuerungen im Sinne eines «autochthonen Innewerdens»

enthält, muß man ihr zuerkennen, daß es ihr gelingt, in Wort und
Bild eine universelle Vielfalt von verschiedenen Quellen und Traditionen
bezüglich des Seelischen in ein kunstvolles Gleichgewicht und ein zu
didaktischen Zwecken sehr geeignetes Schema zu bringen. Die Erhaltung dieses

Gleichgewichtes blieb eine Hauptaufgabe der Philosophie/Psychologie bis
ins 17. Jahrhundert, in welchem die zunehmende Beobachtung eigener
innerseelischer Vorgänge, die «Bewußtseinspsychologie» Descartes' und
Lockes Ansätze zu einer empirischen Psychologie die Lage entscheidend
veränderten. Daß für Geßners tiefe Gläubigkeit sein Versuch einer bildlichen

Darstellung der Seele offenbar fast etwas Erschreckendes an sich hatte,
scheint uns der inbrünstig religiöse Schlußabschnitt zu zeigen (Meditatio-
num Liber V, S. 248 ff.), in welchem er sich gewissermaßen vor Gott
dafür entschuldigt49.

Den Herren Professor H.R. Hahnloser, Dr. phil. P.-E. Schazmann und Dr.
phil. H. Chr. von Tavel danke ich bestens für ihre Hinweise und Anregungen.

47 E. Cassikek, Individuum und Kosmos in der Phibsophie der Renaissance, Leipzig/Berlin
1927, S. 309. Die übrigen bildlichen Darstellungen von Bovillus zeigen den

Menschen als Mittelding in einem Stufenkosmos, wobei ihm keinerlei eigenes geistiges
Gepräge zukommt. Hier tritt die Zwiespältigkeit des Bovillus (und seiner Zeit) hinsichtlich

dieser Frage deutlich hervor.
48 Jedenfalls bedenkt er die beiden und ihre Werke in seiner Bibliotheca (1545) mit sehr

viel Loh (S. 161 und 353) und erwähnt Faber als Interpreten von Lullus (S. 579).
49 Etwas Ähnliches findet man z.B. bei B.Telesio, der eine Art sensualistischer Psychologie

entwickelte, diese dann aber geradezu gewaltsam wieder mit den kirchlichen
Auffassungen zu vereinigen suchte (vgl. dazu K.Heiland, Erkenntnislehre und Ethik des

B.Telesius, Leipzig 1891, S. 8). In Gessners Fall spielt vielleicht noch der Umstand
eine Rolle, daß die Westkirche immer den Unterschied zwischen Bild und Idee (z.B.
Gottes Bild und Gott) unterstrich (nach Gombrich, siehe Anm. 7, S. 166), also dem

Renaissance-Bestreben, Ideen bildlich darzustellen, und Gessners Versuch, die (göttliche)

Seele zu zeichnen, im Grunde ablehnend gegenüberstand.

5 175


	Konrad Gessners Illustrationen zu "De Anima"

