Zeitschrift: Gesnerus : Swiss Journal of the history of medicine and sciences
Herausgeber: Swiss Society of the History of Medicine and Sciences

Band: 22 (1965)

Heft: 1-2

Artikel: Sinneswahrnehmungen nach indischen Bewertungen
Autor: Muller, Reinhold F.G.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-520700

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-520700
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Sinneswahrnehmungen nach indischen Bewertungen

VYon Reinsorp F.G.MULLER

Obwohl viele wissenschaftliche Untersuchungen zu der gestellten Aufgabe durch-
gefiihrt worden sind, diirften doch noch manche unzureichend geklirten Ergeb-
nisse bestehen, so dall eine gewisse, zusammenfassende Ubersicht begriindbar
ist. Diese bemiiht sich hier um eine medizingeschichtliche Darlegung, auch fiir
den, welcher dem Bereich ferner steht oder sich nicht in die Texte selber einarbei-
ten kann. Zu letzten werden zwar Spracherklarungen tunlich eingeschriinkt, las-
sen sich aber doch nicht ganz vermeiden. Ferner werden arztliche Texte nicht
bevorzugt, um eine Einsicht in allgemeine Bewertungen der Inder zu gewinnen,

Im Rgveda, der als ilteste Uberlieferung allgemein gilt, wird fast lehrmifig er-
klért in dem Lied an das « Jedermannsfeuer» (was etwa mit einem Seelenbegriff
verglichen werden kann) I, 6, 5-6: ,Fest ist (dieses) Licht (im Herzen) eingesetat,
zumal zum Sehen; Denken (manas ~ Geist!) ist das schnellste unter allen,
welche fliegen-lassen? — Heraus lassen meine Ohrlicher fliegen, heraus das Blik-
ken, heraus dieses Licht, was im Herzen zugesetzt ist; heraus wandert mein
Denken in die Ferne strahlend (und fragend), was werde ich wohl reden und an
was werde ich denken3.‘ Dieser alte Textbeleg unterrichtet bereits sehr iiber die
urspriingliche Denkweise der vedischen Inder, gibt aber auch Anlal zu verschie-
denen Beurteilungen. Inhaltlich féllt auf, daBl das Denken gleichsam den beiden
erwihnten Sinneswahrnehmungen iibergeordnet ist, und zwar ihren AuBerungen,
welche ausdriicklich durch die Ausdrucksweise ,fliegen-lassen‘ wie zielmiBig ge-
schildert erscheinen. Dabei entspricht die Bezeichnung Ohrlécher einer unmittel-
baren Beobachtung, hingegen das Blicken oder der Blick der urspriinglichen
Ausdrucksform als ,Ausstrahler’. Entwicklungsgeschichtlich betrifft eine augen-
blickliche Anschauung die Wortbildung ,Ohrlécher’. Das ,Blicken® darf in der
indischen Sprachwissenschaft bei einem Titigkeitswort als Substantiv, ,was als
Besonderheit gelten muB® (visesya ), aufgefalt werden. Damit ist eine frithzeitige
und durchlaufende Eigenart der alten Wissenschafter in Indien aufgezeigt, wenn
von gelegentlichen anschaulichen Bedeutungen (wie bei den Ohrléchern) abge-
sehen wird. Jedoch ein indischer Philologe widersprach dieser Wortbeurteilung:
«aber die Grundbedeutung ist im Laufe der langen Sprachentwicklung vielfach
vollkommen verblaf3t»; dabei wird auch auf die «nicht ernst zu nehmenden Ety-
mologien der indischen Exegeten» hingewiesen. Aber ein anderer Fachwissen-
schaftler fordert dazu eine Nachpriifung, denn sie «bildet eine dringende Auf-
gabe der indischen Philologie, die frither auf die ,vorwissenschaftliche’ Methode

1 Nova Acta Leopoldina, N.F. Nr. 108 (Leipzig 1952).
2 Die Sprache 7 (Wiesbaden-Wien 1961) 64 ff.
8 Mitt. Inst. Orientforsch. 6 (Berlin 1958) 266 ff.

93



der einheimischen Grammatiker allzu selbstsicher herabgeblickt hat». Diesem
Einwand ist zugestimmt worden, zumal bei dem Fachausdruck nirukii, der me-
dizingeschichtlich eine ,Aussage’ [zur Wortbestimmung] bedeutet®.

Uber den Sinn, dessen indische Bezeichnung als indriye «Kraft, Vermégen»?3
bedeutet, finden sich vielfache Lehren in den Philosophemen im Rahmen der
epischen Uherlieferungen vom Mahabharata®, so auch abschlieffend in XII, 311,
16ff. Hier wird gelehrt: ,Das Denken wandert — indem es durch die Sinnesver-
mogen gewandert wird (17). Aber nicht die Sinnesvermégen sehen, wirklich
sieht das Denken nach (den Zielen). Das Blicken (caksus) sieht die Ansichts-
ziele vermittels vom Denken, aber nicht vermittels vom Blicken (18). Wenn
das Denken verwirrt ist, siecht das Blicken hin, aber sicht nicht. Ebenso sehen
alle Sinnesvermogen, wie ausdriicklich erklirt wird. Auch hier sind die Sinnes-
vermégen dem Denken untergeordnet, und zwar mit deutlicher inhaltlicher Be-
tonung. Ferner wird auffillig das Blicken hervorgehoben, wie als Muster der
Sinnesvermogen oder diese beherrschend oder ersetzend. Die Bewertung kann
als alt beurteilt werden. Denn schon im Rgveda, in dem Liede an den Wind, wird
abschlieflend erklirt in X, 168, 4: ,sein Rauschen wird gehért, nicht sein Anblick®,
weil ein fehlendes ,wird gesehen® wegen der hohen Einschitzung vom Sehen
selbstverstiandlich war.

Der Name Purdna entspricht zwar einer «alten Erzihlung», aber die darnach
iiberlieferten Texte haben mancherlei spitere Berichte aufgenommen, darunter
auch solche aus #rztlichen Lehren?. Unter diesen ist Visnudharmottara-Purana
II, 115 zu bemerken, weil sein Text ein Vorbild hat im Agni-Purana 3708, zu-
gleich ein Zeichen fiir eine breite Anteilnahme an derartigen Aufgaben, welche
hier sich auf die Sinne beziehen [wobei das Ergdnzungswort -vermégen der Ein-
fachheit halber weiterhin fortgelassen wird]. Dazu fithrt Agni-Purdpa 370 im Be-
ginn ein: _

(1) «The sensibilities of sound (hearing), touch, sight, taste, and smell, are
the attributes of such sense organs, as the ears, the skin, the eyes, the tongue,
and the nose.» So iibersetzt der moderne Inder® zu einem bequemen Verstind-
nis, was jedoch nicht die eigentliche Bedeutung der Textworte wiedergibt. Es
mul} zwar eingerdumt werden, dafl die Ausdrucksweise laienmiflig erscheint [was
auch in édrztlichen Fachtexten nicht so selten beobachtet werden kann]; jedoch

¢ Centaurus 9 (Copenhagen 1963) 29-34.

5 MANFRED MAYRHOFER, Kurzgefafites etymologisches Worterbuch des Altindischen, Band 1,
S. 88-89 (Heidelberg 1956), ohne Erwihnung von indriya als Sinn.

¢ Text-Edition by RAMECHANDRASHASRTI KINJAWADEKAR (Poona 1929-1933).

7 M. WINTERNITZ, Geschichte der indischen Literatur; vgl. die drei Indices (Leipzig 1909
bis 1922).

8 Ananddsrama Sanskrit Series 41 (Poona 1900).

® M.N.Durr, English Translation of Agni Puranam, S. 1291 (Calcutta 1903-1904).

94,



ihm muB nach Méglichkeit bei einer Ubertragung nachgekommen werden: ,Das
Mittel zum Horchen ($rotra ~ Ohr!?), Haut (tvac), beide Blickende (caksus),
Zunge (jihvd), das Beriechende (ghrana) betreffen wohl die Sinne beziiglich der
Wesen; Stimme, Getast, Anblick, Geschmack, Geruch sind wohl in Beginnen so
die Eigenschaften. (2) After, Schof, Hinde, Fiile, Sprache diirfte als Wirkung
wohl ebenso entstehen; Entleerung, Wollust, Verhaltung, Gang, Sprache usw.
ist so eine Wirkung. (3) Funf Wirksinne dann und fiinf Besinnungssinne und
die Ziele der Sinne und die fiinf GroBwesen (mahabhiitdh), das Denken sind so
die Herrscher. (4) Das Selbst, der Unentfaltete, die vierundzwanzig Wesenheiten
(tattvall ) ist der purusa (wortlich « Mann» ~ Seele) sowohl vereinigt als auch
getrennt, wie die beiden Fische im Wasser.® Da springt der Text auf ein geistiges
Gebiet iiber. Dabei ist zu beriicksichtigen, daB in den Purana-s regelmaBig édrzt-
liche Grundsitze nur nebenher aufgenommen wurden, so auch sonst in Agni-
Purana!l. Immerhin erscheint dann beachtlich fiir eine Beurteilung, welche An-
teile allgemein Aufmerksamkeit erweckten, welche eine gewisse Bevorzugung
beanspruchen konnten. Fiir einen mehr erschépfenden Einblick sind jedoch érzt-
liche Fachtexte zu nutzen.

Hierzu ist vor allem ein medizinisches Sammelwerk heranzuziehen, das sich
besonders durch erkenntnismifiige Darlegungen auszeichnet, die Caraka-Sam-
hita'2. In ihrem Lehr-Leitfaden, sitra 8, 7, wird erklart: ,Die vom Denken aus-
stromenden Sinne werden zielend zum Ergreifen der Ziele.® Hier ist grundsitzlich
der Begriff von artha = Ziel dargelegt, wie er schon [zuvor| im Rgveda VI, 9,
5-6 angedeutet ist, bereits dortin Abhingigkeit vom Denken, und wie er dann wei-
terhin auch wissenschaftlich bewahrt wurde, gegensitzlich zu modernen Vorstel-
lungen. Gewil} ist nicht zu bezweifeln, daf} urspriinglich, auch gelegentlich wei-
terhin, ein Empfang von Sinnesreizen von der Umgebung her beachtet wurde3.
Aber in der indischen grundsitzlichen Wertung setzte sich durch, dal das soge-
nannte Objekt doch subjektiv eingeschiitzt wurde, was geschichtlich beachtlich
ist. So wurde etwa auch im «Traumschliissel des Jagaddeva»!4, I, 3 der, wer
«seine Sinne in der Gewalt hat» (yatendriyah), iibertragen, wobei kritisch zu
beriicksichtigen ist, daB der Traum indisch als Wirklichkeit, sogar oft als krank-
heitsbewirkend!5 galt.

10 WACKERNAGEL-DEVRUNNWE, Altindische Grammatik, Band II, 2, §517a (Gottingen

. 1954). ‘

11 Vgl. Archiv Orientdlni 31 (Praha 1963) S. 378ff. oder Rocznik Orientallistyczny 28, in
Druck (Warszawa 1964).

12 Text-Edition by NARENDRA NATHA Sisrri (Lahore 1921).

13 Aeta histor. scient. natural. medicin. 8 (Kopenhagen 1951) S. 271f.

14 J.v.NEGELEIN (Gieflen 1912).

18 Centaurus 2 (Copenhagen 1953) S. 1891,

95



In Caraka-Sambhita sitra® 8, 7ff. folgte dann eine aufschliefende Liste von
Benennungen der einzelnen Anteile der Sinnesbereiche: ,Da sind Blicken (cak-
sus ), Horchmittel ($rotra), Geruch (ghrdna), Geschmack bewirkend (rasana),
Betastung (sparsana) die fiinf Sinne.’

(8) ,Die funf Sinnes-dravyas sind Raum (kha), Wind (vayu), Licht-Feuer
(jyotis), Gewisser (ap), Exde (bhir)." Die Bezeichnung dravya wird iiblich als
«Gegenstand, Substanz» oder dergleichen erklirt, bedeutet aber ihrer Ausdrucks-
bildung nach dru- = laufen den Fachbegriff, ,was laufen muf}*1%, wie auch im
Kommentar erldutert gemifl der Bedeutung der Entwicklung aus- und nach-ein-
ander der aufgezihlten mahabhiitas'’, welche die Welt- und Lebensanschauungen
der Inder beherrschen. Es ist eigenartig, daf} diese meist als Stufen einer Umwand-
lung gewertet wurden, aber auch als wirkende ,GroB-Wesen‘, so schon in Ma-
" habharata XII, 310, 19 und ebenso [wie zuvor vermerkt] wie volkstiimlich im
Agni-Purana 370, 3. Dabei ist auch zu beriicksichtigen, daf der Begriff von dem
oft sichlichen Ausdruck sattva = Wesenheit als ein wirkender ,Wesentlicher*
bewahrt wurde, wie etwa in der Einleitung zu Vagbhatas Hrdyaya $arira® 118,

(9) ,Die finf Sinnesstandorte sind die beiden Augen (aksi), die beiden Ohr-
locher (karna), die beiden Nasenlocher (ndsika), die Zunge (jihva), die Haut
(tvac).” In Standort = adhistana ist durch adhi = «iiber» nicht gesichert als
Uber-Stellung (sthana) bezeichnet, weil adhi auch «in bezug auf —» bedeutet.
Jedenfalls ist eine Organform darnach nicht ausgedriickt. Gemifl der ausfiihr-
lichen Augenheilkunde in Susrute-Samhita uttara® 1-21 diirfen zwar unmittel-
bare Beobachtungen der Augenorgane angenommen werden, jedoch in der ver-
_ meintlichen «Anatomie» [welche nach Titel und Lehrinhalt als samkhyd eine
Zusammenzihlung oder Berechnung der kérperlichen Anteile ist] werden die an-
geblichen Sinnesorgane in $arira® 5, 10 als Stromungen (srotas) bezeichnet.
,Horchende (sravana ~ Ohr), fithrende (nayana ~ Auge), sprechende (vadana ~
Zunge), riechende (ghrada ~ Nase) — sind Stromungen der Menschen als Miin-
dungen nach auflen. Diese koérperlichen Beobachtungen der Wundirzte ent-
sprechen den durchlaufenden Einschitzungen der Sinne als Auflerungen oder
Ausstrahlungen.

(10) ,Die fiinf Sinnesziele sind Ton ($abda), Getast (sparsa), Ansicht (ripa),
Geschmacks-Saft (rase), Geruch (gandha).® Die Bezeichnung artha = Ziel ver-
leitet zu einem modern durchaus berechtigten «objektiven» Sammelbegriff [wie
schon zuvor dargelegt], welcher aber nicht der indischen Denkweise entspricht.
So ist auch ripa, iiblich als «Aussehen, Form, Gestalt, Farbe» erklart, besser

16 Worterheft Nr. 105, in Miu. Inst. Orientforsch. 8 (Berlin 1961) S. 105, ausfiithrlicher im
PHEMA - Heft demnichst.

17 QOsiris 12 (Brugis 1956) 467.

18 Nova Acta Leopoldina, N.F. Nr. 115, zumal S. 22 (Leipzig 1955).

96



durch ,Ansicht® zu iibertragen, wiihrend bei den ,Zielen‘ rasa den zugrunde liegen-
den Begriff ,Saft® einschlief3t.

(11) Die fiinf Sinnesbesinnungen sind Blickbesinnung usw. [d.h. durch Be-
horchen, Beriechen, Schmecken, Betasten, wie in 7]. Da buddhi als «Einsicht,
Verstand, Geist» oder dergleichen angesprochen wird, so kann seine Einreihung
unter die Sinne iiberraschen. Die Herleitung des Ausdruckes von budh- = «er-
wachsen, zur Besinnung kommen» begiinstigt die Ubertragung durch ,Besin-
nung’.

Am merkwiirdigsten mutet an, daBl das Denken zu den Sinnen zugerechnet
wird, zumal in der Einleitung 4: ,Der Obersinn ist nun das Denken (manas),
welcher auch saitva heillt, einige nennen ihn auch cetas. Cetas (iiblich: « Einsicht,
Bewufitsein» oder dergleichen) und sattva (Wesenheit) haben nach dem Lehr-
text wegen der Gleichung doch als Denken zu gelten. Die Zustimmung im Kom-
mentar ist etwas bedingt: ,Wenn man der Meinung eines anderen nicht entgegen-
tritt, so stimmt man zu.® Aber bei den sogenannten Geisteskrankheiten besteht
ein Austausch dieser drei Bezeichnungen!®, so daf} eine einheitliche Bedeutung
darnach begriindet erscheint.

Das Denken aber, was in 4 als ,Obersinn® betont ist, und auch die Besinnung
wird dann in 12 in eine Uberschicht gezogen zum Selbst (@tman ) und Uberselbst
(adhydtma), wie zu einem Seelenbegriff. Dieser wurde in den drztlichen Sammel-
werken mannigfach ausgebildet??, ist aber zur vorliegenden Aufgabe hier nicht
darzulegen. In der Caraka-Samhita $arira® 1 wird zwar Denken und Besinnung
auch jener Uberschicht zugewiesen, jedoch beide in den Sinnesschilderungen ab
18 noch mit diesen vereinigt, wobei (wie in sitra® 8, 7-11 ) Unordnungen in den
gegenseitigen Beziehungen und Bezeichnungen bestehenblieben. In Susruta-
Samhitd $arira® 1, 4 ist das Denken sogar den Sinnesgruppen nur angehingt und
in der Uberschicht gar nicht erwihnt. Diese Regelwidrigkeiten deuten an, dafl
entsprechende Ausrichtungen in Auffassungen der indischen Arzte im Hinter-
grund blieben. Wenn in Caraka-Samhita sarira® 1, 32 gesagt wird: ,Wie der Ton
gesehen wird‘, so ist damit das giiltige und beherrschende Muster vom Sehen
nachweisbar, das auch einmal bildlich als Ausstrahlung?! iiberliefert ist. Gewi3
ist in unmittelbaren Schilderungen der sinnlichen Erfahrungen diese Ausrichtung
nicht immer erkennbar, die als eine durchlaufende indisch-wissenschaftliche
Grundlage zu beurteilen ist. Auch das « Aufleuchten des Augenstrahls»?? in der

19 Indo-Iranian Journal 3 (’s-Gravenhage 1959) 277, wo auch medizingeschichtlich zur Be-
deutung von cetss zuvor Stellung genommen wird.

20 Nova Acta Leopoldina, N.F. Nrx. 138 (Leipzig 1958) 102-127.

2t A.v.LECo0Q und E.Warpscaminr, Die buddhistische Spdtantike in Miitelasien, T.7,
S. 49f., Tafel 17 (Berlin 1933).

22 Triibners Deutsches Wirterbuch, Band 1, S. 360b (Berlin 1939).

7 97



modernen Ausdrucksweise kann hierbei nicht untersucht werden auf eine Frage,
ob ein Zusammenhang oder ein Gemeinplatz annehmbar ist. Doch die Zusammen-
fassung in Caraka-Samhita sitra® 8, 16, welche der Kommentar aus diesem Lehr-
text zu dem sogenannten Seelenbegriff in 12 vorzieht, erscheint als wichtig:
manasastu cintyamarthah = Des Denkens Ziel ist das zu Bestrahlende’. Sprach-
wissenschaftlich wird zwar cintya als ,zu denken‘ aufgefaBt; damit wiirde aber
das Denken ausdriicklich nur wiederholt, aber nicht erklidrt. Medizingeschichtlich
ist daher zu folgern, dall auch hier die beherrschende Wertung des Sehens als
eine ausstrahlende AuBerung der Sinnesvermogen bei ihrer Ubernahme zu seelen-
artigen Vorstellungen zugrunde liegt.

98



	Sinneswahrnehmungen nach indischen Bewertungen

