
Zeitschrift: Gesnerus : Swiss Journal of the history of medicine and sciences

Herausgeber: Swiss Society of the History of Medicine and Sciences

Band: 22 (1965)

Heft: 1-2

Artikel: Sinneswahrnehmungen nach indischen Bewertungen

Autor: Müller, Reinhold F.G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-520700

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-520700
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sinneswahrnehmungen nach indischen Bewertungen

Von Reinhold F.G.Müller

Obwohl viele wissenschaftliche Untersuchungen zu der gestellten Aufgabe
durchgeführt worden sind, dürften doch noch manche unzureichend geklärten Ergebnisse

bestehen, so daß eine gewisse, zusammenfassende Übersicht begründbar
ist. Diese bemüht sich hier um eine medizingeschichtliche Darlegung, auch für
den, welcher dem Bereich ferner steht oder sich nicht in die Texte selber einarbeiten

kann. Zu letzten werden zwar Spracherklärungen tunlich eingeschränkt, lassen

sich aber doch nicht ganz vermeiden. Ferner werden ärztliche Texte nicht
bevorzugt, um eine Einsicht in allgemeine Bewertungen der Inder zu gewinnen.

Im Rgveda, der als älteste Überlieferung allgemein gilt, wird fast lehrmäßig
erklärt in dem Lied an das «Jedermannsfeuer» (was etwa mit einem Seelenbegriff
verglichen werden kann) I, 6, 5-6: ,Fest ist (dieses) Licht (im Herzen) eingesetzt,
zumal zum Sehen; Denken (manas ~ Geist1) ist das schnellste unter allen,
welche fliegen-lassen2. - Heraus lassen meine Ohrlöcher fliegen, heraus das Blik-
ken, heraus dieses Licht, was im Herzen zugesetzt ist; heraus wandert mein
Denken in die Ferne strahlend (und fragend), was werde ich wohl reden und an
was werde ich denken3.' Dieser alte Textbeleg unterrichtet bereits sehr über die

ursprüngliche Denkweise der vedischen Inder, gibt aber auch Anlaß zu verschiedenen

Beurteilungen. Inhaltlich fällt auf, daß das Denken gleichsam den beiden
erwähnten Sinneswahrnehmungen übergeordnet ist, und zwar ihren Äußerungen,
welche ausdrücklich durch die Ausdrucksweise ,fliegen-lassen' wie zielmäßig
geschildert erscheinen. Dabei entspricht die Bezeichnung Ohrlöcher einer unmittelbaren

Beobachtung, hingegen das Blicken oder der Blick der ursprünglichen
Ausdrucksform als ,Ausstrahler'. Entwicklungsgeschichtlich betrifft eine
augenblickliche Anschauung die Wortbildung ,Ohrlöcher'. Das ,Blicken' darf in der
indischen Sprachwissenschaft bei einem Tätigkeitswort als Substantiv, ,was als

Besonderheit gelten muß' (vitesya), aufgefaßt werden. Damit ist eine frühzeitige
und durchlaufende Eigenart der alten Wissenschafter in Indien aufgezeigt, wenn
von gelegentlichen anschaulichen Bedeutungen (wie bei den Ohrlöchern)
abgesehen wird. Jedoch ein indischer Philologe widersprach dieser Wortbeurteilung:
«aber die Grundbedeutung ist im Laufe der langen Sprachentwicklung vielfach
vollkommen verblaßt»; dabei wird auch auf die «nicht ernst zu nehmenden
Etymologien der indischen Exegeten» hingewiesen. Aber ein anderer Fachwissenschaftler

fordert dazu eine Nachprüfung, denn sie «bildet eine dringende
Aufgabe der indischen Philologie, die früher auf die ,vorwissenschaftliche' Methode

1 Nova Acta Leopoldina, N.F. Nr. 108 (Leipzig 1952).
2 Die Sprache 7 (Wiesbaden-Wien 1961) 64ff.
3 Milt. Inst, Orientforsch. 6 (Berlin 1958) 266ff.

93



der einheimischen Grammatiker allzu selbstsicher herabgeblickt hat». Diesem
Einwand ist zugestimmt worden, zumal bei dem Fachausdruck nirukti, der

medizingeschichtlich eine ,Aussage' [zur Wortbestimmung] bedeutet4.
Über den Sinn, dessen indische Bezeichnung als indriya «Kraft, Vermögen»5

bedeutet, finden sich vielfache Lehren in den Philosophemen im Rahmen der

epischen Überlieferungen vom Mahäbhärata6, so auch abschließend in XII, 311,
16ff. Hier wird gelehrt: ,Das Denken wandert - indem es durch die Sinnesvermögen

gewandert wird (17). Aber nicht die Sinnesvermögen sehen, wirklich
sieht das Denken nach (den Zielen). Das Blicken (caksus) sieht die Ansichtsziele

vermittels vom Denken, aber nicht vermittels vom Blicken (18). Wenn
das Denken verwirrt ist, sieht das Blicken hin, aber sieht nicht. Ebenso sehen

alle Sinnesvermögen, wie ausdrücklich erklärt wird.' Auch hier sind die
Sinnesvermögen dem Denken untergeordnet, und zwar mit deutlicher inhaltlicher
Betonung. Ferner wird auffällig das Blicken hervorgehoben, wie als Muster der
Sinnesvermögen oder diese beherrschend oder ersetzend. Die Bewertung kann
als alt beurteilt werden. Denn schon im Rgveda, in dem Liede an den Wind, wird
abschließend erklärt in X, 168, 4: ,sein Rauschen wird gehört, nicht sein Anblick',
weil ein fehlendes ,wird gesehen' wegen der hohen Einschätzung vom Sehen

selbstverständlich war.
Der Name Puräna entspricht zwar einer «alten Erzählung», aber die darnach

überlieferten Texte haben mancherlei spätere Berichte aufgenommen, darunter
auch solche aus ärztlichen Lehren7. Unter diesen ist Visnudharmottara-Puräna

II, 115 zu bemerken, weil sein Text ein Vorbild hat im Agni-Puräna 370®,

zugleich ein Zeichen für eine breite Anteilnahme an derartigen Aufgaben, welche
hier sich auf die Sinne beziehen [wobei das Ergänzungswort -vermögen der
Einfachheit halber weiterhin fortgelassen wird]. Dazu führt Agni-Puräna 370 im
Beginn ein:

(1) «The sensibilities of sound (hearing), touch, sight, taste, and smell, are
the attributes of such sense organs, as the ears, the skin, the eyes, the tongue,
and the nose.» So übersetzt der moderne Inder9 zu einem bequemen Verständnis,

was jedoch nicht die eigentliche Bedeutung der Textworte wiedergibt. Es
muß zwar eingeräumt werden, daß die Ausdrucksweise laienmäßig erscheint [was
auch in ärztlichen Fachtexten nicht so selten beobachtet werden kann]; jedoch

4 Centaurus 9 (Copenhagen 1963) 29-34.
5 Manfred Mayrhofer, Kurzgefaßtes etymologisches Wörterbuch des Altindischen, Band 1,

S. 88-89 (Heidelberg 1956), ohne Erwähnung von indriya als Sinn.
6 Text-Edition by Ramechandrashasrti Kinjawadekar (Poona 1929-1933).
7 M. Winternitz, Geschichte der indischen Literatur; vgl. die drei Indices (Leipzig 1909

bis 1922).
8 Änandäirama Sanskrit Series 41 (Poona 1900).
9 M.N.Dutt, English Translation of Agni Puranam, S. 1291 (Calcutta 1903-1904).

94



ihm muß nach Möglichkeit bei einer Übertragung nachgekommen werden: ,Das
Mittel zum Horchen (srotra ~ Ohr10), Haut (tvac), beide Blickende (caksus),
Zunge (jihvä), das Beriechende (ghräna) betreffen wohl die Sinne bezüglich der
Wesen; Stimme, Getast, Anblick, Geschmack, Geruch sind wohl in Beginnen so

die Eigenschaften. (2) After, Schoß, Hände, Füße, Sprache dürfte als Wirkung
wohl ebenso entstehen; Entleerung, Wollust, Verhaltung, Gang, Sprache usw.
ist so eine Wirkung. (3) Fünf Wirksinne dann und fünf Besinnungssinne und
die Ziele der Sinne und die fünf Großwesen (mahäbhütäh), das Denken sind so
die Herrscher. (4) Das Selbst, der Unentfaltete, die vierundzwanzig Wesenheiten
(tattva11) ist der purusa (wörtlich «Mann» ~ Seele) sowohl vereinigt als auch

getrennt, wie die beiden Fische im Wasser.' Da springt der Text auf ein geistiges
Gebiet über. Dabei ist zu berücksichtigen, daß in den Puräna-s regelmäßig ärztliche

Grundsätze nur nebenher aufgenommen wurden, so auch sonst in Agni-
Puränan. Immerhin erscheint dann beachtlich für eine Beurteilung, welche
Anteile allgemein Aufmerksamkeit erweckten, welche eine gewisse Bevorzugung
beanspruchen konnten. Für einen mehr erschöpfenden Einblick sind jedoch ärztliche

Fachtexte zu nutzen.
Hierzu ist vor allem ein medizinisches Sammelwerk heranzuziehen, das sich

besonders durch erkenntnismäßige Darlegungen auszeichnet, die Caraka-Sam-
hitä12. In ihrem Lehr-Leitfaden, sütra 8, 7, wird erklärt: ,Die vom Denken
ausströmenden Sinne werden zielend zum Ergreifen der Ziele.' Hier ist grundsätzlich
der Begriff von artha Ziel dargelegt, wie er schon [zuvor] im Rgveda VI, 9,
5-6 angedeutet ist, bereits dort in Abhängigkeit vom Denken, und wie er dann
weiterhin auch wissenschaftlich bewahrt wurde, gegensätzlich zu modernen Vorstellungen.

Gewiß ist nicht zu bezweifeln, daß ursprünglich, auch gelegentlich
weiterhin, ein Empfang von Sinnesreizen von der Umgebung her beachtet wurde13.
Aber in der indischen grundsätzlichen Wertung setzte sich durch, daß das

sogenannte Objekt doch subjektiv eingeschätzt wurde, was geschichtlich beachtlich
ist. So wurde etwa auch im «Traumschlüssel des Jagaddeva»14, I, 3 der, wer
«seine Sinne in der Gewalt hat» (yatendriyah), übertragen, wobei kritisch zu
berücksichtigen ist, daß der Traum indisch als Wirklichkeit, sogar oft als
krankheitsbewirkend15 galt.

10 Wackernagel-Devrunnwe, Altindische Grammatik, Band II, 2, §517a (Göttingen
1954).

11 Vgl. Archiv Orienlälnt 31 (Praha 1963) S. 378ff. oder Rocznik Orientallistyczny 28, in
Druck (Warszawa 1964).

12 Text-Edition by Narendra Nätha Sästri (Lahore 1921).
13 Acta histor. scient. natural, medicin. 8 (Kopenhagen 1951) S. 27ff.
14 J.v.Negelein (Gießen 1912).
16 Centaurus 2 (Copenhagen 1953) S. 18911.

95



In Caraka-Samhitä sütra° 8, 7 ff. folgte dann eine aufschließende Liste von
Benennungen der einzelnen Anteile der Sinnesbereiche: ,Da sind Blicken (cak-
sus), Horchmittel (srolra), Geruch (ghräna), Geschmack bewirkend (rasana),
Betastung (sparsana) die fünf Sinne.'

(8) ,Die fünf Sinnes-draryas sind Raum (kha), Wind (väyu), Licht-Feuer
(jyotis), Gewässer (ap), Erde (bhür).i Die Bezeichnung dravya wird üblich als

«Gegenstand, Substanz» oder dergleichen erldärt, bedeutet aber ihrer Ausdrucksbildung

nach dru- — laufen den Fachbegriff, ,was laufen muß'16, wie auch im
Kommentar erläutert gemäß der Bedeutung der Entwicklung aus- und nach-ein-
ander der aufgezählten mahabhütas1"1, welche die Welt- und Lebensanschauungen
der Inder beherrschen. Es ist eigenartig, daß diese meist als Stufen einer Umwandlung

gewertet wurden, aber auch als wirkende ,Groß-Wesen', so schon in Ma-
häbhärata XII, 310, 19 und ebenso [wie zuvor vermerkt] wie volkstümlich im
Agni'Puräna 370, 3. Dabei ist auch zu berücksichtigen, daß der Begriff von dem

oft sächlichen Ausdruck sattva Wesenheit als ein wirkender ,Wesentlicher'
bewahrt wurde, wie etwa in der Einleitung zu Vägbhatas Hrdyaya särira° l18.

(9) ,Die fünf Sinnesstandorte sind die beiden Augen (ak$i), die beiden
Ohrlöcher (karna), die beiden Nasenlöcher (näsikä), die Zunge (jihvä), die Haut
(tvac).1 In Standort adhistäna ist durch adhi — «über» nicht gesichert als

Uber-Stellung (sthäna) bezeichnet, weil adhi auch «in bezug auf—» bedeutet.
Jedenfalls ist eine Organform darnach nicht ausgedrückt. Gemäß der ausführlichen

Augenheilkunde in Susruta-Samhitä ultara ' 1-21 dürfen zwar unmittelbare

Beobachtungen der Augenorgane angenommen werden, jedoch in der
vermeintlichen «Anatomie» [welche nach Titel und Lehrinhalt als samkhyä eine

Zusammenzählung oder Berechnung der körperlichen Anteile ist] werden die

angeblichen Sinnesorgane in särira° 5, 10 als Strömungen (srotas) bezeichnet.
,Horchende (sravana ~ Ohr), führende (nayana ~ Auge), sprechende (vadana ~
Zunge), riechende (ghraäa ~ Nase) - sind Strömungen der Menschen als

Mündungen nach außen.' Diese körperlichen Beobachtungen der Wundärzte
entsprechen den durchlaufenden Einschätzungen der Sinne als Äußerungen oder

Ausstrahlungen.
(10) ,Die fünf Sinnesziele sind Ton (sabda), Getast (sparsa), Ansicht (rüpa),

Geschmacks-Saft (rasa), Geruch (gandha).i Die Bezeichnung artha Ziel
verleitet zu einem modern durchaus berechtigten «objektiven» Sammelbegriff [wie
schon zuvor dargelegt], welcher aber nicht der indischen Denkweise entspricht.
So ist auch rüpa, üblich als «Aussehen, Form, Gestalt, Farbe» erklärt, besser

16 Wörterheft Nr. 105, in Mitt. Inst. Orientforsch. 8 (Berlin 1961) S. 105, ausführlicher im
PHMA-Heft demnächst.

17 Osiris 12 (Brugis 1956) 467.
18 Nova Acta Leopoldina, N.F. Nr. 115, zumal S. 22 (Leipzig 1955).

96



durch ,Ansicht' zu übertragen, während bei den ,Zielen' rasa den zugrunde liegenden

Begriff ,Saft' einschließt.

(11) Die fünf Sinnesbesinnungen sind Blickbesinnung usw. [d.h. durch
Behorchen, Beriechen, Schmecken, Betasten, wie in 7]. Da buddhi als «Einsicht,
Verstand, Geist» oder dergleichen angesprochen wird, so kann seine Einreihung
unter die Sinne überraschen. Die Herleitung des Ausdruckes von budh-
«erwachsen, zur Besinnung kommen» begünstigt die Übertragung durch ,Besinnung'.

Am merkwürdigsten mutet an, daß das Denken zu den Sinnen zugerechnet
wird, zumal in der Einleitung 4: ,Der Obersinn ist nun das Denken (manas),
welcher auch sattva heißt, einige nennen ihn auch cetasS Cetas (üblich: «Einsicht,
Bewußtsein» oder dergleichen) und sattva (Wesenheit) haben nach dem Lehrtext

wegen der Gleichung doch als Denken zu gelten. Die Zustimmung im
Kommentar ist etwas bedingt: ,Wenn man der Meinung eines anderen nicht entgegentritt,

so stimmt man zu.' Aber bei den sogenannten Geisteskrankheiten besteht
ein Austausch dieser drei Bezeichnungen19, so daß eine einheitliche Bedeutung
darnach begründet erscheint.

Das Denken aber, was in 4 als ,Obersinn' betont ist, und auch die Besinnung
wird dann in 12 in eine Überschicht gezogen zum Selbst (ätman) und Überselbst

(adhyätma), wie zu einem Seelenbegriff. Dieser wurde in den ärztlichen Sammelwerken

mannigfach ausgebildet20, ist aber zur vorliegenden Aufgabe hier nicht
darzulegen. In der Caraka-Samhitä särira0 1 wird zwar Denken und Besinnung
auch jener Überschicht zugewiesen, jedoch beide in den Sinnesschilderungen ab

18 noch mit diesen vereinigt, wobei (wie in sütra° 8, 7-11) Unordnungen in den

gegenseitigen Beziehungen und Bezeichnungen bestehenblieben. In Susruta-
Samhitä särira0 1, 4 ist das Denken sogar den Sinnesgruppen nur angehängt und
in der Überschicht gar nicht erwähnt. Diese Kegelwidrigkeiten deuten an, daß

entsprechende Ausrichtungen in Auffassungen der indischen Ärzte im Hintergrund

blieben. Wenn in Caraka-Samhitä särira0 1, 32 gesagt wird: ,Wie der Ton
gesehen wird', so ist damit das gültige und beherrschende Muster vom Sehen

nachweisbar, das auch einmal bildlich als Ausstrahlung21 überliefert ist. Gewiß
ist in unmittelbaren Schilderungen der sinnlichen Erfahrungen diese Ausrichtung
nicht immer erkennbar, die als eine durchlaufende indisch-wissenschaftliche

Grundlage zu beurteilen ist. Auch das «Aufleuchten des Augenstrahls»22 in der

19 Indo-Iranian Journal 3 ('s-Gravenhage 1959) 277, wo auch medizingeschichtlich zur
Bedeutung von ceths zuvor Stellung genommen wird.

20 Nova Acta Leopoldina, N. F. Nr. 138 (Leipzig 1958) 102-127.
21 A. v.LeCoq und E. Waloschmidt, Die buddhistische Spätantike in Mittelasien, T.7,

S. 49f., Tafel 17 (Berlin 1933).
22 Trübners Deutsches Wörterbuch, Band 1, S. 360b (Berlin 1939).

7 97



modernen Ausdrucksweise kann hierbei nicht untersucht werden auf eine Frage,
ob ein Zusammenhang oder ein Gemeinplatz annehmbar ist. Doch die Zusammenfassung

in Caraka-Samhitä sütra° 8, 16, welche der Kommentar aus diesem Lehrtext

zu dem sogenannten Seelenbegriff in 12 vorzieht, erscheint als wichtig:
manasastu cintyamarthah Des Denkens Ziel ist das zu Bestrahlende'.
Sprachwissenschaftlich wird zwar cintya als ,zu denken' aufgefaßt; damit würde aber
das Denken ausdrücklich nur wiederholt, aber nicht erklärt. Medizingeschichtlich
ist daher zu folgern, daß auch hier die beherrschende Wertung des Sehens als

eine ausstrahlende Äußerung der Sinnesvermögen bei ihrer Übernahme zu
seelenartigen Vorstellungen zugrunde liegt.

98


	Sinneswahrnehmungen nach indischen Bewertungen

