
Zeitschrift: Gesnerus : Swiss Journal of the history of medicine and sciences

Herausgeber: Swiss Society of the History of Medicine and Sciences

Band: 22 (1965)

Heft: 1-2

Artikel: Der Aktualismus in Natur und Geschichte

Autor: Hooykaas, R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-520459

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-520459
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


GESNERUS
Vierleljalirsschrift für Geschichte der Medizin und der Naturwissenschaften

Revue trimestrielle d'histoire de la medecine

Jahrgang/Vol. 22 1965 Heft/Fasc. 1/2

Der Aktualismus in Natur und Geschichte*

Von R.Hooykaas

In populärhistorischen und -naturwissenschaftlichen Werken wird die
Geschichte der Menschheit als eine letzte Phase in der Entwicklungsreihe
«Von Nebelfleck zu Mensch» dargestellt: Atome, Himmelskörper, Erde,
Lebewesen bis zum kulturschöpfenden Menschen bilden darin eine
kontinuierliche Reihe. Die prophetisch Begabten unter den Autoren fügen noch
ein Zukunftsbild vom Schicksal der Menschheit und des Universums hinzu.
Den Naturwissenschaftlern, die im allgemeinen von Philosophie nicht sehr

viel halten, scheint diese Prophetenrolle besser zu gefallen als den Historikern,

die nicht selten dagegen protestieren.
Wenn wir den Typus einer Naturwissenschaft, die Physik (die buchstäblich

ein Wissen um die Natur ist), vergleichen mit dem Typus einer historischen

Wissenschaft, der Geschichte (womit die Historiographie der Menschheit

gemeint ist), dann zeigen sich scharfe Gegensätze. Die mechanische

Physik (und Chemie usw.) versucht Veränderungen auf Identitäten
zurückzuführen, sie nimmt den Ereignissen ihre Individualität und faßt sie

unter strengen allgemeinen Gesetzen zusammen. Jedes Experiment ist
zwar ein neues und individuelles Ereignis, aber es wird soviel wie möglich
idealisiert, so daß es prinzipiell wiederholbar wird (für das Fallgesetz wird
von Luftströmungen und Luftdichte abstrahiert, indem man es auf das

* Als Vortrag der Dr. Markus Guggenheim-Schnurr-Stiftung für Geschichte der Medizin
und der Naturwissenschaften gehalten an der Jahresversammlung der Schweizerischen
Naturforschenden Gesellschaft in Zürich, den 10. Oktober 1964.

1



absolute Vakuum zurückbringt). Eigentlich ist das ideale physikalische
Experiment ein Gedankenexperiment. Auch haben die Objekte der Physik
(der Chemie usw.) meistens keine ausgeprägte Individualität: für das Elektron

ist dieser Begriff sogar sinnlos, und selbst in Botanik und Zoologie
spielt er eine unwesentliche Rolle. Varietäten und Spezies und nicht die
Individuen sind die eigentlichen Objekte der Forschung.

Andererseits behaupten die Historiker mit Hegel nachdrücklich, daß,
indem in der Natur immer dieselben Prozesse sich wiederholen, die
Geschichte nur den Menschen als Objekt hat und einmalig ist. Jede Epoche

trägt ihren eigenen Charakter; es gibt keine Wiederholung in der
Geschichte.

Der Gegensatz ist aber nicht immer so absolut, wie er hier dargestellt
wird. Im logisch-formalen Sinn der Individualität des Geschehens wird
heute der Natur eine «Geschichte» zuerkannt, und andererseits gibt es, vor
allem in der sozialen und ökonomischen Geschichtsschreibung, die
Massenerscheinungen erforscht, in welchen das Individuelle eine geringere Rolle
spielt als im politischen Geschehen, eine Tendenz, Gesetzmäßigkeiten
aufzufinden. Schon im 18. Jahrhundert hat Vico versucht, Gesetzmäßigkeiten
in der Entwicklung der Völker zu entdecken.

In der von uns am Anfang erwähnten Auffassung steckt die Neigung,
einen wesentlichen Unterschied von Natur und Geschichte zu verneinen:
man glaubt die völlige Kontinuität der beiden und will sie auch in
prinzipiell gleicher Weise studieren.

1. Heute wird diese «Gleichschaltung» im allgemeinen von der evolu-
tionistischen Weltanschauung inspiriert. Es wird eine gewisse Historisierung
der Natur durchgeführt (es gibt eine einmalige, unwiederholbare Entwicklung)

und zugleich eine Naturalisierung der Historie (die Menschheitsgeschichte

wird dem Evolutionsgesetz der Natur unterstellt).
Man kann für diese Gleichschaltung von Natur und Geschichte aber auch

andern Wegen folgen:
2. Man fordert mit Goethe, daß auch die Natur von innen heraus

verstanden werden soll; daß also eine Historisierung im eigentlichen Sinn der
Natur stattfinde. Man legt eigenes Wesen in die Natur, in welche man
«wie in den Busen eines Freundes schauen kann». Eine solche romantische
Auffassung hat für die Wissenschaft nur geringe Bedeutung gehabt.

3. Man sieht in der Natur wie in der Geschichte der Menschheit eine

ewige Wiederholung derselben Formen des Geschehens, d.h. man strebt
nach einer Naturalisierung oder Physikalisierung der Geschichte. Die Nei-

2



gung, diesem Weg zu folgen, hatten die Griechen. Ihre Naturphilosophie
erkennt nur das unveränderliche Sein als das eigentliche Erkenntnisobjekt
an. Für Platon bilden die Ideen die eigentliche Natur: für Aristoteles
die Formen, für die Stoiker die Samenprinzipien, und diese alle sind uner-
schaffen, unveränderlich und unvergänglich. Es gibt also keine Geschichte

der Natur, die eine ewige Gottheit ist. Wohl hatte Aristoteles der
Veränderung größeren Platz eingeräumt, indem er sie auffaßte als den Ubergang
vom potentiellen zum aktuellen Sein, aber diese Veränderungen betreffen
nur die Individuen und nicht die Spezies. Die Individuen durchlaufen
einen Kreislauf, indem sie entstehen und vergehen, aber durch die Generation

bleiben die Spezies, die Formen, dieselben («die Dinge, die geschaffen
werden, haben, obschon sie nicht ewig sind, Anteil an der Ewigkeit, indem
ihre Form ewig ist»). Das Totalbild ändert sich also nicht. Nur am Himmel
gibt es unvergängliche Individuen (die Himmelssphären und die von ihnen

getragenen Himmelskörper); sie ändern nur ihre Stelle, aber nach einer
gewissen Periode kehren sie in dieselbe Position zurück. Es ist geradezu dieser

ewige Kreislauf der Himmelskörper, der den ewigen Kreislauf von
Entstehen und Vergehen der irdischen Körper antreibt. Die Geschichtsauffassung

der Stoiker hängt mit dieser Theorie zusammen: geradeso wie die

Himmelsbewegungen wiederholen sich auch die von ihnen beeinflußten
irdischen Ereignisse. Und wenn die gesamte Himmelskonstellation einmal zu
ihrer ursprünglichen Lage zurückgekehrt sein wird, wird auch die
Weltgeschichte einen ganzen Zyklus vollendet haben. Nicht allein die aufeinanderfolgenden

Planetenkonstellationen werden sich dann wiederholen, sondern
auch die historischen Ereignisse: ein anderer Achilles wird nach Troja
gehen, ein neues Athen und ein neues Rom werden gestiftet werden.

Nach der naturwissenschaftlichen Umwälzung des 16. und 17. Jahrhunderts

blieb die «Historia Naturalis», die Naturgeschichte, wesentlich eine

Beschreibung der Welt, wie sie seit der Schöpfung immer gewesen ist. Das
Werden der Welt gehörte zum Gebiet der besonderen Offenbarung, die im
Anfang des Buches Genesis gegeben ist. Descartes' Kosmogonie war eine

Phantasie, die ebensowenig wie Platons Timäus den Anspruch erhob,
wirkliche Geschichte zu geben. Auch die geogonischen Spekulationen von
Burnet, Woodward (1665-1722) und Whiston (1666-1753) und selbst
die von Buffon (1707-1788) fanden unter den Gelehrten des 18. Jahrhunderts

nur geringen Beifall, gerade weil sie mehr auf Phantasie als auf
Tatsachen gegründet waren.

3



Am Ende des 18. Jahrhunderts aber wird die Frage nach einer auf
wissenschaftlicher Basis stehenden Entwicklungsgeschichte der Natur lebendig.
Kant war der Meinung: «Man muß, so sehr man auch, und zwar mit Recht,
der Frechheit der Meinungen feind ist, eine Geschichte der Natur wagen,
welche eine abgesonderte Wissenschaft ist, die wohl nach und nach von
Meinungen zu Einsichten fortrücken könnte», und auch Girtanner wollte
neben der «Naturbeschreibung» (der klassischen natürlichen Historie) eine

«Naturgeschichte», nicht nur für die Erdgeschichte, sondern auch, damit
man sich Rechenschaft gebe von dem Unterschied der bestehenden Pflanzen

und Tiere von den ursprünglichen Typen im Zusammenhang mit den

sich ändernden geographischen und klimatologischen Verhältnissen.
In diese Zeit fällt denn auch die Gründung der historischen Geologie

(Werner 1749-1817, Hutton 1726-1797), Paläontologie (Cuvier 1769 bis

1832) und Kosmologie (Herschel 1738—1822).

Fast zugleich gab es in der jungen geologischen Wissenschaft zwei

Strömungen: Aktualismus und Katastrophismus.
Nach dem Aktualismus (oder wie er in den angelsächsischen Ländern

heißt: Uniformitarismus) haben alle Veränderungen in der Vergangenheit
stattgefunden durch Ursachen, die von der gleichen Art sind wie die heute
noch wirksamen Ursachen ('causes actuelles). Die Intensität ihrer Wirkung
war dieselbe wie die der heute vorgehenden langsamen Veränderungen der

Erdkruste (uniformity). Der Aktualismus schließt als notwendige Folge
ein, daß die Epochen der Erdgeschichte sehr viel länger gedacht wurden
als vorher.

Aus dem aktualistischen Grundprinzip geht hervor, daß die Vergangenheit

aus der Gegenwart erklärt werden soll: "the present is the key to the

past" (Lyell, 1830). Dieselben Kräfte wirken mit derselben Intensität,
haben dieselben Folgen. Addition der kleinen Veränderungen, die wir heute

vor sich gehen sehen, gibt die gewaltigen Veränderungen, die im Lauf der

Jahrtausende entstanden sind. Das heißt aber auch nach Hutton, den man
als den ersten systematischen Aktualisten betrachten kann, daß, wenn die

Meere ihren Ort ändern, neue Kontinente entstehen werden; daß Gebirge
durch Verwitterung verschwinden, aber anderswo neue Gebirge sich erheben,

so daß der totale Zustand der Erdkruste derselbe bleibt: "there is no

vestige of a beginning, no prospect of an end" (Hutton, 1785). Die
Geschichte der Erde besteht aus ewigen Kreisläufen; Hutton vergleicht die

Erde mit einem lebendigen Organismus, der ebenso durch einen Prozeß
unaufhörlicher Abnutzung und gleichzeitiger Erneuerung im gleichen Zustand

4



bleibt. Wie bei Aristoteles gibt es also bei Hutton wohl individuelle und
lokale Veränderungen, aber keine globale. Noch stärker ausgesprochen,
trifft man diese Ubereinstimmung mit der klassischen unhistorischen
Auffassung der Natur bei einem etwas älteren englischen Autor, G.H. Toulmin

(1780), der wahrscheinlich Hutton beeinflußt hat. Mit geologischen
Argumenten behauptet er sogar die Ewigkeit der Welt, und dabei redet er rein
aktualistisch: dieselben Kräfte, die heute die geologischen Änderungen
bewirken, machten es auch in der Vergangenheit; sie wirkten sehr langsam
und brauchten deshalb viel Zeit; sie wirken stets in demselben Tempo und
sind also uniform. Die Natur ist nach Toulmin immer unveränderlich
dieselbe gewesen, denn ihre Gesetze sind unveränderlich.

Huttons Arbeit ist vor allem durch den reformierten Pastor John Play-
fair (1803) bekanntgeworden. Der Aktualismus oder Uniformitarismus hat
aber den Sieg davongetragen durch das Werk von Charles Lyell,
Principles of Geology (1830-1832).

Toulmin, Hutton und Lyell haben den Uniformitarismus auch auf die
lebende Natur ausgedehnt. Nach Toulmin ist die Natur wohl in unaufhörlicher

Veränderung, aber die Spezies bleiben dieselben; sogar der Mensch

war von Ewigkeit her, und seine Zahl hat immer um denselben Wert
geschwankt. Auch Hutton nimmt keine Änderung der organischen Welt an;
für den Menschen als Spätling macht er aber eine Ausnahme. Lyell meint
1830 wohl, daß auch Spezies entstehen und vergehen, aber die ausgestorbenen

werden von andern Arten, die demselben Genus angehören, ersetzt,
so daß das Totalbild der organischen Welt sich nicht wesentlich ändert.
Nur für den Menschen als geistiges und geschichtliches Wesen macht auch

er eine prinzipielle Ausnahme.
Es ist also deutlich, daß der Aktualismus ursprünglich urlhistorisch war:

trotz aller lokalen Veränderungen hat sich wesentlich nichts geändert. Was

ist, ist immer gewesen und wird immer so sein.
Der ahistorische Charakter des Aktualismus bedeutet, daß er typisch

naturivissenschaftlich ist: So wie die physischen Phänomene sich immer wieder

nach unabänderlichen Gesetzen wiederholen, gibt es auch eine ewige
Wiederholung der geologischen Erscheinungen in einer dem globalen
Zustand nach unveränderlichen Welt. Im Lyellschen Uniformitarismus sind
die Veränderungen der Vergangenheit niemals heftiger gewesen als die,
welche heute noch stattfinden: Langsamkeit und Kontinuität gehören zu
ihren Kennzeichen.

5



Der Katastrophismus im Gegenteil nimmt an, daß es dann und wann
gewaltige Revolutionen in der Erdkruste gegeben bat und daß Ereignisse
anderer Art und viel größerer Intensität als die heute noch stattfindenden
auftraten. «Le fil des operations est rompu» sagt Cuvier (1826), der als

der Apostel dieser Richtung gilt. Obschon die scharfen Grenzen zwischen
den verschiedenen Erdschichten ein wichtiges Argument für die plötzlichen
Änderungen lieferten, wurde doch die oft hinzukommende Änderung der

darin gefundenen Fossilien noch stärker betont. Man fand eine gewisse

Progression in den nacheinander auftretenden Tiergruppen: Wirbellose,
Reptilien, Säugetiere. Das Fehlen von Ubergangsformen schien auf plötzliche,

sprunghafte Änderungen hinzuweisen. Besonders unter den
britischen Begründern der Paläontologie aus dem Anfang des 19. Jahrhunderts

(Buckland, 1784-1856; Sedgwick, 1785-1873; Conybeare, Miller, 1802

bis 1856) wurde auf das progressive Gerichtet-Sein der tierischen Aufeinanderfolge

hingewiesen (Progressionismus). Sie nahmen an, daß jede neue Epoche

mit der Schöpfung neuer Tiertypen anfing. Cuvier selbst hatte sich jeder
metaphysischen Spekulation enthalten; wohl sagt er: «Der Lauf der Natur

hat sich geändert, keine der Agentien, die sie heute gebraucht, würden
ihr genügt haben, um ihre früheren Werke hervorzubringen.» Er verneint
die Möglichkeit, mit Hilfe der konstanten Kräfte, die wir heute kennen,
Rechenschaft geben zu können von den «Revolutionen und Katastrophen
der Vergangenheit», aber nichts weist darauf hin, daß er hier besondere

Schöpfungsakte meint.
Der Katastrophismus trägt einen deutlich historischen Charakter: die

Erde und das Tierreich gehen durch eine progressive Reihe von einmaligen
Ereignissen und Phänomenen.

Die Historiographie der Menschheit liebt das Einzigartige und die großen
Veränderungen. Von Naturvölkern, die während Jahrhunderten auf
demselben Kulturniveau blieben und keine merkliche politische Veränderung
erlitten, sagt man - nicht ganz richtig -, daß sie «keine Geschichte haben».

Katastrophale Ereignisse aber tragen einen «historischen» Charakter, und
deshalb ist es verständlich, daß der Katastrophist Cuvier, der solche schnelle

und kolossale Revolutionen in der Natur auftreten sah, die menschliche

Geschichte geradezu als relativ ahistorisch betrachtete und auf die
aktualistischen Elemente darin hinwies. Lyell demgegenüber, der das

Geschehen in der Natur als uniform und äußerst langsam verlaufend auffaßte,
hatte ein offenes Auge für die Einzigartigkeit der menschlichen Historie,

6



die er nicht als eine kontinuierliche Fortsetzung der Geschichte des

Tierreichs betrachtete. Beide haben also die Gleichschaltung von Natur und
(menschlicher) Geschichte abgelehnt.

Evolution und Aktualismus

Die Evolutionstheoretiker Lamarck (1809) und vor allem Darwin (1859)
haben den Katastrophismus zurückgewiesen. Doch verdankte der
Darwinismus ihm die historischen Züge seines Systems. Im Lauf der Zeit
entstehen nach evolutionistischer Auffassung immer höhere Tierformen aus

niedrigeren. Es gibt keine Rückkehr, sondern nur eine einseitig gerichtete,
dann und wann sich verzweigende oder «zufällig» einmal selbst

rückgängige Aufeinanderfolge der Tierformen.
Dem Aktualismus aber haben die Evolutionisten eine andere wichtige

Konzeption entlehnt, nämlich die der Kontinuität und Langsamkeit der

Entwicklung, welche Katastrophen ausschließt. Selbst haben sie (vielleicht
auf Grund weltanschaulicher Affinität) nur dem Aktualismus Dank
bezeugt: Darwin bekennt, daß er von Lyells Principles of Geology angeregt
wurde. Aber er legt keinen Nachdruck darauf, daß die einzige tatsächliche
Basis für eine Evolutionslehre, die mehr als eine Anerkennung der Möglichkeit

der Artverwandlung ist, von den paläontologischen Funden geliefert
wurde und daß man sie größtenteils den Progressionisten zu verdanken
hatte. T.H. Huxley hat dann das nicht auszurottende Mißverständnis in
die Welt gebracht, daß ein konsequenter Uniformitarismus zur Evolution
führe. - Wir haben bereits gezeigt, daß der konsequente Uniformitarismus
unhistorisch ist, keine unumkehrbare Veränderung anerkannte und auch
keine Evolution des Tierreichs zuließ. Mit mehr Recht könnte man also mit
Lyell behaupten, daß die progressionistische Paläontologie notwendig zu
der (von ihm damals zurückgewiesenen) Evolutionstheorie führen mußte.

Es ist aber merkwürdig, daß, im Gegensatz zur Paläontologie, die
Geologie der Evolutionisten orthodox-aktualistisch blieb. Lamarck schrieb
eine streng aktualistische Hydrogeologie (1801) kurz vor der Veröffentlichung

seiner Evolutionslehre. Die Evolution kommt denn auch in seinem

System nicht — wie immer wieder behauptet wird — zustande durch die

Reaktion der Tiere auf die äußeren Umstände, sondern durch einen
mysteriösen Drang nach oben, ein «pouvoir de la vie», eine «tendance de la
nature ». Die geologischen und klimatologischen Verhältnisse sind nur die
Ursache dafür, daß die linear aufsteigende Reihe der Evolution hie und da

7



gestört wird; sie verursachen Schwankungen, spezielle, einzigartige
Aberrationen (wie die Schlangen: Reptilien ohne Füße) und haben keinen
gerichteten Verlauf. Eigentlich sind sie es, die dem Lamarckismus am meisten
seinen historischen Charakter geben. Die fundamentale, linear aufsteigende
Entwicklung aber ruht nicht an erster Stelle auf paläontologischen Funden,
sondern sie wird repräsentiert durch die lineare morphologische Reihe der

noch heute lebenden Tiere. Lamarck glaubt nicht, daß es ausgestorbene
Tiere gibt. Jedenfalls wird die Reihe durch Urzeugung von unten immer
wieder aufgefüllt. Die Bewegung in der Evolutionsreihe ändert also den
Gesamtzustand des Tierreiches kaum. Die Evolutionslehre Lamarcks

trägt stark unhistorische Züge und läßt sich daher leicht in ein aktualisti-
sches und uniformitaristisches Weltbild einpassen.

Ein konsequenter Uniformitarismus im Sinne Huttons oder Lyells
erkennt aber keine biologische Evolution an. Macht er es doch, dann muß er,
wie Darwin (und eigentlich auch Lamarck) die biologische Evolution von
der Geologie unabhängig machen. Tut man das nicht und erkennt man
eine Evolution unter direktem Einfluß der äußeren geologischen Umstände

an, dann muß man an Stelle des klassischen Uniformitarismus eine
allmähliche geologische Evolution annehmen, wie es Robert Chambers
(1844) tat.

Natürlich kann man auch vom katastrophistischen Standpunkt auf diese

Weise zu einer biologischen Artverwandlung kommen und hierbei dann
auch große Sprünge zulassen. Etienne Geoffroy St-Hilaire (1825, 1833),
der in der Geologie Katastrophist war, nahm, im Gegensatz zu Lamarck
vor ihm und Darwin nach ihm, an, daß die äußeren Umstände die einzige
Ursache der Artverwandlung sind: ändern sie sich langsam, so geht auch
eine langsame Artverwandlung vor, aber schnelle Änderungen in den
geologischen und klimatologischen Verhältnissen verursachen sprunghafte
Verwandlung der Tierkörper im embryonalen Zustand. - Gut aktualistisch fand
Geoffroy das Modell eines solchen Sprunges in der Geburt von Monstruosi-
täten, die er auch experimentell hervorbrachte. Eine durch eine solche

Makrosaltation entstandene Tierform war eine lebens- und zeugungsfähige
Monstruosität. Diese Theorie ist in moderner Zeit in gewissem Sinne wieder

aufgelebt bei dem Genetiker R.Goldschmidt (1917, 1940), der von «hopeful

monsters» sprach, und bei den Paläontologen K.Beurlen und H.
Schindewolf (1936,1950), nach denen Perioden von ruhiger evolutionärer
Entwicklung abwechseln mit Zeitaltern, in welchen «typostrophale»
Änderungen auftreten und neue Tiertypen entstehen.

8



Für die orthodoxen Darwinisten aber ist jede Abschwächung der
Kontinuität eine furchtbare Häresie. Noch eher will man, wenn es not tut, die

weniger katastrophistische Hypothese einer erhöhten, also nichtuniformen
Evolutionsgeschwindigkeit annehmen (Darwin selber, G.G.Simpson), als

eine sprunghafte Verwandlung. Wenn Lyell und sogar Wallace (der die
Lehre der natürlichen Selektion unabhängig von Darwin aufgestellt hatte
und sie konsequenter anwandte) die Entstehung des Menschen als vernunftbegabtes

Wesen ausnahmen und als einen Sprung betrachteten, war Darwin

sehr entrüstet. «Ich hoffe, Sie haben Ihr eigenes und mein Kind nicht
gänzlich ermordet» schrieb er an Wallace. «Sie schneiden mir und Ihnen
selber die Kehle ab, und ich glaube, daß Sie es auch einmal bereuen
werden.» Eine Katastrophe schien dem Darwinismus ein Wunder; an die
Stelle des Wunderglaubens hatten sie ihren «horror miraculi» gestellt. Die
Kontinuität und die Tatsache, daß sie lange Zeiten gewährt hatte, machte
geradezu den Reiz des Aktualismus für die Darwinisten aus.

Darwins Origin of Species (1859) hatte, wie Robert Chambers' Vestiges

of Creation (1844), die Evolutionslehre teilweise auf paläontologische Daten
gegründet und ihr damit einen historischen Charakter gegeben. Ihr erstes

Anliegen war aber nicht, die Natur zu historisieren, sondern die Geschichte
der Natur naturwissenschaftlich zu machen. Die darwinistische Evolutionslehre

ist typisch naturwissenschaftlich, insoweit sie den unveränderlichen
gesetzmäßigen Charakter der Evolution betont; sie ist aber historisch, weil
sie die Veränderung des Tierreichs als nicht wiederholbar und jede Stufe
der Evolution als einzigartig sich vorstellt.

Man wird aber fragen: Wie konnte man dann dieses historische Element
der Evolution trotzdem aktualistisch — was doch wesentlich unhistorisch
ist - interpretieren Und die Antwort ist: Indem man in der biologischen
Evolutionslehre die Redeutung des «Aktuellen» in subtiler Weise änderte.
Ohne Zweifel war für Darwin die Evolution aktualistisch in dem Sinne,
daß ihre Art und Geschwindigkeit ungefähr dieselbe blieben. Aber es ist
nicht der Zustand, der konstant bleibt, sondern die Zustandsänderung. Man
könnte auch sagen: Die Veränderung gehört jetzt zum Zustand, und dies
gewährt die Uniformität.

Hieraus geht hervor, daß «Uniformität» an sich nicht viel aussagt: Man
soll wissen, was uniform ist und was mit «unverändertem Zustand »gemeint
ist. Redeutet es, wie im ursprünglichen Uniformitarismus, daß es kleine
lokale Schwankungen um einen unveränderten Durchschnitt gibt, oder be-

9



deutet es, daß ein in bestimmter Richtung sich entwickelnder Vorgang
immer im selben Tempo und in derselben Weise weitergeht

Es gibt aber noch andere Probleme bei der Interpretation des Aktualismus.
Die Katastropbisten (wie Wm.Whewell, 1837) haben in ihrer Kritik des

Aktualismus hervorgehoben, daß, wenn die Aktivitäten in der Vergangenheit

nicht in Art und Intensität von denen der Gegenwart verschieden sind,
man erst feststellen soll, was mit der Gegenwart gemeint ist. Gewiß nicht
eine Periode von einem Tag und selbst nicht von einem Jahr. Man meinte
mindestens die ganze Dauer der historischen Überlieferung. Der Aktualist
K.E.A. von Hoff (1822,1824,1834f.) bewies, daß innerhalb dieser Epoche
alle geologischen Veränderungen von derselben Art waren wie die heutigen,
und der Katastrophist Cuvier war damit einverstanden. Und geradeso,
wie von Hoff (1771-1837) daraus den Schluß zog, daß auch vordem
dieselben geologischen Kräfte wirksam waren, meinte der geologische
Katastrophist Cuvier in der Biologie berechtigt zu sein, die Spezies-Transmutation

in der Vergangenheit zu verneinen, weil sie im historischen Zeitalter
niemals wahrgenommen wurde. — Man muß bedenken, daß Darwins
biologischer Aktualismus ein umgekehrter war: AufGrund der Evolution in der

Vergangenheit nimmt er an, daß sie, obschon unmerklich langsam, auch in
der Gegenwart auftritt. Einfache Summierung von ungerichteten Variationen
im Tierreich gibt aber, ebensowenig wie die Summierung der Abnutzungen
der Gebirge, eine echte gerichtete Entwicklung, die mehr ist als bloße

Artverwandlung. Es ist bedeutungsvoll, daß das wichtigste Argument für die

Evolution höherer Kategorien bei Darwin die Entwicklung des Embryons
war ("by far the weightiest argument for me").

Wo soll man nun die Grenze der Gegenwart ziehen? Das Klima einer

Gegend wird nicht festgestellt aus dem Durchschnitt von wenigen Jahren,
sondern so, daß, wenn es periodische Schwankungen gibt, diese alle dazu

beitragen, diesen Durchschnitt zu bestimmen. Selbst der Hohepriester des

Aktualismus, Charles Lyell, hat, obschon er die Theorie der allmählichen

Abkühlung der Erde verwarf, doch anerkannt, daß es Zeiten gegeben hat,
in welchen das Klima auf der nördlichen Hemisphäre vom heutigen Klima
verschieden war. Er hat also klimatologische Zyklen angenommen. Das

war eine Enttäuschung für den reformierten Pastor John Fleming (1829),
der ihn an uniformitaristischer Strenge übertraf und selbst lokale
Klimaschwankungen in den verschiedenen Epochen verneinte.

Durch die von der Theorie geforderte Zunahme der Dauer geologischer
Zeitalter konnte auch die Periode, die als wiederholbar vorgestellt wird,

10



verlängert werden. Dabei stellte sich heraus, daß das Aktualitätsprinzip
eine leere Form ist, die in verschiedener Weise gefüllt werden kann. Man
kann z.B. annehmen, daß Zyklen auftreten: Eine Periode katastrophaler
Gebirgsbildung, gefolgt von einer ruhigen Zeit des Abbaus, wiederholt sich.
Wie in einer stoischen Weltperiode gibt es dann innerhalb eines geologischen

Zyklus eine Aufeinanderfolge einzigartiger Situationen, d.h.
«Geschichte», aber im großen hat man die unendliche Wiederholung des

Gleichen. So wird durch diesen Pulsschlag der Erde das unhistorische, aktua-
listische Gewissen wieder beruhigt. Im allgemeinen wird diese Auffassung
aber weiter «historisiert», indem man jedem Zyklus einen eigenen,
spezifischen Charakter zuerkennt.

Die Grenzen zwischen Katastrophismus und Aktualismus werden in dieser

Weise verwischt; die Katastrophen werden unter einem höheren
Gesetz der Gleichförmigkeit subsumiert.

Dazu kommt noch etwas anderes: Selbst der meist orthodoxe Aktualismus

muß heute auf Grund der Forschungsergebnisse anerkennen, daß in
den ältesten geologischen Zeiten nicht - wie Hutton noch glauben konnte -
dasselbe Tempo und derselbe Modus der Veränderungen galten wie jetzt
(eine Meinung, die, sei es in anderer Weise und auf mehr spekulativer Grundlage,

schon von Robert Hooke im 17. Jahrhundert und von dem Historiker

Cournot im 19. Jahrhundert geäußert wurde). Die ältesten Perioden
sind weniger weit von dem Zustand entfernt, in welchem es kaum eine
Erdkruste gab, und von einer Uratmospbäre, die wahrscheinlich ohne Sauerstoff

war, so daß Verwitterungsprozesse grundverschieden verliefen. Selbst
für eine viel spätere Epoche hat Johannes Walther (1893) gezeigt, daß

die exogenen Prozesse, wie Wüstenbildung, als die Pflanzendecke noch
nicht da war, verschieden sein mußten von den heutigen. Hier drängt sich

von neuem der Vergleich mit der «gewöhnlichen» Geschichte auf: Was im
Lauf der Geschichte entstanden ist, beeinflußt den weiteren Verlauf, so

daß von einer Wiederholung des Früheren keine Rede sein kann. Die
Restauration unter Ludwig xvm. hat keine wirkliche Wiederherstellung der
Zustände unter Ludwig xvi. bewirken können; die Revolution und das

Kaiserreich hatten die gegebenen Bedingungen zu sehr geändert. So haben
die späteren Pflanzen und Tiere andere klimatologische und geologische
Verhältnisse vorgefunden als die ersten Lebewesen.

Die Geologie, wie die anderen «historischen» Naturwissenschaften,
versucht also einerseits den Gang der Ereignisse in der Natur zu enthistorisieren

(denn sie ist eine Naturwissenschaft). Aber da sie in ihrer Forschung im

11



Felde immer wieder Spuren einmaliger Ereignisse begegnet, wird sie immer
wieder ihre Schemas korrigieren, denn sie ist auch eine quasi-Historie.

Wenn aber der Aktualismus so elastisch ist, daß er nicht nur die Evolution,

sondern selbst ein gewisses Maß von Katastrophismus in sich aufnehmen

kann, was bleibt dann von der ursprünglichen Konzeption noch übrig,
wenn auch die aktualistische Geologie, wie der alte Katastrophismus, einen
historischen Charakter besitzt und die Einmaligkeit der Ereignisse in der
Natur anerkennt Im strengen Sinn folgt daraus die Annahme, daß die

physikalischen Gesetze jetzt und immer dieselben sind; daß also die Mikro-
prozesse, aus welchen die Makroprozesse aufgebaut werden, immer dieselben

sind. Aber das hat auch der extremste Katastrophismus durch den
Mund von Wm.Buckland und Elie de Beaumont gestanden. «Die Un-
veränderlichkeit der primären Gesetze geben wir alle zu», sagte Sedgwick
zu Lyell (1831), «aber daß die sekundären Kombinationen, die daraus

hervorgehen, immer dieselben gewesen sind, ist eine unhaltbare, und a

priori unwahrscheinliche Hypothese». Wenn man von «causes anciennes»
(ancient causes), von anderen Ursachen und anderen Erscheinungen in der

Vergangenheit sprach, meinte man, daß ein bestimmtes Zusammentreffen
von Umständen und Ursachen in einem gewissen Zeitpunkt einzigartig
war und daß also auch die Ereignisse, die daraus hervorgingen, nach ihrer
Art und Intensität verschieden sein konnten von denen aus anderen
Epochen. Der ursprüngliche Aktualismus aber meinte, daß nicht nur die
elementaren physisch-chemischen Prozesse, sondern auch die elementaren
geologischen Vorgänge (Verwitterung, Vulkanismus, Sedimentation) sich
immer wieder in derselben Weise wiederholen. Dies sind aber schon komplizierte

Vorgänge, und je komplizierter ein Phänomen ist, um so geringer ist
die Wahrscheinlichkeit, daß alle kausalen Reihen, die in ihm zusammentreffen,

in einem anderen Moment wieder in genau gleicher Weise
zusammentreten. Bestimmte Änderungen in Temperatur und Zusammensetzung
der Atmosphäre begleiteten das Auftreten der ersten Pflanzen: Nur einmal
wurde dieses Zusammentreffen physikalischer und biologischer Faktoren
verwirklicht, und darin besteht gerade sein historischer Charakter. Schon

am Anfang des vorigen Jahrhunderts hat W.Whewell (1840) in einer
Diskussion mit Lyell den Unterschied gemacht zwischen «physischer»
Kausalität (die sich in jeder mechanischen Kraftwirkung offenbart) und
«historischer» Kausalität. Die erste betrifft die strikt aktualistischen, wiederholbaren

Elemente des Geschehens, die letztere das nicht wiederholbare, ein-

12



zigartige Ganze. Man kann also sagen: Je komplizierter, um so individueller
und deshalb um so «historischer». Die chemischen und physikalischen
Prozesse, die zur Mineralbildung führen, haben keinen individuellen Charakter
und lassen sich auch prinzipiell durch das Experiment ad libitum wiederholen.

Die Bildung der Gesteine ist schon komplizierter (auch ihre Struktur
soll nachgebildet werden), aber sie läßt sich im allgemeinen ausführen.
Aber das Werden eines bestimmten Gebirges, z.B. der Anden, ist nicht nur
wegen der Größe nicht nachzumachen, es hat einen individuellen Charakter

und ist nur in der Gedankenkonstruktion wieder hervorzurufen; selbst
der extremste Aktualismus hat das anerkannt, denn sonst könnte bei ihm
von einer historischen Geologie kaum die Rede gewesen sein. Die Entstehung
der Pflanzen und Tiere hat einen noch stärker historischen und komplizierten

Charakter; selbst in Gedanken hat ein Modell davon noch immer nur
vage Umrisse. Diese Gedankenrekonstruktion wird aus aktualistischen
Elementen aufgebaut; bis zu welchem Grad der Kompliziertheit diese
wiederholbaren Elemente gehen, kann nicht a priori festgelegt werden. Der
Unterschied von Aktualismus und Katastrophismus betrifft ja diese
verwischte Grenze und läßt sich deshalb nicht scharf angeben.

Das Aktualitätsprinzip ist offensichtlich kein Gesetz; es sagt nur, daß

etwas gleich bleibt, und nicht, ivas gleich bleibt. Auch ist es keine bestimmte
Theorie; der Naturverlauf durch die Zeiten kann eine horizontale Linie, eine

aufsteigende Linie, eine Kurve mit Maxima und Minima sein, er kann
uniform oder katastrophal sein, und in allen diesen Fällen läßt er sich doch
in einen aktualistischen Rahmen fassen.

Es ist klar, daß das Aktualitätsprinzip ein methodologisches Prinzip ist,
nach welchem man die Vergangenheit soweit wie möglich rekonstruieren
soll mit Hilfsmitteln, die durch Analogie aus der bekannten Gegenwart
entlehnt sind.

Auch in der Geschichte der Menschheit gibt es aktualistische und
historische Kausalität. Die Gleichförmigkeit steckt auch hier vor allem in den
elementaren Bestandteilen, und diese betrachtete denn auch Cuvier als ak-
tualistisch. Jede historische Beschreibung bedient sich der Begriffe wie
Monarchie, Revolution usw., die, obwohl sie für verschiedene Zeitalter und
Kulturen verschiedenen Inhalt haben, doch weitgehend übereinstimmen
(Sulla sowohl wie Stalin nennt man «Diktator»), Die Vergangenheit kann
nicht verstanden werden, ohne daß analoge Erscheinungen aus der Gegenwart

als Ausgangspunkt genommen werden.

13



Noch stärker gilt diese Aktualität für die Innenseite des historischen
Geschehens. Die menschliche Geschichte hat, im Gegensatz zur Naturgeschichte,

nicht mit bloßen Ereignissen, die von außen her registriert werden,
zu tun, sondern mit Handlungen von Wesen, die dem Historiker aufs engste
verwandt sind. Deshalb ist es wichtig, daß der Historiker, auch der
Wissenschaftshistoriker, sich in die Gedanken und Gefühle, die hinter den
Handlungen der Vorfahren steckten, hineinlebt. Das kann nur auf Grund der sehr
aktualistischen Hypothese geschehen, daß die fundamentalen Triebkräfte
des menschlichen Denkens, Willens und Handelns, die wir bei uns selber und
den Zeitgenossen wahrnehmen, auch bei den Vorfahren wirksam waren.

Die Analogie zwischen Natur und Geschichte, die beide mit Einzigartigem

und mit Wiederholbarem zu tun haben, darf uns aber nicht blind dafür
machen, daß diese Ubereinstimmung eine rein formale ist. Die Revolutionen

und Restaurationen der verschiedenen Zeitalter der Menschheitsgeschichte

sind nur in beschränktem Maße analog. Die Gefühle von Liebe
und Haß sind nicht in derselben Weise gleich wie die Stöße von elastischen

Kugeln jetzt und früher. Überdies: Die Paläontologie gibt eine Geschichte
der Arten; die menschliche Geschichte beschäftigt sich für einen großen
Teil mit Persönlichkeiten, die allein oder in Gruppen wirken; mit Personen,
die den Verlauf des Geschehens nicht nur erleiden, sondern ihn selbst zum
Teil lenken, und die, bewußt oder unbewußt, die Geschichte als geistiges
Gepäck mit sich tragen, so daß eine neue Generation nicht in derselben
Weise eine Fortsetzung der älteren ist, wie das in der submenschlichen
Welt zutrifft. Der Mensch weiß, was vorher geschehen ist, und das ändert
sein Betragen; nach der Restauration waren die Royalisten nicht mehr
dieselben wie vor der Revolution.

Auch haben die aktualistischen Elemente (physikalische Prozesse einerseits,

menschliche Gefühle, Gedanken und Taten andererseits) eine
grundverschiedene Funktion in Natur- und Menschheitsgeschichte. Deshalb
besteht auch ein fundamentaler Unterschied in der Methode ihrer Geschichtsschreibung

(Historiographie) zwischen den beiden. Sie beruht, wie schon
Herder hervorgehoben hat, in der Historiographie der Menschheit in dem
Hineinleben in Denken, Fühlen und Tun der Vorfahren - Individuen und
Völker —, wodurch die Vergangenheit im Geiste wieder lebendig gemacht
wird. Dieses sympathische «einfühlende Verstehen» (Rickert) kann man
nicht haben für Sterne, Gebirge, Pflanzen und Tiere, und selbst nicht für
den Menschen als bloß biologische Einheit, sondern nur für den
vernunftbegabten, kulturschaffenden Mitmenschen.

14



Lyell hat dies anerkannt, auch nachdem er die Darwinsche Evolutionslehre

akzeptiert hatte. Mit dem Auftreten von «homo sapiens» war nach

ihm eine neue moralische Ordnung der Naturordnung übergeordnet. Auch
Wallace war dieser Meinung; aber Darwin hat die Entwicklung der
menschlichen Rede und Kultur nur als eine Fortsetzung der natürlichen
Evolution betrachtet: Seine energische Ablehnung jeder Diskontinuität
führte notwendig zu diesem Standpunkt. War durch die Evolutionslehre ein
sei es auch schwaches historisches Element in die Naturivissenscha.fi
eingedrungen, in noch viel stärkerem Maß ist ein naturivissenschafiliches Element
in die darwinistische Geschichtsauffassung aufgenommen worden.

Als Reaktion gegen die darwinistischen Bestrebungen, die Geschichte der
Natur zu physikalisieren, haben vor allem deutsche Paläontologen versucht,
die Naturauffassung zu historisieren. Die Betonung des individuellen
Charakters der geologischen Zyklen und des plötzlichen Auftretens neuer
Tiertypen hat z.B. E.Becksmann (1939) zu der Auffassung geführt, daß in
«Gang, Struktur und Sinn» es keinen grundsätzlichen Unterschied
zwischen der Geschichte der Erde, des Lebens und der Menschheit gibt, so daß

auch das Naturgeschehen «echt-historisch» ist; die «Lebenskraft» wirkt
«schöpferisch-gestaltend» in Natur und Menschengeschichte. Man spricht
selbst von «kosmischen Personen» (Beringer).

Dieser Yitalismus hat dargetan, daß die übliche «mechanistische»
Geologie und Paläontologie keine echte Historiographie gebe, aber er meint zu
Unrecht, daß, was an ihre Stelle gesetzt wird, es wohl sei. Sein sogenannter

«Historismus» ist im Wesen ebensogut ein «Naturalismus»: die
Geschichte ist eine Fortsetzung des Naturverlaufs. Becksmann sagt ja: «Für
eine von der völkischen Geschichtsauffassung getragene historische
Naturwissenschaft kann es ebensowenig eine Kluft zwischen Natur und Geschichte

geben wie für eine Geschichtswissenschaft, die in der Yolksgeschichte die

Beziehungen zu den naturhaften Voraussetzungen zu Blut und Boden
wiedergewonnen hat. Alles Geschehen verläuft in der Kampfbahn der
Geschichte.»

Auch in methodischer Hinsicht ist diese Art der Gleichschaltung
verfehlt. Den nichtmenschlichen Dingen gegenüber fehlt prinzipiell «das
Vermögen, sich in das Innere der Objekte einzuleben», das die eigentliche
Historiographie kennzeichnet. Wenn diese Objekte Gedanken haben, dann
sind sie jedenfalls dem Menschen unzugänglich. «Wenn Sie die wahre
Geschichte eines Grashalmes verstehen wollen, versuchen Sie dann, ein Grashalm

zu werden, oder begnügen Sie sich damit, seine Teile zu analysieren»,

15



sagt B.Croce. Es ist klar, daß wir uns hier mit der rein äußerlichen
Betrachtung zufriedengeben müssen.

Wenn wir uns nochmals fragen: Gibt es eine Geschichte der Erde, der
Pflanzen und der Tiere, dann ist die Antwort bejahend, sofern wir uns als

Kennzeichen der Geschichte nur das Einmalige und Einzigartige vorstellen.
Die Historiographie der Natur ist aber ein im Geist von außen her Schauen.
Auch wenn es eine echte Geschichte davon gegeben hat, ist eine echte Ge-

schichtsSchreibung unmöglich. Diese ist nur möglich, wenn man über Daten
verfügt, die den geistigen Kontakt mit den Menschen der Vergangenheit
herstellen. Uberreste, selbst wenn sie von homo sapiens herstammen, die
in keinem Verband mit Spuren von Kultur stehen, sind nur Objekte der

paläontologischen, nicht der historischen Forschung.
Andererseits, rein formal betrachtet, konvergieren Natur- und

Menschheitsgeschichte im methodischen Prinzip des Aktualismus; denn beide
verdanken es in gewissem Sinne der Geschichte, die sich wiederholt, daß es

möglich ist, sich ein Bild zu machen von der «Geschichte, die sich nicht
wiederholt».*

* Die Dokumentation zu diesem Vortrag findet man in meinem Buch The Principle of
Uniformity in Geology, Biology and Theology (Natural Law and Divine Miracle), E.J.
Brill, Leiden 1963 (sec. impr.), und in einem noch nicht publizierten Beitrag «Natuur
en Geschiedenis» in den Mededeelingen der Koninklijke Nederlandsche Academie van
Wetenschappen.

16


	Der Aktualismus in Natur und Geschichte

