Zeitschrift: Gesnerus : Swiss Journal of the history of medicine and sciences
Herausgeber: Swiss Society of the History of Medicine and Sciences

Band: 21 (1964)

Heft: 3-4

Artikel: Alexandre Koyré et son apport a I'histoire des sciences (29 aodt 1892 -
28 avril 1964)

Autor: Virieux-Reymond, Antoinette

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-520797

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-520797
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Alexandre Koyré et son apport a 1’histoire des sciences

(29 aotit 1892 — 28 avril 1964)

Par Mme ANTOINETTE VIRIEUX-REYMOND

Alexandre Koyré n’est plus, il s’est éteint le 28 avril des suites d’une longue
maladie... Lorsque le président de I'Institut International de philosophie
annonca a son ami le professeur Guzzo la triste nouvelle du décés d’Alex-
andre Koyré, il le fit en ses termes: «Alexandre Koyré était le secrétaire
général de notre Institut depuis une dizaine d’années. Il serait impossible
d’énumérer les services qu’il a rendus. Son dévouement, sa discrétion, son
calme, sa trés grande bonté lui avaient conquis I’estime et la sympathie de
tous. Il était, par ailleurs, un savant éminent de renommsée internationale »
(Filosofia 15, n° 111, juillet 1964). Les mémes termes pourraient décrire le
role joué au sein de I’Académie Internationale d’histoire des sciences dont’
il était le secrétaire perpétuel.

Véritable «citoyen du monde», il pensait en plusieurs langues : il écrivait
couramment le russe, le francais et ’anglais, mais il en possédait encore
d’autres. Il créait avec autrui, dés le premier contact, des rapports de véri-
table amitié. Ces dons le prédestinaient a assumer les lourdes charges inter-
nationales qu’il remplissait avec efficacité et dévouement. Ces mémes dons
assurent aussi a ses travaux «une saveur de vie sans commune mesure avec
la pure satisfaction intellectuelle » ainsi que le soulignent le R.P.CoSTABEL
et M.TAaTtoN dans le bel hommage qu’ils lui ont rendu dans Le Monde
(2 mai 1964).

Né le 29 aotit 1892 a Taganrog, en Russie, il fit ses études secondaires
au lycée de Tiflis, il vint a Paris peu aprés la Révolution russe manquée de
1905. De 1908 a 1914, il fait ses études universitaires (philosophie et mathé-
matiques) a Paris et a Geettingue ou il suivit les cours de HUussERL, a partir
de 1909 (cf. SPiEGELBERG, The Phenomenological Movement, 1, p.170).
Engagé volontaire de 1914 a 1918, il passe son diplome de I’Ecole pratique
des Hautes Etudes (5° section). Docteur de l'université en 1923, il est
Docteur &s lettres en 1929. Chargé de conférences a I’Ecole pratique des
Hautes Etudes de 1922 a 1929, il est maitre de conférences a 1’Université
de Montpellier de 1929 & 1930, puis directeur d’études a I’Ecole Pratique
des Hautes Etudes depuis 1930. Avant la deuxi¢éme guerre mondiale, il
est visiting professor au Caire et pendant la deuxiéme guerre mondiale,

201



il est professeur 3 New York, a la New School for Social Research et y
fonde avec M. RENE DE MESSIERES (aujourd’hui conseiller culturel & I’Am-
bassade de France, 2 Berne) ’Ecole Libre des Hautes Etudes. Aprés la
guerre, il a enseigné dans les universités de Chicago, de John Hopkins et
de Wisconsin et fait de nombreuses conférences dans des universités europé-
ennes et américaines. Depuis 1956, il vécut six mois a Princeton (Institute
for Advanced Studies) et six mois a Paris (Ecole Pratique des Hautes
Etudes).

Dans ce labeur incessant, il fut soutenu par sa fidéle et vaillante com-
pagne qui le suivit toujours, ot qu’il allit, malgré une santé délicate. De
nombreux prix récompensérent ses travaux tant d’histoire des sciences que
d’histoire de la philosophie; il était chevalier de la légion d’honneur.
Erudit, il publia des éditions critiques importantes : il travaillait a la pre-
miére véritable édition critique des Principia de NEWTON quand la mort I’a
fauché; les articles que Koyré avait consacrés a Newton dans diverses
revues avaient provoqué une grande impatience chez les futurs usagers
de cette édition.

Penseur original, il n’a pas développé de systéme personnel dans un
ouvrage unique, mais il a émaillé ses études d’historien de plusieurs re-
marques précieuses. Koyré avait fait des études universitaires de mathé-
matiques aussi bien que de philosophie, il était donc particuliérement bien
outillé pour entreprendre des études d’histoire de la pensée scientifique ;
cependant ses premiers travaux portérent sur I’histoire de la pensée re-
ligieuse.

Son premier ouvrage étudie L’Idée de Dieu et les preuves de son existence
chez Descartes. Koyré y note que toutes les argumentations de la pensée
cartésienne aboutissent et partent de sa conception de Dieu: DESCARTES
trouve sa place naturelle dans le courant néo-platonicien et chrétien: il y a
notamment une filiation saint AUGUSTIN, saint BONAVENTURE, DESCARTES.
Parmi tant d’autres fines remarques, on note, dans cet ouvrage, la décla-
ration que l'on peut, tout en ayant subi un certain nombre d’influences,
demeurer un penseur trés original. Il importe, par conséquent pour bien
connaitre un auteur de retrouver ces influences en histoire de la pensée
scientifique, religieuse ou philosophique. Dans L’Idée de Dieu dans la
Philosophie de Saint Anselme, Koyré fait ressortir I'esprit systématique, le
souci d’exactitude et de classification rigoureuse de saint ANSELME. Le
lecteur se trouve déja, dans cet ouvrage, en présence de I'une des qualités
de Koyré comme historien : rechercher quel est le public auquel s’adresse

202



Pauteur car un public différent structure autrement I'ouvrage. C’est ainsi
que Koyré note que saint Anselme rédigeait un exposé de métaphysique
religieuse a destination de ses pairs et non une ccuvre d’apologétique a
destination d’un public & convertir ou a ramener a la foi chrétienne: ce
caractére explique la technicité de la construction métaphysique. Chemin
faisant, il dénonce I’erreur de ceux qui présupposent des faits psychologi-
ques et le principe de causalité a Porigine de I'argument ontologique :
«Saint Anselme veut donner un argument absolument autonome, n’ayant
aucun fondement que I'ldée de Dieu et ne présupposant aucune notion,
aucun fait empirique. »

Sa thése de doctorat és lettres porte sur La philosophie de Jacob Behme
et détecte, dans la pensée du célébre cordonnier-théosophe, I'une des sour-
ces de ce qu'on appelle métaphysique, idéalisme et romantisme allemands.
S’ était devenu Francais — Koyré était Russe d’origine — il continuait
donc a s’intéresser a la pensée russe et consacra une étude a I'histoire de
la philosophie en Russie au cours du XIX* siécle. (La philosophie et le
probléme national en Russie au début du XIX" siécle, Paris 1929, et Etudes
sur Uhistoire de la pensée philosophique en Russie, Paris 1960). Dés ces pre-
miers ouvrages, la méthode est posée: Vérification de la valeur méme du
texte, recherche du public auquel elle est destinée et recherche de ce qu’a
voulu faire ’auteur avant de porter un jugement sur lui: Ainsi, par exem-
ple, on a beaucoup reptoché a I'auteur russe GALITCH son manque d’origi-
nalité, Koyré écrit a ce propos: « Ce n’est pas... 'ccuvre d’un historien
véritable. Mais, encore une fois, on aurait tort — et on a eu tort — de re-
procher a Galitch de n’en avoir pas fait une. Ce n’était pas du tout son
but. Ce qu’il voulait faire, c’était tout autre chose. 11 voulait faire un ma-
nuel dont la Russie avait besoin. Il a suivi les bons auteurs; il a compilé
les historiens allemands et francais, ce dont il nous avertit trés honnéte-
ment. Il n’a nullement cherché a étre original; il voulait étre utile. — Il
voulait donner a ses compatriotes un instrument de travail ; il voulait aussi
les inciter a I’étude de la philosophie et leur faire voir que I'histoire- de la
philosophie fait partie intégrante de la philosophie » (La philosophie et le
probléme national en Russte..., p. 102).

Ainsi donc avant de porter un jugement critique sur une ceuvre, il con-
vient de savoir ce qu’a voulu faire 'auteur : s’il a désiré fournir un manuel,
on ne peut lui reprocher de manquer d’originalité...

Parmi les ouvrages consacrés a I’histoire de la philosophie, il convient
de mentionner les Etudes d’Histoire de la pensée philosophique (Paris 1961)

203



dont je détache quelques passages spécialement intéressants pour I’histoire
de la pensée scientifique : D’un article consacré aux paradoxes de ZENON,
les lignes suivantes sont trés suggestives: « Rappelons, a cette occasion,
que la théorie de I'infini actuel est liée, a juste titre, au nom de GEORGE
CANTOR, mais que, bien avant Cantor, elle servait déja de fondement a la
pensée philosophique et mathématique. Sans parler, pour l'instant, de
BerNARD Borzano le précurseur génial de Cantor qui, incompris a son
époque, fut aussi oublié par la postérité et ne fut redécouvert que de nos
jours, nous pensons surtout au grand fondateur de la philosophie et de la
science modernes, 3 RENE DESCARTES. Supérieur & Cantor par la puissance
et la profondeur de ses vues il a su établir non seulement la légitimité
essentielle de I'infini actuel, et montrer I'impossibilité de le remplacer par
la notion d’indéfini, mais, en plus, il en a fait le fondement et le principe
de la théorie du fini» (p. 24).

Dans ce méme ouvrage, signalons I’étude sur le vide et l’espace infini au
XIV® siécle qui montre par quelle rencontre, a cette époque, la notion
théologique de I'infinité divine s’est unie a la notion géométrique de I'in-
finité spatiale pour formuler la conception paradoxale de la Réalité d’un
espace imaginaire a 'intérieur duquel était situé le monde. Enfin une étude
qui est spécialement importante s’intitule Philosophie et théories scientifiques
j’en détache les lignes suivantes : « L’histoire de la pensée scientifique nous
enseigne donc (du moins essaierai-je de le soutenir): 1) Que la pensée
scientifique n’a jamais été entiérement séparée de la pensée philosophique ;
2) que les grandes révolutions scientifiques ont toujours été déterminées
par des bouleversements ou changements de conceptions philosophiques ;
3) que la pensée scientifique — je parle de sciences physiques — ne se déve-
loppe pas in vacuo, mais se trouve toujours a 'intérieur d’un cadre d’idées,
de principes fondamentaux, d’évidences axiomatiques qui, habituellement,
ont été considérées comme appartenent au propre, a la philosophie » p.234).
Cette étude me semble particuliérement importante a méditer.

Dans un petit volume, paru chez Gallimard et intitulé Introduction a la
lecture de Platon, suivi des Entretiens sur Descartes, aprés nous avoir invité
a méditer, en politique, la lecon platonicienne et a rechercher, avec lui,
les vraies valeurs, Koyré nous indique que « ’actualité de Descartes n’est
pas moindre ». En effet, si rien, ou presque rien, de son ceuvre concréte ne
subsiste, tout reste de son esprit. Certes, la physique actuelle, la physique
d’EINSTEIN ne répéte pas plus la physique de Descartes que celle-ci ne
reproduisait celle de PraToN. « Et pourtant, pour I'histoire, la physique

204



de Descartes a été une revanche de Platon. La physique d’Einstein, qui
réduit le réel au géométrique, est, de méme, une revanche de Descartes :
elle poursuit, et en quelque sorte, réalise le vieux réve de Descartes et de
Platon, le réve de la réduction du physique au géométrique. — Cest d’ail-
leurs par une opération cartésienne, par un retour sur elle-méme, par une
analyse critique de ses propres principes, soumis de nouveau a ’épreuve
du doute, que la science a pu sortir d’une impasse. Notre physique n’est
plus celle de Descartes — elle est plus cartésienne que la sienne, elle est plus
cartésienne que jamais » (p. 228).

Sans parler de trés nombreux articles dans diverses revues. Ses premiers
ouvrages d’histoire des sciences sont les Ftudes Galiléennes (parues chez
Hermann, en 1939). Ces études s’intitulent L’ Aube de la science classique,
La loi de chute des corps et Galilée et la lot d’inertie. Dans la premiére de
ces études, Koyré montre qu’on peut reconnaitre dans I’histoire de la
pensée scientifique au Moyen Age et a la Renaissance, en gros, trois étapes,
non strictement chronologiques d’ailleurs: Physique aristotélicienne, phy-
sique de I’impétus, élaborée avant tout au XIV® par BURIDAN et ORESME,
en troisiéme lieu physique galiléenne, qui est une revanche du platonisme.
Le parcours de ces trois étapes se trouve résumé en un saisissant raccourci
dans T’histoire de la pensée de GALILEE qui revét, de ce fait, un relief
particulier. La dynamique aristotélicienne concoit le mouvement comme
un processus, un devenir et non comme un état — ainsi que le fera plus
tard Descartes. Par ailleurs, elle distingue les mouvements naturels, entre-
tenus par le corps lui-méme qui se meut et les mouvements non-naturels
entretenus par une cause extérieure. Le mouvement doit étre constamment
entretenu alors que le repos persiste de lui-méme sans qu’on ait besoin
d’expliquer cette persistance. Enfin, pour des raisons trés profondes,
ARISTOTE nie le vide et 'existence du mouvement dans le vide: Dans le
vide, il n’y a pas de lieux naturels et il n’y a pas de raison pour un corps de
se diriger a droite plutét qu’a gauche, en haut plutét qu’en bas, tout P’es-
pace étant homogene, or il y a des lieux naturels (les astres sont au ciel et
non sur la terre) donc le vide n’existe pas...

Koyré retrace ensuite les critiques adressées a une telle dynamique a
partir de BoNaMIcCoO, le maitre de Galilée, dont ’enseignement est caracté-
ristique de la science médiévale. Ces pages montrent bien quelles étaient les
difficultés rencontrées par la dynamique médiévale par les questions que
soulevaient le jet d’un corps ou sa chute accélérée. Koyré rappelle ensuite
la position de BENEDETTI, partisan de la physique parisienne de I’impetus,

205



dont I'enseignement a influencé Galilée. L’impetus est une notion fort com-
plexe, que Koyré définit comme une force motrice, une sorte de condensa-
tion de ’effort musculaire et de I’élan. Le milieu ambiant a, dans la dyna-
mique aristotélicienne, un réle de résistance et de moteur, la physique de
I'impetus nie I'action motrice du milieu et, avec Benedetti, reproche, de
plus, a Aristote de n’avoir pas mathématisé sa physique ; il corrige donc
ARISTOTE par ARCHIMEDE. Le raisonnement de Galilée qui ne fait que
suivre celui de Benedetti « est de toute évidence une transposition du rai-
sonnement archimédien. Or cette extension de ’hydrostatique est lourde
de conséquences trés graves: elle implique notamment la substitution d’une
échelle quantitative a une opposition de qualités » (p. 66). Galilée adopte
désormais une physique de I’hypothése mathématique : désormais sa dyna-
mique portera sur des corps abstraits, comme I’avait fait Archimeéde sur la
suggestion de Platon, mais ces corps abstraits seront doués de mouvement
« et ceci c’est 'ceuvre de 'archimédien Galilée ». De cette premiere étude,
j’aimerais détacher un passage trés suggestif : Koyré vient d’écrire que,
pour étre non-mathématique, la physique d’Aristote est néanmoins une
véritable théorie cohérente, il poursuit: « La physique aristotélicienne
forme... une théorie admirable, admirablement cohérente, et qui n’a, a
vrai dire (outre celui d’étre fausse), qu'un seul et unique défaut: celui
d’étre contredite par la pratique journaliére, par la pratique du jet» (qui
montre 'existence d’un mouvement non apparemment entretenu par une
cause extérieure et qui, pourtant, se poursuit, fait contraire a la théorie
aristotélicienne). « Mais un théoricien digne de ce nom ne se laisse pas
arréter par une objection du sens commun. Lorsqu’il trouve un fait qui
ne s’accorde pas avec sa théorie, il le nie. Et lorsqu’il ne peut le nier, il
Iexplique. Et c’est dans 'explication de ce fait — le fait du jet, mouvement
se continuant malgré 1’absence du moteur — apparemment incompatible
avec sa théorie qu’Aristote montre tout son génie.» On sait qu’il dote le
milieu ambiant d’un double réle moteur et freineur grice a la doctrine de
Pantiperistasts.

La seconde étude retrace I’histoire de la loi de la chute des corps com-
parant 'apport de Galilée et celui de Descartes et conduit tout naturelle-
ment a a troisitme de ces études ot Koyré se demande comment il se fait
que Galilée n’ayant pas trouvé la loi de 'inertie, ses disciples I'y aient vue
alors qu’il ne pouvait pas concevoir, dans son systéme, ce mouvement in-
ertial en ligne droite que Descartes découvrira: c’est qu’elle y était « en
germe ».

206



Pour Descartes, le mouvement ainsi que le repos sont aussi réels I'un que
Iautre, ce sont des facons d’étre, des états des corps et 'on doit dire qu'un
corps au repos a une quantité de mouvement nulle mais qu’il a, en méme
temps, une quantité de mouvement non-nulle et qui s’oppose a sa mise
en mouvement. Le Dieu de Descartes a donc créé autant de quantité de
repos que de quantité de mouvement. Personne, avant Descartes, n’avait
jamais pensé a la notion d’une quantité de repos.

Le cheminement de 1’étude de Koyré est trés nuancé et parfaitement
renseigné. Le réduire a ce résumé squelettique en brise I’articulation : De
cette derniére étude, une remarque mérite d’étre soulignée, c’est celle-ci:
« La conception classique — galiléenne, cartésienne, newtonienne — du
mouvement nous parait aujourd’hui non seulement évidente, mais méme
,;naturelle’. Et pourtant cette ,évidence® est encore toute récente : elle est
vieille de trois siécles a peine. Et c’est a Descartes et a Galilée que nous
le devons. »

N’oublions pas de mentionner I’excellent article sur le De Motu gravium...
de Galilée portant en sous-titre: De l’expérience imaginaire et de son
abus: « Les expériences réelles sont souvent trés difficiles a faire; elles
impliquent non moins souvent un appareillage complexe et cotiteux. En
outre, elles comportent nécessairement un certain degré d’imprécision et
donc d’incertitude. Il est impossible, en effet, de produire une surface plane
qui soit ,véritablement® plane; ou de réaliser une surface ,sphérique® qui
le soit ,réellement‘. Il n’y a pas et il ne peut pas y avoir, in rerum natura,
de corps parfaitement rigides; pas plus que de corps parfaitement élasti-
ques ; on ne peut pas exécuter une mesure parfaitement exacte., La per-
fection n’est pas de ce monde: on peut s’en approcher, sans doute, mais
on ne peut pas I’atteindre. Entre la donnée empirique et I'objet théorique,
il reste et il restera toujours une distance impossible a franchir. — (Cest la
que l'imagination entre en scéne. Allégrement, elle supprime I’écart. Elle
ne s’embarrasse pas des limitations que nous impose le réel. Elle réalise
I'idéal et méme I'impossible. Elle opére avec des objets théoriquement
parfaits et ce sont ces objets-la que I'expérience imaginaire met en jeu.»
La suite de l'article décrit I'usage que Galilée fait de I’expérience imagi-
naire employée concuremment et méme de préférence a ’expérience réelle.
Et de le justifier. En effet, c’est une méthode extrémement féconde qui,
incarnant en quelque sorte, dans des objets imaginaires, les exigences de
la théorie, permet de concrétiser cette derniére et de comprendre le réel
sensible comme une déviation du modéle pur qu’elle nous offre... L’expé-

207



rience ne peut que confirmer la déduction. Et Koyré de conclure : « Galilée,
nous le savons bien, a raison. La bonne physique se fait a priori. Elle doit,
toutefois, ainsi que je I’ai dit tout a I’heure, se garder du travers — ou de la
tentation — de la concrétisation a outrance, et de ne pas laisser 'imagination
prendre la place de la théorie » (Revue d’histoire des sciences, X111, n° 3).

Lorsque, en 1957, Koyré publie son beau livre sur le passage du monde
clos (tel qu’il était congu chez Aristote et a partir de lui par la plupart des
penseurs) a "univers infini, il se demande, dans I'introduction en quoi
consiste surtout cette révolution philosophique et scientifique qui eut son
point culminant au XVII®: Il lui semble que cette révolution est surtout
caractérisée par la destruction du Cosmos bien ordonné, fini et hiérarchi-
quement ordonné et I'infinitisation de I’Univers. C’est a cette révolution
que Koyré consacre son volume, paru d’abord en anglais puis traduit par
lui-méme en frangais : « Du monde clos a 'univers infini ». Son étude com-
mence par évoquer la conception de Nicoras pE Cusk et celle de MARCEL-
LUS PALINGENIUS pour aboutir a4 la controverse du D CLARKE contre
LemBNiz ou le D* Clarke reproche a Leibniz d’avoir substitué au Dieu
artisan de Newton qui faisait réellement marcher le monde selon son bon
vouloir, une intelligence supra-humaine, un pouvoir conservateur, un
« Dieu fainéant» qui n’intervenait pas: Pourquoi Leibniz a-t-il exclu
Dieu du gouvernement actuel du Monde et a-t-il permis & sa Providence
de laisser simplement toutes choses arriver comme si elles étaient produites
par un simple mécanisme ? Sans doute, suggére Koyré, Leibniz aurait-il
pu lui répondre qu’ainsi Dieu n’était pas responsable du mal qu’il y a
dans le monde... (on sait que, pour Leibniz, métaphysiquement, le Monde
‘ne pouvait qu’étre aussi parfait que possible et non totalement parfait,
puisque parfait, il se serait confondu avec son Créateur, il était donc méta-
physiquement nécessaire qu’il y elit du mal...).

« L’univers infini de la nouvelle cosmologie... avait hérité tous les at-
tributs ontologiques de la divinité mais de ceux-ci seulement. Quant aux
autres, Dieu, en partant du monde, les emporta avec lui.» Telle est la
conclusion du volume que compléte la remarque faite antérieurement dans
les Entretiens sur Descartes: « La naissance de la science cartésienne est
sans doute une victoire décisive de l'esprit. C’est toutefois une victoire
tragique : dans ce monde infini de la science nouvelle, il n’y a plus de place
ni pour '’homme ni pour Dieu. '

Aussi bien n’est-ce plus dans ce Monde — ce silence éternel des espaces
infinis — ¢’est dans ’ame qu’il faut chercher Dieu. C’est sur I’étude de I’dme

208



que va désormais s’appuyer la philosophie.» Et la science, puisque Dieu
est garant des vérités éternelles auxquelles s’accrochent nos raisonnements
et c’est en ce sens qu’un athée ne peut pas faire de physique... Certes la
discrétion de Koyré était grande sur ses convictions personnelles, mais j’ai
eu I'impression qu’il n’était pas loin de partager la conception cartésienne...

Le dernier ouvrage de Koyré a pour objet La Révolution astronomique
et porte en sous-titre COPERNIC, KEPLER et BORELLI.

Dans I'avant-propos, Koyré rappelle quelques grands noms de I’astro-
nomie d’oberservation avant Galilée et remarque que chose curieuse, la
révolution astronomique a été, quant a son origine et a son évolution pres-
que indépendante du développement de I’astronomie d’observation : Képler
nous dit bien que ce sont les huit minutes d’écart entre la théorie et les
observations de TycHO BRAHE qui sont a l'origine de son Astronomie
Nouvelle... mais, en fait, cet écart n’a eu autant d’importance pour lui
que parce qu’il cherchait a l'interpréter dans le cadre d’une astronomie
autiologétos c’est-a-dire d’une physique céleste dont il avait congu I'idée
bien avant d’avoir eu accés aux observations de Brahé. Interprété dans le
cadre d’une cinématique astrale — le cadre de Brahé — I’écart en question
n’aurait eu aucune conséquence grave.

Il en est de méme pour Borelli: ce ne sont pas ses observations télesco-
piques des mouvements des planétes médicéennes, c’est sa décision d’é-
tendre a I’astronomie les principes de la dynamique nouvelle — chose que
Galilée n’avait méme pas tentée et Descartes n’avait pas réussie — qui,
dans Thistoire de la révolution en question lui assure une place a c6té de
Copernic...

En fait la révolution astronomique s’accomplit en trois étapes, liées
chacune a ’ccuvre d’un seul homme : avec Copernic qui arréte le Soleil et
lance la Terre dans les cieux, ’héliocentrisme se substitue au géocentrisme.
Avec Képler la dynamique céleste — hélas aristotélicienne — remplace la
cinématique des cercles et des sphéres de Copernic et des Anciens. De ce
fait méme la hantise de la circularité se trouve partiellement — dans un
monde clos, elle ne peut ’étre entiérement — surmontée et « I’astronomie
elliptique » fait son entrée triomphale dans le monde. Enfin, avec Borelli,
dans un monde désormais ouvert et régi par la dynamique, s’achéve I'uni-
fication de la physique céleste et de la physique terrestre qui se traduit
par la déroute du cercle au profit de la droite infinie» (p. 9-10).

(’est donc I'histoire de cette conquéte que raconte Koyré dans ce der-
nier ouvrage.

209



Comme ce dernier passage indique 'une des caractéristiques de Koyré
historien des sciences, je le cite encore : « Dans mes études, j’ai aussi sou-
vent que possible laissé la parole aux auteurs eux-mémes. Je I'ai fait sur-
tout pour Képler et Borelli, car si les textes de Copernic sont relativement
accessibles au lecteur francais, ceux de Képler et de Borelli ne le sont
aucunement. Or pour 'histoire de la pensée scientifique, a condition, bien
entendu, qu’elle ne soit pas comprise comme un catalogue des erreurs ou
comme celui des succés mais comme I’histoire passionnante et instructive,
des efforts de I’esprit humain dans sa marche vers la vérité, rien ne peut
remplacer le contact direct avec les textes originaux. Seul, il peut nous
permettre de percevoir I’atmosphére spirituelle et intellectuelle de I’époque
étudiée, seul il peut nous faire comprendre la puissance des obstacles qui
se dressaient sur la route difficile, tortueuse, incertaine, qui les avait menés
de I’abandon des vérités anciennes a la découverte et a I'affirmation de
nouvelles vérités.

L’itinerarium mentis in veritatem n’est pas une ligne droite et il faut le
parcourir dans ses détours et ses dédales, s’engager dans les impasses, se
tromper de route et rebrousser chemin pour découvrir les constantes de la
recherche et de la vérité et reconnaitre avec Képler que les voies par les-
quelles I’esprit y parvient sont plus merveilleuses encore que le but qu’il
atteint » (ibidem, p. 10-11).

Avec Koyré, un grand historien des sciences et un penseur original s’est
éteint ; son exemple nous reste et son ceuvre deviendra, a son tour, inspi-
ratrice pour les chercheurs qui feront de lui un contemporain, selon sa belle
définition : « Les contemporains d’un penseur sont ceux dont il lit les livres,
dont la pensée agit sur la sienne... »

Ouvrages d’ Alexandre Koyré

(Liste établie par M. RENE TATON)

L’Idée de Dieu dans la Philosophie de Saint Anselme, J.Vrin, Paris 1923 (couronné par
I'Institut).

L’Idée de Dieu et les preuves de son existence chez Descartes, E.Leroux, Paris 1923 (cou-
ronné par I’Institut).

Saint Anselme, Fides Quaerens Intellectum, introduction, texte, traduction, J. Vrin, Paris
19217.

La Philosophie de Jacob Bahme, J.Vrin, Paris 1929 (couronné par I’Institut).

La Philosophie et le probléme national en Russie au début du XIX°® siécle, Champion, Paris
1929 (couronné par I'Institut).

210



Copernic, De Revolutionibus Orbium Coelesttum, introduction, texte, traduction, notes,
Alcan, Paris 1933.

Spinoza, De Intellectus Emendatione, Introduction, texte, traduction, notes, J.Vrin,
Paris 1936.

Etudes Galiléennes, Hermann, Paris 1940 (Prix Binoux, Académie des Sciences).

Entretiens sur Descartes, Brentano’s, New York 1944.

Introduction a la lecture de Platon, Brentano’s, New York 1945,

Epiménide le menteur, Hermann, Paris 1947,

Etudes sur Uhistoire des idées philosophiques en Russie, J. Vrin, Paris 1950.

Mystiques spirituels, alchimistes du XVI® siécle allemand, Cahiers des Annales, n°® 10,
Armand Colin, Paris 1955.

De Motu Gravium Naturaliter Cadentium in Hypothesi Terrae Motae, American Philoso-
phical Society, Philadelphie 1955.

From the closed World to the infinite Universe, John Hopkins University Press, Baltimore
1957.

La Révolution astronomique: Copernic, Kepler, Borelli, Hermann, Paris 1961.

FEtudes d’Histoire de la pensée philosophique, Cahiers des Annales, n® 19, Armand Colin,
Paris 1962.

Introduction & la lecture de Platon, suivi de Entretiens sur Descartes, Les Essais cvir, Galli-
mard, Paris 1962,

La liste des articles a paru compléte dans les Mélanges Koyré (Hermann, Paris).

211



	Alexandre Koyré et son apport à l'histoire des sciences (29 août 1892 - 28 avril 1964)

