
Zeitschrift: Gesnerus : Swiss Journal of the history of medicine and sciences

Herausgeber: Swiss Society of the History of Medicine and Sciences

Band: 21 (1964)

Heft: 3-4

Artikel: Paracelsus' ätherähnliche Substanzen und ihre pharmakologische
Auswertung an Hühnern

Autor: Pagel, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-520634

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-520634
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


GESNERUS
Vierteljahrsschrift für Geschichte der Medizin und der Naturwissenschaften

Revue trimestrielle d'histoire de la medecine

Jahrgang/Vol. 21 1964 Heft/Fase. 3/4

Paracelsus^ ätherähnliche Substanzen und ihre

pharmakologische Auswertung an Hühnern

Sprachgebrauch (henbane) und Konrad von Megenbergs
Buch der Natur als mögliche Quellen

Von Walter Pagel

I. Das ätherähnliche Präparat des Paracelsus

Durch die Arbeiten des Vaters der Chemiegeschichte, Hermann Kopp, ist
Paracelsus in der Entdeckungsgeschichte des Äthers heimisch geworden1.
Nach Kopp scheint. Paracelsus' Spiritus vitrioli antepileptici eine Mischung
von Weingeist und Äther gewesen zu sein. Kopp führt die Stelle aus
Paracelsus' Traktat Von den natürlichen Dingen an: «So ist das mein
Proceß, daß der Spiritus vini werde in dem Vitriol imbibiret, nachfolgend
destillirt, wie ich angezeigt habe, von den feuchten und trocknen spiri-
tibus.»2

Wie die Anhänger des Paracelsus diese Stelle auslegten, ergibt sich nach

Kopp aus der wenig beachteten Vorschrift, die A.F.Pezoldt 1719 in den

Ephemeriden der Deutschen Naturforscher für die Darstellung des « Spiritus
vitrioli antepileptici Paracelsi et peculiaris sulphuris vitrioli anodyni» gab:
«man solle calcinirten Vitriol mit Weingeist tränken und dann destillieren;
zuerst gehe der Weingeist, dann die Schwefelsäure über; es verbreite sich
dabei ein schwefliger Geruch; das Destillat soll man mit dem dritten Teil
des rückständigen Colcothars nochmals destillieren: durch diese Operation

1 H. Kopp, Geschichte der Chemie, vol. IV, Braunschweig 1847, p. 300. Siehe auch ib. p. 312.
2 Ettliche Tractatus. I Von Natürlichen dingen, vom terpentin vom Schwefel, vom

vitriol, vom arsenik 1525), cap. 8, ed. Sudhoff, vol. II, p. 154.

113



wird ein durchdringender flüchtiger Spiritus gewonnen, der durch sein

angenehmes Aroma konzentriertem oder Spanischem Wein nahekommt (hac
encheiresi impetratur spiritus volatilis penetrans, odore grato vinum mal-
vaticum vel hispanicum aemulans)».3

Für die weitere Literatur, die im Anschluß an diese Feststellungen von
Kopp entstanden ist, verweisen wir auf die vom Verfasser gegebenen
Darstellungen4. Wir möchten aber noch auf die neueste kritische und umfassende

Chemiegeschichte von Partington hinweisen. In dieser ist der

ursprünglich von Kopp zutage georderte Sachverhalt übernommen worden5.
Die einschlägige paracelsische Schrift, die wir zitiert haben, wird von

Sudhoff zu den frühen Werken von Paracelsus gerechnet und um etwa
1525 angesetzt6. In ihr hat Paracelsus seinem Präparat einen weiten Raum
gewidmet - er spricht von der wunderbaren beruhigenden Wirkung, seiner

Heilwirkung bei Epilepsie, einschließlich der prophylaktischen Verhinderung

von Anfällen und - an anderer Stelle - von seiner Dämpfung der

heftigen Paroxysmen bei der Hundswut7. Besonders bedeutungsvoll sind die
theoretischen Folgerungen' die er aus diesen therapeutischen Effekten für
die Entstehung der Epilepsie zieht. Entsprach es doch seinen iso- und
homöopathischen Grundsätzen, anzunehmen, daß die Ursache einer Krankheit

mit ihrem Heilmittel identisch sein kann. So sagt Paracelsus, daß die
Ursache der Epilepsie ein Odor stupefactivus ist, der in die Zellen des Hirns
aufsteigt. Dieser Odor unterscheidet sich von anderen Narkotika, wie
Hyoscyamus (Jusquiamus), Opium, Mandragora, durch seine korrosiven
und trunkenmachenden Eigenschaften. Dies aber ist der Sulphur vitrioli.
Paracelsus fährt fort: «Welcher den selbigen isset nach den coniunctionibus

3 Kopp, I.e. (in Anm. 1), p. 301-302.
4 W. Pagel, Review of K. Sudhoff, Bibliographia Paracelsica (Neudruck), iu Bull. Hist.

Med. XXXIII (1959) 481. id. Das Medizinische Weltbild des Paracelsus. Seine

Zusammenhänge mit Neuplatonismus und Gnosis (Kosmosophie, herausgegeben von K.
Goldammer, Band I), Wiesbaden 1962, p. 22-24. Siehe auch die dort zitierte Arbeit von Trevor
Robinson, On the Nature of Sweet Oil of Vitriol, J. Hist.Med. XIV (1959) 231—233 (die
Substanz war wahrscheinlich eine Mischung von Diäthyläther und Diäthylsulfat).

6 J.R.Partington, History of Chemistry, vol. II, London 1961, p. 150. Hier heißt es:
"Paracelsus speaks of distilling spirit of wine with vitriol. This was probably ether,
since he had just spoken of a 'sulphur embryonatum' in vitriol which is stupefactive,
narcotic and with an agreeable taste. Chickens will eat it whereupon they sleep for a

moderately long time and wake again without injury."
6 Sudhoff, Paracelsus-Ausgabe, vol. II, p. IX—XV (I.e. in Anm. 2).
7 Wirkung bei den Paroxysmen der Handswut: Große Wundartzney, lib. I, tract. 3, cap. 1.,

ed. Sudhoff, vol. X, p. 170.

114



der gestirn, der falt in den fallenden paroxysmum. und die tiere, so etlicher
art sind, als wislin, eichorn, auch die löwen, die fallen auch darein...8»
Im Leibe liegt Sulphur vitrioli — wenn dieser «exaltiert» wird durch
Konjunktion mit seinem «Ascendenten», d.h. dem, was ihm in der äußeren
Welt entspricht, dann ist die Krankheit fertig. Ihre Ursache ist nicht der
Mensch, sondern der Sulphur in seinem Körper - die «Materie im unteren
Himmel» — und ihre Aktivierung durch den von außen eindringenden
gleichartigen «Anzünder» im «oberen Himmel».

Schon Kopp hat daraufhingewiesen, daß Paracelsus wohl nicht der erste

war, der Schwefel mit Alkohol hat reagieren lassen, sondern daß dies schon

von alchemischen Lullisten erwähnt worden ist9. Bei diesen aber finden
sich keine Aussagen, die auf ätherähnliche Stoffe und vor allem deren
organische Wirkungen hinweisen.

Paracelsus hat also vielleicht ein traditionelles Verfahren in seinen Dienst
gestellt. Er hat aber dieses in origineller Weise ausgebaut zu einem Prozeß
mit wiederholbarem Ergebnis, nämlich der Gewinnung einer für seine Zeit
chemisch und pharmakologisch gut charakterisierten Substanz. Er hat
nicht nur ihre chemischen Eigenschaften studiert, sondern auch ihre
prophylaktische und kurative Wirkung bei Epilepsie und verwandten
Zuständen erkannt.

Die chemiegeschichtliche Zuordnung des paracelsischen Sulphur vitrioli
zu den ätherähnlichen Substanzen und Paracelsus' Stellung in der
Entdeckungsgeschichte des Äthers ist somit durch die Autorität berufener
Chemiehistoriker von Kopp zu Partington beglaubigt.

II. Paracelsus' Versuche mit dem Spiritus vitrioli an Hühnern

In der Geschichte des paracelsischen Spiritus vitrioli verdient ein
weiterer Punkt unsere Aufmerksamkeit: die Beobachtungen, die Paracelsus
mit seinem Präparat an Hühnern vorgenommen hat. Diese Versuche haben
Paracelsus die milde Wirkung seines Präparates im Gegensatz zu den

landläufigen und giftigen Anodyna bestätigt: «das alle sulphura von den
vitriolatis salibus stupefactiva seind, narcotica, anodyna, somnifera, und
aber mit einer solchen proprietet, das an dem ort die somniferisch art, so

8 Elf Traktat - 10: Vom fallend - Causa, ed. Sudhoff, vol. I, p. 143.
9 Kopp, Geschichte der Chemie, I.e., vol. IV, p. 299, mit Hinweis auf: Epistola de accur-

tatione Lapidis Benedicti missa anno 1412 Roberto Anglorum Regi, in Manget, Biblio-
theca Chemica et Curiosa, Vol. I, 1702, p. 865.

115



ruwig und so milt hinget, das on allen schaden sich abzeucht, nichts auf
opiatische Wirkung, als in iusquiamo, papavere, mandragora etc, sonder

gar milt, tugentlich on all infectif zum andern hat er eine süße, das in
die hüner all essen und aber entschlafen auf ein zeit, on schaden wider
aufstont.»10

Ist Paracelsus in dieser sozusagen tierexperimentellen Ergänzung seines

therapeutischen Verfahrens originell gewesen, und wenn nicht, läßt sich
etwas über seine Quellen mutmaßen

In dieser Frage verdanken wir einen neuen Hinweis den Studien von
G. Eis u. Dieser verneint die Originalität des Paracelsus bezüglich der
Heranziehung von Tierbeobachtungen. Es läßt sich, wie er sagt, «nachweisen,
daß man schon viel früher Tiere (auch bereits Hühner) mit verschiedenen
Substanzen (auch mit alkoholischen) betäubt hat». Dafür sei es nötig, die
den Frühdrucken vorausgehenden Handschriften zu berücksichtigen. Eis
verweist auf den Erfahrungsschatz der Fischer und Jäger, in dem die

Verwendung von Tollködern von jeher eine große Rolle gespielt hat. In
mittelalterlichen Handschriften werden von benutzten Pflanzengiften
genannt: Bilsensamen, Schöllkraut, Eibennadeln, Tollkirschen, Eisenhut (die
zum Vergiften von Wölfen geeignete Sorte hieß «Wolfswurz»), Fliegenpilze,

Mistel, Herbstzeitlose, Meerzwiebel (Scilla noch heute als Rattengift
benutzt). Die Beobachtungen waren zum Teil recht genau; z.B. wird in
einem der zweiten Hälfte des 15. Jahrhunderts angehörigen Manuskript von
einem Bilsenkrautköder für Fische bemerkt, daß die Lähmung zwei bis drei
Tage dauert, während «alle möglichen Vögel», also auch — wie Eis schließt -
Hühner, durch Weizenkörner, getränkt mit Rindergalle, Hanföl und Leinöl,
nur auf eine halbe Stunde betäubt wurden. Von chemischen Giften werden
in einem etwas älteren Codex gemahlenes Glas, Mausgift — wahrscheinlich
arsenhaltiger Hüttenrauch - und sodann Arsenik und Bleiglätte zu Tierfang
und Raubwildbekämpfung angeführt («Wolfskugeln-Rezepte»). Meister
Egidius ließ pflanzliche, tierische und chemische Substanzen mischen, und
wir finden auch Angaben bezüglich der Dosis, die auf Tierbeobachtungen
beruhen müssen. Kugeln von der Größe einer Walnuß werden als für Wölfe,
von Haselnußgröße als für Füchse tödlich angesehen. Eine Eintragung
über die Betäubung zu fangender Rebhühner in einer weiteren Handschrift
läßt sich für die Zeit vor 1500 ansetzen. Der Autor des Rezepts läßt Weizen-

10 Von den natürlichen Dingen, cap. VII, vom Schwefel, ed. Sudhoff, vol. II, p. 133.
11 G.Eis, Zur Beurteilung der Tierversuche des Paracelsus, Forsch, u. Fortschr. XXXVIII

(1964) 16-20.

116



körner in Met sieden und sich damit vollsaugen — «das entspricht dem

paracelsischen Imbibieren», sagt Eis. Außerdem wird das von jeher
benutzte Bilsenkraut verwandt. Die Benutzung von Met in diesem Rezept
zeige, daß, wie später von Paracelsus, Alkohol zur Anwendung kam, ebenso

wie schwefelhaltige Verbindüngen (nämlich rote Arsenik, As4S4, «arseni-

cum vel auripigmentum velhüttrich», Realgar), z.B. durch Meister Egidius.
Unsere Kenntnis von den unmittelbaren Quellen individueller paracel-

sischer Lehren sind noch immer mangelhaft, und schon deshalb sind die

Feststellungen von Eis von größtem Interesse. Es ist plausibel, daß
Paracelsus mit Rezepten zur Tierbetäubung oder Tötung aus der volkstümlichen
Überlieferung der Jäger und Fischer, aber auch ähnlichen in Gelehrtenkreisen

überlieferten Erfahrungen vertraut war, und daß solche Kenntnisse
bei seinen pharmakologischen Tierbeobachtungen Pate gestanden haben.
Freilich handelt es sich bei den angeführten chemischen Substanzen im
wesentlichen nicht um Narkotika, sondern um tödliche Gifte, im Gegensatz
zu den Pflanzenmitteln. Die Verwendung von Met in einem Rezept und die

mögliche Benutzung von schwefelhaltigem Arsenik in anderen Rezepten
läßt sich kaum mit der bewußten Herstellung eines Destillationspräparates
von Weingeist und Schwefel durch Paracelsus vergleichen. Schließlich handelt

es sich um Rezepte zum Fange oder zur Tötung von Tieren. Hühner
werden nicht spezifiziert, nur Rebhühner und «Vögel aller Art» («für tuben
oder für was vögel du wilt»), worunter auch Hühner gemeint sein können.

III. Bilsenkraut — «.Hühner-Tod» (henbane, hannebane, mort aux poules)

Ich glaube, daß man ein präparacelsisches Paradigma anführen kann,
das noch näher an die Verwendung von Hühnern bei der Ausprobierung
eines Narkotikums durch Paracelsus heranführt. Ich habe darauf schon
kurz einmal hingewiesen12.

Es ist das altenglische Wort für Bilsenkraut (Hyoscyamus, Jusquiamus).
Es heißt: henbane, zu deutsch: Tod der Hühner. Das früheste Vorkommen
dieses Wortes ist durch ein Vokabular von ungefähr 1265 bezeugt13. Es

12 W. Pagel, Paracelsus. An Introduction to Philosophical Medicine in the Era of the
Renaissance, Karger, Basel/New York 1958, p. 277, Anm. 247.

13 T.Wright, Anglo-Saxon and Old English Vocabularies, second edition by R. P.Wülcker,
1884, p. 559/9. Zitiert nach: The Oxford English Dictionary (13 vols), 1933, unter:
Henbane. Der Verfasser ist für diese Angaben bezüglich Henbane Dr.F.N.L.PoYNTER,
Bibliotheksdirektor der Wellcome Medical Historical Library, London, verpflichtet.

117



heißt dort: « Jusquiamus i hennebone.» Die nächste Erwähnung ist:
Bartholomaeus Trevisa, De proprietatibus rerum, wo es heißt: "Ari-
stotel seyejp |>at fie seed of hen bane is poyson."14 Eine weitere Stelle

aus dem 15.Jahrhundert lautet: "For the goute tak leves of the
henbane."15

Das englische Wort henbane ist ins Französische übernommen worden.
Hanebane wird als Äquivalent für jusquiame — Bilsenkraut - in Godefroy,
Lexique de l'ancien Frangais, gegeben, als eine direkte Anleihe aus dem

Englischen16. Die zusätzliche Angabe, daß es nicht vor dem Ende des

16. Jahrhunderts gebraucht worden zu sein scheint, ist m.E. fraglich, da

man in der Historia Stirpium von Leonhard Fuchs schon 1542 findet:
«Germanis Bilsamkraut, vel simpliciter Bilsen (Gallis Jusquiame, ou
Hanebane)16*.

Außerdem gibt es das Wort: Morl aux poules, wie es sich z.B. in Blan-
cards Lexicon medicum unter Hyoscyamus findet17. Eine analoge Bildung
fand ich in Toxites Onomastica von 1574. Dort heißt es unter Bilsenkraut:
«Gall(ice): Hannebane, Endormie, Jusquiame, mort aux oyes, fibue de

porc.»18 Hier werden also nicht Hühner, sondern Gänse mit der
schädigenden Wirkung des Bilsenkrautes epigrammatisch verbunden.

Nach alledem war die Giftwirkung des Bilsenkrautes auf Hühner dem
mittelalterlichen Sprachgebrauch geläufig, und es liegt nahe, daß dieser

Sprachgebrauch dem weitgereisten Paracelsus bekannt war, es ist nicht
unwahrscheinlich, daß er für die Auswahl seines Versuchstieres bezüglich
seines narkotischen Präparates bestimmend geworden ist.

14 Engl. Transl. XVII, 87 (Tollemach MS), zitiert nach The Oxford English Dictionary.
15 T. Wright and J.O.Halliwell, Reliquiae antiquae. Scraps from ancient manuscripts,

vol. I (1841-1843), p. 55.
16 Freundlichst dem Verfasser mitgeteilt von Dr.GwENETH Whitteridge, Edinburgh.
16"Zitiert nach De historia stirpium commentarii insignes Eeonharto Fuchsio medico

autore, B.Arnollet, Lugduni 1549, p. 790.
17 Stephani Blancardi Lexicon Medicum Tripartitum, Editio novissima, Lipsiae 1777,

p. 629. - Ich verdanke Dr. T. W. Stearn vom Natural History Museum, London, den

Hinweis auf Kolland, Flore Populaire, vol. VIII (1910), wo «Mort aux Poules» als

alter Sprachgebrauch für Belgien und den Haut-Marne-Bezirk angegeben wird, während
in der Normandie das englische «Henbane» übernommen worden war. - Bei Blancard
heißt es: «Gallice: Jusquiame, Hannebanne, de l'Endormi, la Mort aux poules.»

18 Onomastica II: I. Philosophicum, Medicum, Synonymum; II. Theophrasti Paracelsi,

Argentorati 1574, p. 255. - Nach Rolland, Flore Populaire, I.e. findet sich das gleiche
in Adrian Junius, Nomenciator omnium rerum nomina indicans, 1577 (Mort aux oyes),
und nach altem französischen Sprachgebrauch auch: Mort aux oisons - junge Gänse.

118



Es ging ja Paracelsus nicht darum, ein Tier mit seinem Präparate
fangfähig zu machen oder auszurotten, sondern um den Vergleich seiner
Wirkung mit bekannten Narkotika. Es war also eine echte pharmakologische
Prüfung, und für diese mußten Hühner besonders geeignet erscheinen, da

ihre Empfindlichkeit gegenüber Bilsenkraut durch den Sprachgebrauch
sozusagen sprichwörtlich war.

IV. Konrad von Megenbergs «Buch der Natur» als eine mögliche Quelle

Konrad von Megenberg (1309—1374) war der erste große Autor über

Naturdinge in deutscher Sprache; sein großes Buch der Natur, um 1349

bis 1351, ist eine kritische Modifikation und zum Teil freie Übersetzung des

De natura rerum von Thomas von Chantimpre 1204—1271/80). Konrad
hat eine Reihe origineller Beobachtungen und auch theologische und
astrologische Erklärungen beigesteuert19. Sein Buch war ungemein verbreitet,
wie die große Zahl der Handschriften (17 in der Münchener Bibliothek
allein) und Inkunabeldrucke bezeugt. Von letzteren gibt es sechs, die in
Augsburg erschienen sind20.

Konrad von Megenbergs Buch der Natur hat ohne Zweifel den Liber
principiorum, das sogenannte Spinnen- und Schlangenbuch, das sich im
paracelsischen Schriften-Corpus befindet, beeinflußt21. Es gilt zwar nicht
als «echt», aber enthält anerkanntermaßen echt paracelsische Gedankengänge.

In dem «echten» Buch De imaginibus hat Paracelsus zur Frage des

natürlichen oder künstlichen Ursprunges der auf Felsen, Steine, Höhlen
eingegrabenen Bilder Stellung genommen. Er hat sich für den ersteren
entschieden und sich damit auf die Seite Konrads gestellt — denn dies ist
einer der Punkte, in denen der letztere seinem Vorbild Thomas von
Chantimpre kritisch gegenübersteht. Es ist nicht unwahrscheinlich, daß auch

19 Bezüglich der ausgedehnten Literatur über Konrad von Megenberg verweise ich auf:
Ludwig Choulant, Graphische Incunabeln für Naturgeschichte und Medizin, Leipzig
1858, p. 99—122. — George Sarton, Introduction to the History of Science Baltimore
1927-48, vol. Ill (1947) p. 817.

20 Choulant und Sarton, I.e. siehe auch F.Pfeiffer, in seiner Ausgabe Das Buch der

Natur von Konrad von Megenberg. Die erste Naturgeschichte in deutscher Sprache, Stuttgart

1861, p. V seq.
21 Liber principiorum, zuerst veröffentlicht 1570, in Sudhoffs Ausgabe, vol. XIV, p. 499

bis 512. Die Übereinstimmung mit Konrad bezieht sich auf die Heranziehung (in cap. 5,

p. 503) von Techel, dem angeblichen Verfasser eines Steinbuchs. Siehe W.Pagel,
Paracelsus and Techellus the Jew, Bull. Hist.Med.XXXIV (1960), 274-277.

119



dieses «echte» Buch des Corpus genau wie das «unechte» Spinnen- und
Schlangenbuch von Konrads Buch der Natur beeinflußt ist22.

War vielleicht Konrad von Megenberg auch eine Quelle bei der
pharmakologischen Yergleichung, die Paracelsus mit seinem ätherähnlichen
Präparat und bekannten Narkotika bei Hühnern vorgenommen hat?

Manches scheint auch dafür zu sprechen. Wir finden bei Konrad, daß

Sperlinge - hitzige und zu Zorn geneigte Tiere - in manchen Ländern an
Epilepsie erkranken («daz vallend leit»). In den meisten Fällen sei dies
die Folge des Genusses von Bilsenkrautsamen («daz geschiht allermaist
da von, daz si ezzent den sämen iusquiami, daz haizt pilsensäm»)23.

Damit hat Konrad eine rationale Erklärung für den im Mittelalter
verbreiteten Glauben gegeben, daß Sperlinge zu Epilepsie neigen. In seiner

Monographie über die Geschichte der Epilepsie hat Temkin diesen Punkt
hervorgehoben und die Verbreitung dieses Glaubens schon vor Konrad
belegt23".

Entsprechend heißt es weiter bei Konrad vom Bilsenkraut, daß sein
Same gut zum Schlafen ist und daß Vögel, die das Korn essen, so fest zu
schlafen anfangen, daß man sie mit der Hand fängt. Hier stoßen wir wieder
auf den von Eis aus der handschriftlichen Tradition angeführten
Tatbestand21. Beim Menschen, fährt Konrad fort, kann das Bilsenkraut tödlich

wirken und Schlaftrunkenheit (Lethargie) und Vergeßlichkeit
verursachen 25.

Wir gaben oben die Stelle aus den Elf Traktat des Paracelsus, in der er
den die menschliche Epilepsie hervorrufenden Stoff mit der Wirkung von
Bilsenkraut und ähnlichen narkotischen pflanzlichen Giften vergleicht.
Zwar nennt Paracelsus in diesem Zusammenhange keine Vögel (auch keine

Hühner), sondern «wislin, eichorn, auch die löwen». Außerdem legt er den

22 De imaginibus, cap. 7, ed. Sudhoff, vol. XIII, p. 373-375. Siehe W.Pagel, I.e., 1960

(in Anm. 21).
23 Buch der Natur, lib. III, cap. 61: von der sperken, ed. Pfeiffer, p. 220.
23 ao, Temkin, The Falling Sickness. A History of Epilepsy from the Greeks to the Beginnings

of Modern Neurology, Baltimore 1945, p. 169, mit Hinweis auf Evang. Matthei X,
29 als möglichen Ursprung, ferner eine von Valescus von Tharanta an einem
«epileptischen» Sperling ausgeführte Sektion (Philonium I, 18, Venetiis 1523, fol. 16 recto),
ferner The Ancren Riwle, einen Traktat über die Regeln und Pflichten klösterlichen
Lebens aus dem 13. Jahrhundert ed. und tr. J.Morton, The Camden Soc., London
1853, p. 177.

24 Siehe oben, Anm. 11.
25 Buch der Natur, lib. V, cap. 44, ed. Pfeiffer, p. 404.

120



Unterschied dar, der zwischen der wahren Ursache der Epilepsie, nämlich
dem Sulphur vitrioli, und den ähnlich, aher doch nicht genau so wirkenden
pflanzlichen Narkotika, wie Bilsenkraut (iusquiamus), Opium, Mandragora,

Schierling und dergleichen bestehen soll. Die Verknüpfung der
Epilepsie mit dem Bilsenkraut sowohl bei Konrad wie bei Paracelsus bleibt
aber eine beachtenswerte Tatsache. Vielleicht war es die Wiedergabe dieser
Tradition durch Konrad, die Paracelsus bei seinen Darlegungen im
kritischen Sinne beeinflußt hat.

Es gibt noch eine weitere Stelle bei Paracelsus, die in unserem
Zusammenhang von Interesse ist. Paracelsus spricht hier von den Wahnsinnigen,
die durch Speise oder Trank ihrer Vernunft beraubt worden sind («de
vesanis die do durch essen und trinken von irer Vernunft komen und
zerrütt werden»). Für diese gibt es zwei Kuren: eine «specialis» und die
andere «Sedativa». Die «arznei specialis» soll von dem gleichen sein, «davon

das essen kompt». Angenommen, Katzenhirn sei imstande, Unsinnigkeit

hervorzurufen, dann ist die spezifische Arznei gegen die letztere eine

Substanz, die Katzenhirn vergiftet («töde»). Denn es gäbe einige Kräuter,
die Katzen töten, weil sie gegen das Katzenhirn «sonderlich specificirt»
sind. Es sind dann diese Kräuter, die die durch Katzenhirn hervorgerufene
Unsinnigkeit spezifisch heilen. Für die sedative Kur werden Quintessenzen

von Gold, Silber oder Chelidonium empfohlen, die mit Quintessenzen von
Opium, Mandragora, Bilsenkraut (iusquiamus), Papaver, Lolch (lolium)
vermischt sind. Dies sind die großen «Confortativa», die die Unsinnigkeit
aus dem spiritus vitae entfernen, wozu einfache Purgativa unnütz sind.
Das gilt auch von der Therapie der durch Zaubertränke verursachten Schäden,

wie Liebeskrankheit, die «spezifisch» kuriert wird26. Vielleicht liegen
auch diesen Vorschriften Beobachtungen an Tieren, besonders Katzen,
zugrunde.

Von weiteren Parallelen zwischen den von Konrad von Megenberg
überlieferten Traditionen und paracelsischen Lehren läßt sich noch manches
z.B. in dem Kapitel von den «Wundermenschen», d.h. Schwachsinnigen,
und Mißbildungen auffinden. Wir können darauf nur kurz eingehen. Konrad
diskutiert die Ansicht, daß Wundergeburten wie die Onocentauri durch
Vermischung des Menschen mit dem Vieh entstehen («daz diu wunder
komen von den widernatürlichen werken des menschen, die sich ver-

26 7. Buch in der Arznei. Von den krankheiten, die der Vernunft berauben, Meth. II,
cap. 5, ed. Sudhoff, vol. II, p. 451.

121



mischent zuo dem vich»)27. Konrad führt seine eigene Meinung («nu sprich
ich Megenbergaer») dahin ein, daß die Wundermenschen von zweierlei Art
sind: «geseiet und etleich niht». Die letzteren sind solche, die etwas von
einer menschlichen Figur, aber keine Seele haben. Die «geselten» zerfallen
in zwei Gruppen: solche, die körperlich, und solche, die seelisch abnorm
sind. Für beide Formen ist die Sünde Adams verantwortlich zu machen.
Zu den «geselten» Wundermenschen rechnet Konrad die kongenital
Schwachsinnigen («tören», «muriones») und die in Wildnis (Wäldern)
zusammen mit Tieren Aufgewachsenen.

Weibliche Unkeuschheit bewirkt Teilung des menschlichen Samens, mit
dem Ergebnis von Zwillingen, oder wenn sich der Same nicht vollkommen
teilt, von Dicephali.

Ein weiterer wichtiger Punkt mit Rücksicht auf Paracelsus ist die
Beziehung, die im Buch der Natur hergestellt ist zwischen der Entstehung
der Wundermenschen und den Sternen oder genauer: der «stern-kraft in
der muoter leib». Es ist diese Sternkraft, auf die die Beimischung tierischer
Formen zu einer sonst menschlichen Gestalt zurückzuführen ist, z.B. die
Geburt eines menschlichen Fetus mit Tierkopf28.

Nicht-geseelte Wundermenschen können menschlichen Ursprunges sein

(«von den menschen geporn»). Ihre Entstehung beruht auf Sternenkräften,
die durch Adams und unsere Sünden Gewalt über uns erlangt haben -
ohne solche Sünde wären sie machtlos geblieben. Diejenigen, die nicht
menschlichen Ursprungs sind, gehören zu den Affen und Meerkatzen —

Wesen, die nicht «adamisch» sind.
Vieles bei Paracelsus verrät eine enge Verwandtschaft mit diesen von

Konrad überlieferten Vorstellungen - obschon Paracelsus vielem davon
seine eigene Wendung gegeben hat, meist in biologischem Sinne.

Paracelsus spricht auch vom Geseelten und Ungeseelten. Bekannt ist
seine Theorie, daß die Nymphen und anderen «Elementargeister» «als
Menschen ansehen zu sein, und doch nicht auß Adam» und daß sie der
Seele entbehren29. Entsprechend gehören auch die Mißbildungen mit
tierähnlichen Formen den ungeseelten Wesen zu. Ferner spricht auch
Paracelsus wie Konrad von einer Spaltung, die sich im Samen vollzieht. Er

27 Buch der Natur, lib. VIII, Von den Wundermenschen, ed. Pfeiffer, p. 486.
28 ib., p. 488.
29 Liber de nymphis, sylphis, pygmaeis et salamandris et de caeteris spiritibus, tract. I, cap. 1,

ed. Sudhoff, vol. XIV, p. 118, ed. Robert Blaser (Altdeutsche Übungstexte, vol. XVI),
Bern 1960, p. 11.

122



sagt, daß der Mensch zweifach ist: ein Vieh und ein Mensch. Daher kann
er viehische Gestalt erzeugen. Dies ist durch das Vorkommen von homun-
culus-artigen Monstra bezeugt. Diese kommen zustande durch Spaltung
von Leib und Seele, so daß ein Geseeltes und ein Ungeseeltes - der Homun-
culus — entstehen. Im menschlichen Samen liegt das «Korn». Aus diesem
wird «der Mensch, der die sei hat». Ist das «Korn» nicht «ganz», sondern

geht im übrigen Samen auf, als wäre es zerrieben und beigemischt, dann
entsteht ein Monstrum. Der menschliche Same hat sich im Sperma
«verloren», und dieses ist so zu tierischem Samen geworden. Die so erzeugte
Mißbildung ist mithin tierisch und ungeseelt30.

Die Beziehung zu den Sternen wird im Buch von den durch Sodomie

Erzeugten berührt31. Es wird dort von einem von den Sternen herabkommenden

Sperma - einem «Sterngeschoß» — gesprochen.
Im Buch De lunaticis heißt es, ähnlich wie bei Konrad, daß die Sterne

keinen Einfluß auf uns haben, es sei denn, daß wir selbst ihnen einen Platz
in uns einräumen32. Dies geschieht durch die Leidenschaften, also etwas
Sündiges. Jeder leidenschaftliche Wille findet seinen Stern, der ihm zu
Diensten ist. «... wil einer in der geschrift studiren, er fint Sternen, die im
leihen (auf zerrütten); wil einer kriegen, er fint auch also stern; wil einer
hadern, kempfen, er fint auch stern; wil einer Stelen, morden, rauben,
wuchern, er fint stern, die im helfen und leihen im, dan die ding all seind
viehisch.»33 Hier wiederum liegt die Beziehung: Sünde-Stern-Tierisches
zugrunde.

Narren, Monstra, Mißgewächs - wie Mörder, Kriege, Diebe, krumme
Kinder, blind, taub, stumm und lahm Geborene -, alles das ist in die Welt
gekommen, als der Mensch durch seine Sünde das Paradies verwirkt hatte
und «zerbrechlich, tödlich», allem Elend und Jammer unterworfen wurde.
Das machte sie der Einwirkung aller Sterne zugänglich34.

Konrad spricht von der «Sternkraft in der Mutter Leih». Paracelsus

sagt: «das gestirn in der eußern weit und das gestirn in der kleinen weit
haben ir constellation oder confluenz mit einander, und ist ein lauf und ein

Wirkung nach art irer coniunction, das gestirn, die kraft, die entpfengnus

30 Liber de homunculis, Philos. Magna XVII, ed. Sudhoff, vol. XIV, p. 325 seq.
31 Liber de natis animalibus ex Sodomia, ed. Sudhoff, vol. XIV, p. 384 seq.
32 De lunaticis, tract. III, cap. 1, ed. Sudhoff, vol. XIV, p. 60.
33 ib., p. 63.
34 De generatione stultorum, lib. I, tract. 1., ed. Sudhoff, vol. XIV, p. 76-77.

123



zu machen, so die massa in irem gewalt ist35. Anderweit heißt es: «... von
der matrix, dieselbig hat ir astra und hat derselbigen corpora, darumb die-
weil nun der mensch aus der weit ist und muß die weit sein, das ist die
microcosmisch weit, so nimpt er sie aus der mutter...»36 Und später:
«nun seind der matrix astra zu solchen krankheiten dermaßen geschaffen

,»37.

Die meisten dieser Vorstellungen lassen sich auf Quellen zurückführen,
die viel älter sind als Konrad und Paracelsus. Sie gehören zur Sphäre des

Neuplatonismus und der Gnosis. Das gilt besonders von der Rolle der
Sterne bei der Übertragung des Tierischen - tierischer Leidenschaft und
Gemütsverwirrung, aber auch tierischer Form. In dieser Vorstellungswelt
nehmen die Sterne die Rolle bösartiger Dämonen, Unterschöpfer und
Führer (Archonten, Demiurgen) an. Die Übertragung des Bösartig-Tieri-
schen geschieht durch ein — minderwertiges - Pneuma, das sich der Seele

auf ihrem Herabstieg vom Himmel anhängt, ein «Prosartema» oder

«prosphyes pneuma», einen Gegenspieler («antimimon») der Seele. Dies

geht schließlich im Begriff des Astralleibes («siderischen Körpers») auf,
der bei Paracelsus eine so große Rolle spielt38.

Für das Schöpfen von Anregungen zu diesen und ähnlichen Vorstellungen

war mithin Paracelsus nicht auf das Buch der Natur angewiesen.
Aber dieses hat sie in deutscher Sprache übermittelt. Es war zu Paracelsus'
Zeit überaus populär und weitverbreitet. Es läßt sich mit Sicherheit als

Quelle für eine Schrift und mit Wahrscheinlichkeit für eine andere des

Paracelsischen Corpus aufweisen. Es ist daher nicht unwahrscheinlich, daß

es auch für die Kapitel von den Wundermenschen, Flomunculi, Monstra
und die Rolle der Sterne bei ihrer Erzeugung als Quelle gedient hat. Auch
Paracelsus spricht viel vom Buch der Natur, das der Arzt im Gegensatz zu
den Büchern der Gelehrten zu studieren hat39.

35 Philosophia sagax, lib. I, cap. 2, ed. Sudiioff, vol. XII, p. 49.
36 Von hinfallenden siechtagen der Mutter (Hysterie), De caduco matricis, paragr. II, ed.

Sudhoff, vol. VIII, p. 327.
37 ib., p. 329.
38 S.Pagel, Das medizinische Weltbild des Paracelsus, I.e., Wiesbaden 1962, p. 40 seq.,

54 seq., 117 seq.
39 «Denn das will ich bezeugen mit der natur: Der sie durchforschen will, der muß mit den

Füßen ihre Bücher treten. Die Schrift wird erforscht durch ihre Buchstaben, die Natur
aber durch land zu land: als oft ein land, als oft ein blatt. Also ist Codex naturae, also

muß man ire blätter umwenden.» Defensiones und Verantwortungen IV, ed. Sudhoff,
vol. XI, p. 145-146. Paracelsus spricht auch schon vom Buch des Körpers, und zwar

124



Zusammenfassend können wir also annehmen, daß Paracelsus manches

von seinem Wissen über das Bilsenkraut und seine betäubende Wirkung
auf Vögel aus Konrad von Megenbergs Buch der Natur geschöpft und daß
dies als Anregung für den Vergleich seines Präparates mit pflanzlichen
Narkotika bei Hühnern gedient hat. Außer den Erfahrungen der Jäger
und Fischer und ihrem Ausbau seitens präparacelsischer Gelehrter, wie sie

von Eis angeführt worden sind, lassen sich das Buch der Natur und der

englische und französische mittelalterliche Sprachgebrauch für Bilsenkraut
(«Henbane», «Mort aux Poules») als mehr direkte Quellen für Paracelsus

vermuten.
Paracelsus hat nicht im luftleeren Raum gearbeitet. Er verdankt

Grundlegendes der von ihm so geschmähten Antike — sowohl den klassischen
Medizinern und Philosophen wie auch dem Hellenismus, vor allem in Gestalt
des Neuplatonismus und der Gnosis. Er hatte auch mittelalterliche Quellen
für die antike Tradition und neue, im Mittelalter und oft kurz vor ihm,
gemachte Naturbeobachtungen. Aber allem hat er eine originelle Wendung
gegeben und es in seine makro-mikrokosmischen Theorien eingefügt. Im
vorliegenden Falle würde diese originelle Wendung in der Benutzung
empirischer volkstümlicher Überlieferungen zu einem echten pharmakologischen

Versuch gelegen haben.

vor Vesal, der als Schöpfer dieses Ausdruckes gilt (L.Edelstein, And. Vesalius the
Humanist, Bull. Hist. Med. XIV [1943] p. 547—561, 556, mit Bezug auf Vesalius,
Fabrica, lib. VI, cap. 16, ed. 1543, p. 600: «quae Galeni placitis penitus renituntur, et
vere paradoxa ex hominis haud mendaci libro deprompta sunt...). Buch des Körpers
bei Paracelsus, Labyrinthus medicorum errantium — Vom Irrgang der Arzte, cap. 4,
ed. Sudhoff, vol.XI, 1537/38, p. 184. Siehe auch: W.Pagel und P.Rattansi, Vesalius
and Paracelsus, Medical History, VIII (1964), p. 316. Über Konrad von Megen-
berg als Vorläufer im Gebrauch des Wortes Buch der Natur und andere Vorläufer
(Bonaventura u.a.): E.R.Curtius, Europäische Literatur und Lateinisches Mittelalter,
Bern 1948, p. 321—327 (auch für: Buch der Kreaturen, Buch der Welt und ähnliches).

125


	Paracelsus' ätherähnliche Substanzen und ihre pharmakologische Auswertung an Hühnern

