
Zeitschrift: Gesnerus : Swiss Journal of the history of medicine and sciences

Herausgeber: Swiss Society of the History of Medicine and Sciences

Band: 21 (1964)

Heft: 1-2

Artikel: Jean Riolan jun. (1580-1657) im Streit mit Paul Marquart Schlegel
(1605-1653) um die Blutbewegungslehre Harveys : ein Beitrag zur
Geschichte und Psychologie des wissenschaftlichen Irrtums

Autor: Rothschuh, K.E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-520537

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-520537
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Aus dem Institut
für Geschichte der Medizin an der Universität Münster (Westfalen)

Jean Riolanjun. (1580-1657)
im Streit mit Paul Marquart Schlegel (1605-1653)

um die Blutbewegungslehre Harveys

Ein Beitrag zur Geschichte und Psychologie
des wissenschaftlichen Irrtums

Yon K.E. Rothschuh, Münster (Westfalen)

1. Einleitung und Fragestellung

Wie die Weltgeschichte, so kennt auch die Wissenschaftsgeschichte Sieger
und Besiegte. Den ersteren flicht sie Lorbeerkränze, den Unterlegenen bleibt
der Spott der Nachwelt. So ging es auch mit William Harvey und dem
Pariser Anatomen Jean Riolan. Sie sind im Schwarz-Weiß-Kontrast1 in
die Geschichte eingegangen. Denn nur ein störrischer Esel konnte, so meint
man, so hartnäckig den Blutkreislauf leugnen. Ole Worm2 schreibt an
Thomas Bartholinus am 16. Juni 1654 über Riolan: «Er gilt zwar als

gebildet und ist wegen seiner anatomischen Arbeiten geschätzt. Bis heute
aber konnten weder Sitten, noch Musen, noch höfischer Dienst, noch der
Zahn der Zeit ihn weich machen. Man muß annehmen, er habe seine Kinderstube

bei alten Vetteln gehabt, denen die Streitsucht ein Vergnügen
bereitet, die sich in zänkischen Ausfällen überbieten und den guten Ruf
anderer in den Dreck zu ziehen versuchen.»3 Nun war weder Riolan alleine

gehässig, noch lag alle Wahrheit bei seinen Gegnern. Das zeigt u.a. eine
nähere Betrachtung der beiden Streitschriften, die in der Sache der
Kreislauflehre zwischen Paul Marquart Schlegel (1605-1653) in Hamburg
und Jean Riolan (fils) (1580—1657) in Paris 1650 bzw. 1652 gewechselt
worden sind. Darin zeigt sich Schlegel nicht viel weniger aggressiv als Rio-

1 Man vergleiche z.B. F. Garrison, An Introduction to the History of Medicine, 4. ed.,

Philadelphia 1929, S. 248, "pedantic Riolan", "tympanitic Philistine".
2 Ole Worm (1588-1654), Schüler von Plater, Bauhin, Fabricius und Riolan sen.,

später Professor der Medizinischen Fakultät in Kopenhagen.
3 Zit. nach B. J. Gottlieb, Die Gelehrtenrepublik der Harvey-Zeit. Zeugnisse und Briefe

an und um William Harvey (1642-1656), Ann. Univ. Saraviensis. Med. 8 (1960) 13-36.

72



Abb. 3. Portrat des Jean Riolan jun. (1580-1657).
Stich aus dem Jahre 1626 von Michel Lasne
(aus R.N. Wegner, Das Anatomenbddnis



Abb. 4. Porträt des Paul Marquart Schlegel (1605-1653).
Gemälde eines unbekannten Künstlers, im Besitz der Staats¬

und Universitätsbibliothek Hamburg



lan, und, rein sachlich gesehen, sind Schlegels Argumente weniger originell
als diejenigen von Riolan. Harveys Lehre war zu jener Zeit eben doch nur "

erst eine vorzügliche Theorie; sie ermangelte noch des letzten
Beweisstückes4 und war mit gewissen ärztlichen Erfahrungen und Gepflogenheiten
der damaligen Zeit schwer in Einklang zu bringen. Das hat Riolan viel
schärfer als viele andere gesehen und ausgesprochen. Wie sehr sogar noch

Harveys Anhänger mit Verständnisschwierigkeiten kämpften, zeigt z.B.
Thomas Bartholinus (1616-1680). Er gibt noch in seiner Anatomia refor-
matab von 1651 an, daß der feinere Teil des Blutes durch das Septum cordis
in die linke Kammer gelangt, der gröbere geht zur Reinigung durch die

Lungen. Er glaubt auch nach wie vor, daß die Rußteilchen des linken Herzens

über die Vena arteriosa und die Lunge ins Freie ausgeschieden werden.
Riolan war sicher der bedeutendste Leugner des Kreislaufs, ja er war auch
noch in seinem Irrtum bedeutend, aber wegen seiner schlechten Presse hat
sich die Nachwelt nur wenig mit ihm befaßt. Auch sind Riolans Argumente,
abgesehen vom historischen Aspekt, ein interessanter Beitrag zur Psychologie

des Irrtums. Wir wollen daher einigen von seinen Einwänden und

Begründungen nachgehen.
Die Quellen zu dem Streit zwischen Riolan und Schlegel sind vor allen

Dingen drei Publikationen6'7, nämlich zunächst Riolans I) Instauratio

magna, eine Ablehnung von Harveys Lehre in seinen Opuscula Anatomica
Nova, London 1649. Sie veranlaßte Schlegel zu seiner Angriffsschrift gegen
Riolan mit dem Titel De Sanguinis Motu Commentatio, in qua praecipue

4 Insbesondere des Nachweises der Kapillaren (Malpighi, 1661). Vgl. K. E. Rothschuh,
Die Entwicklung der Kreislauflehre im Anschluß an William Harvey, Klin. Wschr. 35

(1957) 605-12.
5 Thomas Bartholinus (1616—1680), Anatomia tertium ad sanguinis circulationem

reformata, Lugd. Batav. 1651.
6 Die erste kurze Ablehnung von Harveys Kreislauf findet sich in Riolans Encheiridium

anatomicum et pathologicum ad usum theatri anatomici adornatum, Parisiis 1648,

Lugd. Batav. 1649, S. 220.
7 Die beiden Hauptquellen sind im folgenden mit I und II zitiert: I. Joanne Riolano

Authore. Opuscula Anatomica Nova, quae nunc primum in lucem prodeunt. Instauratio

magna physicae et medicinae per novam doctrinam de motu circulario sanguinis in corde.

Accessere notae in J.Wallaei duas epistulas de circulatione sanguinis, Londini 1649;
II. Joannis Riolani Opuscula varia et nova in primis de motu sanguinis, ejusque circulatione

vera, ex doctrina Hippocratis, Parisiis 1652. Darin befindet sich die Abhandlung
Riolans, Defensio adversum inquisitionem Pauli Marquardi Siegeiii, Medici Hambur-
gensis, de sanguinis motu (S. 213-356).

73



PAULI MARQUARTI SLEGELII
Med. Hamburgenfis,

DE

SANGVINISMOTU
COMMENTATIO.

inqua
praccipueinjow. Riolani,V. C.

lcnccnuam inquiricur»

ad

ClarifT. Viros,
D. D.CHRISTOPH. SCHELHAM-

MERUM
Anatom. Chirurgiae, & Botanic.

P.P. inilluftri Salana,

D. D.GILIANUM GARTZIUM,
McdicumHamburgcnfcm,

Anatomicos exercitatiflfimos.

HAMBURGI,
Typ'is J acobi Rkbmnlinm, fumptu

Zach. Hercelii.Bibliob.Hamb,
A, C, cb. be L.

Abb. 1. Das Titelblatt der Streitschrift vom Jahre 1650, in der Paul M. Schlegel (Hamburg)

die Kreislauf lehre Hakveys gegen die Kritik von Jean Riolan jun. (Paris) verteidigte

74



**3

IOANNIS
RIOLANI.

A N TIQVIORIS
S CHOL JE MESI CJE
Paridenfii Decani nec-
non ProfefTorum Rcgio-
rum Decani Sc primarij
Regina Matris Regis Lv-
do vi ci XIII. Medici, ac
poftremi,,

^ FE NSJO,
^ufdfiier/kvlnqttißtitltem PamH MAT-

Sltgeltj, Adedict Htminr-
genßs, dt Sifgumi* met*.

T hi*

Abb. 2. Das Titelblatt der Schrift, mit der Jean Riolan jun. (Paris) im Jalire 1652 Schlegels

Angriff beantwortete. Sie ist ein Teil des Opuscula varia et nova von Riolan

in Joh. Riolani V. C. sententiam inquiritur (1650) (Abb. 1). Auf diesen

Angriff antwortete Riolan zwei Jahre später mit einer Abhandlung II)
Defensio adversus inquisitionem P. M. Siegeiii (Paris 1652) (Abb. 2). Wir
betrachten int folgenden diesen Meinungsstreit weniger von der Seite Schlegels

als vielmehr im Hinblick auf Riolans Gegenargumente, denn erst dann
wird man verstehen, warum auch neben ihm andere bedeutende Zeitgenossen

wie Caspar Hofmann (1572-1648) - übrigens ein Lehrer Schlegels -
weiterhin an der alten Galenschen Auffassung festgehalten haben8.

8 Vgl. dazu E.V. Ferrario, F.N.L. Poynter und K.J. Franklin, William Harveys
Debate with Caspar Hofmann on the Circulation of the Blood, J. Hist. Med. All. Sei. 15

(1960) 7-21.

75



2. Biographisches zu Schlegel und Riolan

Jean Riolan jun. (Abb. 3) wurde geboren zu Paris im Jahre 1580 als

Sohn des berühmten Anatomen und Arztes Jean Riolan sen. Er promovierte

1604 in Paris und wurde dort 1613 Professor für Anatomie und Ro-
tanik. Riolan jun. verfaßte eine große Zahl von Schriften zu allen möglichen
Fragen der Anatomie und Medizin, er beschrieb vor allen Dingen das Netz,
den Eau des Mesenteriums, des Dickdarms, die Samenkanälchen und war
Leibarzt Heinrichs IV. und Ludwigs XIII. Unter seinen bekannteren Werken

nennen wir das Encheiridium anatomicum et pathologicum (Paris 1648

und Leiden 1649), ferner die Opuscula anatomica nova (London 1649).
Riolan hat sich in weiteren Streitschriften gegen die neueren Entdeckungen
einiger Anatomen seiner Zeit, z.R. gegen Rartholinus, gegen Pecquet
und Walaeus gewandt9. Er starb 1657, einige Jahre nach Schlegel.

Paul Marquart Schlegel (Abb. 4) wurde 1605 in Hamburg geboren10,

begann 1626 sein Medizinstudium in Altdorf, unter anderem bei Caspar
Hofmann. Dann ging er 1627 zu Werner Rolfinck nach Wittenberg,
später Jena. Rolfinck, seinerseits ebenfalls ein Hamburger, hat seinen
Namen auch durch hervorragende anatomische Schriften und durch sein frühes
Eintreten für den Blutkreislauf bekannt gemacht. Schlegel befand sich ab

1631 sechs Jahre auf einer Peregrinatio bis 1638, zunächst durch Holland
und England. Er arbeitete dann zwei Jahre bei Riolan. Über Montpellier
und Lyon kam er nach Padua, wo er 1636 promovierte. Zurückgekehrt, hielt
er sich noch einmal (1638) vier Monate lang bei C. Hofmann auf. Im Jahre
1639 wurde er neben Rolfinck Professor der Anatomie, der Rotanik und
Chirurgie in Jena, 1640-41 wurde er Rektor der Universität. Auch war er
Leibarzt des Herzogs von Sachsen. Im Herbst 1642 verließ er Jena und
nahm eine Stelle als Stadtphysikus in Hamburg an. Seine Haupttätigkeit
bestand hier in der Sorge um das öffentliche Gesundheitswesen. Er errichtete

auch eine anatomische Lehranstalt für Chirurgen und führte eigene
Sektionen durch, gegen die sich mancherlei Widerspruch unter seinen

Mitbürgern erhob. Er starb 1653 an einer Seuche. Ob er die Antwortschrift von
Riolan (II) noch vor seinem Tode erhalten hat, ist unbekannt11.

9 Vgl. K. E. Rothschuh, Geschichte der Physiologie, Berlin/Heidelberg 1953.
10 Biographisches in Nikolaus Wilkens, Hamburgischer Ehrentempel, Hamburg 1770,

ferner in Giese/v. Hagen, Geschichte der medizinischen Fakultät Jena, Jena 1958.
11 Habvey bedankte sich bei Schlegel für die Verteidigungsschrift in einem freundlichen

und sachlich interessanten Brief vom 26. März 1651. Vgl. K.F. Franklin, William Harvey,

Englishman, London 1961, S. 116.

76



3. Die Argumente Riolans gegen die Harveysche Kreislauflehre

Da wir hier die Harveysche Kreislauflehre in ihrer Fassung vom Jahre
1628 als bekannt voraussetzen können, genügt es, die bedeutsamsten

Argumente Riolans gegen einige Hauptpunkte der Harvey-Schlegelschen
Lehre anzuführen12.

a) Anatomisch-physiologische Argumente gegen Harveys Kreislauflehre

Nach Harvey-Schlegel bringen die Arterien nährendes, im Herzen
aufgewärmtes und mit Spiritus angereichertes Blut zur Peripherie, dieses Blut
kehrt an Nahrung, Wärme und Spiritus verarmt über die Venen zum rechten
Herzen zurück. Riolan leugnet diesen großen Kreislauf; er läßt weder eine

Lungenpassage noch einen arteriovenösen Übertritt von Blut im Gewebe zu,
vertritt aber einen kurzen Kreislauf, der darin besteht, daß durch feine
Anastomosen zwischen der Aorta und der Vena cava etwas spirituelles Blut
über die Venen zum Herzen zurückkehrt (11/254, 259, 295). Sonst gelangt
in den Arterien belebendes warmes Blut tropfenweise zur Peripherie, wo
es verbraucht wird; die Venen transportieren tropfenweise ernährendes
Blut in die Gewebe, wo es ebenfalls verbraucht wird (Abb. 5).

Harveys Ermittlung des Schlagvolumens und der Schlagzahl am
eröffneten tierischen Herzen, seine Berechnung der zirkulierenden Blutmenge
und der Kreislaufzeit lehnt Riolan mit folgender Begründung ab:
Tierversuche entstellen die Wahrheit; denn am sterbenden Tier, also unter
nicht normalen Verhältnissen, strebt alles Blut zu seiner Quelle, dem Herzen,

zurück (11/249). Normalerweise wirft das Herz höchstens 1 bis 2 Tropfen

pro Schlag aus, denn mehr braucht es nicht für seine Ernährung und
die Erhaltung des Schlagvermögens (Vis pulsifica). Nimmt man nämlich
das Herz eines Tieres aus dem Körper heraus, so schlägt es mit dem wenigen
darin verbleibenden Blut noch eine ganze Zeit weiter. Größere Blutmengen
sind überflüssig. Daher ist anzunehmen, daß das arterielle Blut nur tropfenweise

über die Arterien verteilt wird, ja daß viele Schläge des Herzens ohne

Blutauswurf erfolgen. Wenn das stimmt, ist Harveys Berechnung fälsch

(H/326, 327). Falsch ist daher auch seine Auffassung, daß der arterielle

12 Mein Mitarbeiter Prieshof hat die Argumente von Schlegel denen von Riolan Punkt
für Punkt gegenübergestellt. Hier kam es mehr darauf an, zu zeigen, daß Riolan mit oft
guten Überlegungen gegen Schlegel bzw. Harvey argumentierte. Vgl. Joh. Dietr.
Prieshof, Der Streit um den Blutkreislauf zwischen Johannes Riolan und Paul Marquart
Schlegel uml 650, Inaug. Diss. Med. Münster (Westfalen) 1961, 51 Seiten, Maschinenschrift.

77



Vena

juQjlans

Vena

cava

Ernährung Belebung

nach RM.Schlegel
1650

nach J. Riolan
1652

Abb. 5. Versuch einer graphischen Darstellung der Kreislauflehre bei Schlegel (links) und
der Blutbewegungslehre von Riolan (rechts). Bei Harvey und Schlegel fließt das Blut
im Pfortadersystem und in den übrigen Venen stets zum Herzen, passiert die Lunge durch
angenommene Porositäten, verläßt die linke Kammer erwärmt und mit Spiritus Vitalis
«vitalisiert», dann gelangt es über die arteriellen Gefäße in die Peripherie. Dort passiert
es durch unbekannte Wege herüber zu den kleinen Venen und fließt zum Herzen zurück.
Nach Riolan gelangen aus dem Darm und über die Leber nur die feinsten Anteile des

Blutes in die Vena cava. Sie fließen hier zum größten Teil in Richtung zur Peripherie, wo
sie tropfenweise anlangen und verbraucht werden. Der kleinere Teil des Cavablutes fließt
zum Herzen, vornehmlich zur Erhaltung der Vis pulsifica. Seine feinsten Bestandteile treten
durch die Poren der Herzscheidewand in die linke Kammer hinüber, ein anderer Teil
gelangt zur Ernährung in die Lungen. Das in der linken Kammer erwärmte und mit Spiritus
angereicherte Blut fließt in den Arterien tropfenweise zur Peripherie, wo es zur Belebung
der Teile verbraucht wird. Ein ganz kleiner Teil des arteriellen Blutes geht im Rumpfgebiet
durch kleinste Verbindungen von der Aorta direkt in die Vena cava über (unten im rechten
Bild). In der Vena portae fließt der gröbere Anteil des Blutes in die Darmgefäße zur Ablage¬

rung peripherwärts ab



Puls durch die Aiifüllung der Arterien mit Blut entsteht, sie pulsieren aus

eigenem Vermögen (II/327). Handelt es sich aber nur um einige Tropfen
Blut bei jedem Herzschlag, so entfallen auch alle Bedenken gegen die

Septumpassage. Das Septum ist oben dünn, und es besitzt Spalten. Die
Nieren sind doch noch viel dichter als das Septum, und trotzdem fließt der
Harn hindurch (H/283). Eine Passage durch die Lungen ist also überflüssig.
Nur unter den widernatürlichen Verhältnissen des Tierversuchs ist das

anders (H/221,229). Warum soll auch soviel Blut durch die Lungen fließen
Es würde nur die Atmung erschweren (H/272), und das Blut würde sich zu
sehr abkühlen, bevor es in der linken Kammer wieder erwärmt wird (H/284).
Schließlich bestünde Gefahr, daß dauernd, besonders bei jedem Hustenstoß,

Blut aus den Porositäten zwischen den Lungengefäßen und den

Atemwegen heraustreten würde, durch die normalerweise die Unreinigkeiten des

Blutes (als Schleim) abgegeben werden (H/275, 279). Da sich ferner die

Bewegungen des Herzens und die Atembewegungen nicht gleichzeitig
vollziehen, so kann man sich einen Blutdurchfluß durch die Lungen im Sinne

Harveys gar nicht vorstellen. (H/277), das Blut müßte sich während der

Ausatmung jeweils anstauen (II/276ff.). Auch findet man bei Sektionen die

Lungen meist blutleer (H/274). Bei Stichverletzungen der Lungen fließt
trotz starker Verletzungen durchaus nicht alles Blut heraus (H/288). Wenn
Harvey-Schlegel meinen, daß die Vielheit gleichzeitiger Vorgänge im engen
Gefäßrohr der Vena arteriosa unglaubwürdig sei (Luft zum Herzen, Ruß
und belebendes Blut zur Lunge), so hält Riolan das nicht für problematisch
(H/288), da es sich nur um wenige Tropfen, nicht aber um ein größeres
Blutvolumen mit hoher Geschwindigkeit handelt. Die schnelle Blutströmung,

welche die Harveyaner annehmen, ist überhaupt sinnlos, denn je
schneller das Blut fließt, desto weniger hat es Zeit, die Ernährung, Belebung
und Erwärmung der Peripherie zu vollziehen. Auch würde dadurch die

Absonderung der Spiritus animales im Gehirn gefährdet (11/330). Ja das

Blut würde seine Wärme nur ungenügend abgeben können und viel zu heiß
werden (1/58). Warum soll überhaupt das venöse Blut zum Herzen zurückfließen

Cui bono Schon Hippokrates lehrte die nährende Aufgabe der
Venen; diese und die Organe ziehen die nährende Materie an sich (H/309).
Bei der Sektion einer Schwangeren wird das offenkundig, denn hier ziehen
dreimal dickere Venen als normalerweise zum Uterus und doch wohl zur
Ernährung des Fötus (H/300).

Wenn Harvey und Schlegel aus Tierversuchen schließen (H/306), das

Blut fließe in der Vena portae zur Leber und weiter herzwärts, so irren sie

79



wieder aus dem schon erwähnten Grunde. Warum sollte auch das Blut der
Yena portae zum Herzen fließen? Sie führt dickes unreines, an «Küchenabfällen»

reiches Blut, das in die Bauchorgane fließt. Nur die reinsten
Bestandteile werden in der Leber ausgesondert und gehen in die Yena cava
über (11/307), um dann teils zentralwärts zum Herzen, teils peripherwärts
zu den Gliedern zu fließen. Nur in den Jugularvenen fließt überschüssiges
Blut vom Gehirn abwärts; denn das Gehirn als kühles Organ braucht zur
Erzeugung der Spiritus animales vornehmlich das spirituelle Blut der
Arterien. Dieses darf aber nicht zu schnell fließen, denn eine zu heftige
Blutströmung im Gehirn würde u.U. die gebildeten Spiritus animales mitreißen
(H/329, 330); daher ist der Abfluß des überschüssigen Blutes über die

Jugularvenen (II/316, 318) notwendig.

b) Klinische Argumente Riolans gegen die Kreislauflehre

Wenn so viel Blut so schnell durch die Gefäße fließt, wie die Kreislaufanhänger

meinen, dann würde eine Stauung und Stockung von Blut in
kranken Organen unmöglich sein (11/334), doch ist das eine alltägliche
Erfahrungstatsache. Schlegel scheint sich zu wenig praktisch zu betätigen,
wenn er das übersieht (H/311, 312). Wie sollte sich ferner vier Tage lang das

unreine Menstrualokit ansammeln, bevor es in der Regelblutung abgegeben
wird (11/329) Wie soll die Milch in der Brustdrüse aus dem Blut abgesondert

werden, wenn das nährende Blut dort nicht verweilen kann (11/329)
Jeder Arzt kennt die Gefährlichkeit eines Rückflusses von Hämorrhoidal-
blut; das soll aber nach der Kreislauflehre in den Venen dauernd passieren
(11/32 Die Indikationen zur Blutausleerung verlieren weitgehend ihren
Sinn, denn was soll eine derivatio am Orte der Blutanhäufung und
Entzündung, wenn das Angesammelte sogleich ersetzt wird? Was soll dann
noch eine revulsio, also ein Abziehen von Blut durch Aderlaß an entfernter
Stelle, z.B. bei Plethora des Gehirns am Fuß (1/59) Wenn die Kreislauflehre

stimmt, dann müßte auch eine Krankheitsmaterie, z.B. das Luesgift,
sofort in den ganzen Körper verteilt werden. Warum läßt aber der Ausbruch
der Krankheit so lange auf sich warten (1/121) Wir geben ferner Medikamente

für ganz bestimmte Organe. Wie sollten sie dort verbleiben und
wirken, wenn der Kreislauf sie sogleich wieder entführt (11/342) Wie soll

man den häufigen Befund der Polypen (Gerinnsel) im rechten Herzen
verstehen, wenn nicht dadurch, daß das Septum eine unreine Materie vor dem

Ubergang in die linke Kammer bewahrt hat (11/285). Uberhaupt sind die

ganzen Lehren der Neuerer der praktischen Medizin verderblich. «Wenn

80



die Leber nicht primärer Teil, nicht Sitz der facultas naturalis, nicht Bildner
des Blutes ist nicht die Galle des Pfortaderblutes ausscheidet, dann

hängen von ihr nicht mehr jene der Leber zugewiesenen Krankheiten ab
wie Retention des Chylus, ungenügende Blutbildung, Diarrhoea hepatica,
Cachexia, Atrophia, Hydrops. Bei der Behandlung dieser Leiden wäre nicht
mehr auf die Leber Rücksicht zu nehmen, keine darauf zielenden Mittel
anzuwenden, Leberkrankheiten wären nicht für die Corruption der
Blutmasse verantwortlich zu machen. Augenscheinlich hat also Hippokrates
halluziniert, als er die Gesundheit und Integrität der Organe einer gesunden
Leber zuschrieb» (1/177). Die Blutbildung in der Leber leugnen, heißt
«totam medicinam pertubare et confundere» (1/120).

4. Beurteilung und Analyse der Argumente des Riolan gegen
die Kreislauflehre

Man wird sich nach dieser Aufzählung nicht des Eindrucks erwehren
können, daß die Argumente Riolans gegen die Kreislauflehre auf die Ärzte
seiner Zeit erheblichen Eindruck machen mußten. Er übersieht die

Konsequenzen von Harveys Lehre wohl wie kaum ein anderer und versuchte, die
Lehren der großen Meister Aristoteles, Hippokrates und Galen und
damit die alte überlieferte Heilkunde zu retten. Ja, er versteigt sich zu dem
Satz: «Imo nihil novi sub sole hodie reperitur» (Praefatio 1/4).

Der schwerwiegendste Fehler des Riolan war die Ablehnung des

Tierversuches für die Aufklärung der menschlichen Physiologie. Gewiß hatte
er recht, wenn er sagte, daß bei den Tieren in der Körperhaltung, der Lage
und dem Bau des Herzens und anderer Organe sowie der Fellbedeckung
des Körpers andere Verhältnisse vorhegen (11/345, 346), aber er ging darin
zu weit, wenn er sagte: «Ista experimenta sunt mihi valde suspecta» (1/93).

Riolans zweiter Hauptfehler aber ist seine dauernde Frage «cui bono ?»

Er fragt zunächst stets nach dem Nutzen eines Organs, eines Vorgangs,
und zwar stets innerhalb des alten Systems der Physiologie von Galen. Was
dazu nicht paßt, wird nicht anerkannt. So hatte Harvey recht, als er in
seinem zweiten Brief an Riolan (1649)13 sagte: «Es ist unsere erste Pflicht

13 Der zweite Brief Harveys an Riolan (1649) ist wohl das kühnste und revolutionierend-
ste, was Harvey je schrieb. Er bezeichnet die Spiritus als refugium der Unwissenheit,
versucht ihre Nichtexistenz experimentell (Eröffnen einer Arterie unter Wasser) zu
beweisen, verlegt die Herkunft der Körperwärme in das Blut, widerlegt experimentell
die vis pulsifica der Arterien, entwickelt eine Pathologie des Kreislaufs, usw. Dieser
Aufsatz bringt ihm Riolans Urteü ein: Harvey ridiculus (1/135), audax (1/136).

6 81



zu fragen, ob ein Ding ist oder nicht ist, bevor man fragt, wozu es da ist.»
Wer aber hatte damals schon jene unvoreingenommene, induktive Art des

Vorgehens wie Harvey ?14 Riolans Grundhaltung ist philosophisch-deduktivsystematisch;

er bezweifelt nicht die Richtigkeit der überlieferten Prinzipien

und Ausgangssatzungen; er beurteilt das Neue vorwiegend logisch,
ob es sich mit den alten Satzungen verträgt, nicht aber empirisch-induktiv
als Phänomen. Harvey und Schlegel durchdenken die kausalen dynamischen
Ursache-Wirkungs-Zusammenhänge, die sich aus den neuen Befunden für
die Auffassung der Organfunktionen ergeben, Riolan durchdenkt die
logischen Konsequenzen der neuen Lehren für die alte Medizin. So stehen Harvey
und Riolan einander gegenüber als Vertreter der alten und der neuen Zeit,
Harvey als Sensualist, Riolan als theoretischer Systematiker.

Versuchen wir abschließend die Irrtümer Riolans unter die möglichen
Arten des Irrtums in den Erfahrungswissenschaften einzuordnen: Wenn
Wissenschaft in diesem Sinne die systematische Übertragung von
verifizierten Erfahrungssachverhalten auf Urteile und Aussagen darstellt, dann

gibt es zwei große Gruppen von Fehlern bzw. Irrtümern: 1. solche bei der

Ermittlung der Erfahrungssachverhalte durch Beobachtung und Experiment

und 2. solche bei der Beurteilung und Generalisierung der Sachverhalte.

Riolan war unfähig zu einer unvoreingenommenen Beobachtung.
Seine Vorurteile gestatteten ihm weder eine unbefangene Zuwendung zum
Beobachtbaren, noch ließen sie ihm die Grenzen von Beobachtung und
theoretischer Interpretation sichtbar werden. Es waren sogar dreierlei Arten
der Urteils-Voreingenommenheit, die ihn hinderten, die neue Kreislauflehre

anzuerkennen, nämlich erstens ein autoritatives Vorurteil durch
seinen Galenismus, zweitens ein systematisches Vorurteil, gebildet durch die

Logik des von ihm vertretenen Gesamtsystems der Physiologie und
Heilkunde und drittens ein affektives Vorurteil, erwachsen aus verletzter Eitelkeit

und persönlicher Abneigung. Trotzdem sollte man es aufgeben, seinen

Widerstand gegen die Kreislauflehre nur als Ausfluß von Niedertracht und
Dummheit zu bewerten. Man wird damit weder der historischen Situation
noch dem Range Riolans gerecht.

14 Harvey steht dem Lockeschen Sensualismus nahe: In seinem zweiten Brief an Riolan
1649 heißt es: «Denique hoc est, quod enarrare & patefacere, per observationes & expe-
rimenta conabar, non ex causis & principis probabilibus demonstrare, sed, per sensum &
experientiam, confirmatam reddere, anatomico more, tamquam majori authoritate, volui»
(nach Bibl. Anatomica, von D.LeClerc und I. Jac. Mangetus, Tom. II, Genevae 1685,
S. 77).

82



Rousseau et Bufl'on

Par Jean Stabobinski *

Rousseau, dans le Discours de I'Inegalite, et surtout dans les notes de ce

texte, a emprunte tres ouvertement ä YHistoire Naturelle. Sur toutes les

questions de science, c'est l'autorite de Buffon que le Discours allegue
constamment, avec une admiration qui ne craint pas de s'avouer: «Des mon
premier pas je m'appuie avec confiance sur une de ces autorites respectables

pour les philosophes, parce qu'elles viennent d'une raison solide et sublime,
qu'eux seuls savent trouver et sentir.»1

Assurement, tout parait dissemblable ä premiere vue, si l'on entreprend
de comparer l'intention qui anime l'ceuvre de Rousseau et le dessein descrip-
tif de Buffon. Rousseau, c'est l'esprit revolte qui se manifeste par le refus,

par la negativite; quand il parle de la nature, c'est pour l'opposer ä la so-

ciete policee de son temps: la notion de nature est une arme critique contre
les valeurs admises par la societe. Buffon, au contraire, pose la nature sans

l'opposer dramatiquement ä la culture. II sait que l'art humain altere la

nature, fait «degenerer» les animaux, mais il y voit une confirmation des

pouvoirs souverains de la raison. II dirige son regard vers un monde infini-
ment varie, dont la diversite ne sera pas rebelle ä la patience de l'obser-
vateur. L'univers offre un spectacle satisfaisant: point de faille ni de conflit.
Pour vaste qu'il soit, le reel se laisse decrire; l'intelligence saura discerner
les nuances et les gradations ä travers lesquelles l'echelle des etres se deve-

loppe des mineraux jusqu'ä l'homme; autour de la figure preponderante de

l'homme raisonnable, le langage deploiera avec ordre et clarte un inventaire
complet de la richesse du monde visible. Les temperaments, les oeuvres sont

trop differents pour qu'on ait juge opportun de confronter, sur le fond, la

pensee de Jean-Jacques et celle de Buffon. La täche en vaut cependant la
peine2, car Rousseau n'a pas seulement cherche dans YHistoire Naturelle

*Dr.-Markus-Guggenheim-Vortrag, gehalten an der Tagung der Schweizerischen
Naturforschenden Gesellschaft in der Sektion für Geschichte der Medizin und der
Naturwissenschaften, Sitten, den 31. August 1963.

1 J.-J. Rousseau, (Euvres completes, edition Hachette 1865, t. I, p. 127 (orthographe
modernisee).

2 II faut savoir gre ä Jean Morel (Recherches sur les sources du Discours de l'Inegalite,
Annales Jean-Jacques Rousseau, V, 1909, p. 119-98), et surtout M. Otis Fellows
(Buffon and Rousseau: Aspects of relationship, PMLA, juin 1960, p. 184—96) d'avoir
indique les points de rencontre les plus importants.

83



tout un arsenal de faits et de preuves ä l'appui de ses propres theories (sur
l'importance du toucher, sur la longevite du cheval, sur la duree de la vie,
sur l'alimentation, sur renimaillottement, etc...); il y a trouve une image
de l'homme ou, si l'on prefere, une anthropologic philosophique, qu'il a pu
accepter en grande partie et qu'il a contredite en quelques points impor-
tants. L'essentiel est lä, et c'est dans leurs vues sur la condition humaine
qu'il faut comparer Rousseau et BufFon, pour relever les ressemhlances et
les divergences.

II est impossible de s'y meprendre. Des la premiere phrase de la preface,
une note nous avertit que Rousseau a sous les yeux VHistoire Naturelle de

1'Homme. On lit chez Rousseau: «La plus utile et la moins avancee de toutes
les connaissances humaines me parait celle de l'homme.»3 Et il nous ren-
voie ä un assez long passage de BufFon: «Quelqu'interet que nous ayons ä

nous connaitre nous-memes, je ne sais si nous ne connaissons pas mieux
tout ce qui n'est pas nous...»4 Le citoyen de Geneve, au moment ou il
entreprend «l'etude historique de la morale», est heureux de trouver un
repondant en la personne du grand naturaliste; tous deux constatent que
la science de l'homme fait encore defaut dans le Systeme des connaissances

exactes. Bien que BufFon s'arrete au seuil des problemes de la vie sociale,
VHistoire Naturelle de l'Homme constitue pour Rousseau un precedent
particulierement precieux. II y trouve en efFet une etude naturaliste de la
condition humaine, d'oü, par precaution de methode, toute consideration
theologique est exclue; de plus, le long chapitre sur les «Varietes dans l'es-

pece humaine» elargit singulierement l'horizon et invite ä interpreter
historiquement la cause des differences physiques actuellement constatees:
«Tout concourt... ä prouver que le genre humain n'est pas compose d'es-

peces essentiellement diff'erentes entre elles, qu'au contraire il n'y a eu

originairement qu'une seule espece d'hommes qui s'etant multipliee et
repandue sur toute la surface de la terre, a subi difFerents changements par
l'influence du climat, par la difference de la nourriture, par celle de la ma-
niere de vivre, par les maladies epidemiques, et aussi par le melange varie
ä l'infini des individus plus ou moins ressemblants.»5 Voilä qui ne pouvait
manquer d'etre releve par un esprit desireux de prouver que le Systeme
social des Europeens civilises n'est ni le seul, ni le meilleur et qu'il est le

3 J.-J. Rousseau, (Euvres completes, Hachette, 1865, 1.1, p. 78.
4 Ibid., cf. Buffon, (Euvres completes, edition Flourens, Paris, Gamier, s.d., t. II, p. 1.
s Buffon, (Euvres completes, edition Flourens, Paris, Gamier, s. d., t. II, p. 221 (toutes

les citations de Buffon renvoient ä la meme edition).

84



produit d'une histoire corruptrice. Quand Rousseau parle de la difficulte

que nous eprouvons ä demeler l'originaire et le factice, il aura ete precede
et guide par Buffon: «L'homme sauvage est, de tous les animaux le plus
singulier, le moins connu et le plus difficile ä decrire. Mais nous distinguons
si peu ce que la Nature seule nous a donne de ce que l'education, l'art et

l'exemple nous ont communique, ou nous le confondons si bien, qu'il ne
serait pas etonnant que nous meconnussions totalement au portrait d'un

sauvage, s'il nous etait presente avec les vraies couleurs et les seuls traits
naturels qui doivent en faire le caractere.

«Un sauvage absolument sauvage... (serait) un spectacle curieux pour
le philosophe, il pourrait en observant son sauvage evaluer au juste la force
des appetits de la Nature, il y verrait l'äme ä decouvert, il en distinguerait
tous les mouvements naturels, et peut-etre y reconnaitrait-il plus de

douceur, de tranquillite et de calme dans la sienne, peut-etre verrait-il claire-
ment que la vertu appartient ä l'homme sauvage plus qu'ä l'homme civilise,
et que le vice n'a pris naissance que dans la societe.»0

C'est la, en raccourci, la definition de l'homme de la nature selon Rousseau

(qui substituerait toutefois l'idee de bonte ä celle de vertu). Avec de tels

precedents et avec pareille caution, comment ne pas aller hardiment de

l'avant Rousseau a pu trouver dans l'impudeur scientifique de Buffon
un encouragement ä l'audace, de meme que les hypotheses de la Theorie
de la Terre l'encourageaient ä recourir ä son tour aux «raisonnements hypo-
thetiques et conditionnels... semblables ä ceux que font tous les jours nos
pbysiciens sur la formation du monde.»7 Buffon proteste de son respect
pour l'autorite des faits, mais il a passe, ä juste titre, comme Rousseau,

pour un homme ä hypotheses. Iis ont du faire face aux memes reproches, et
souvent ils ont ete critiques conjointement. On lit en effet,"en aoüt 1756,

sous la plume de Formey: «M. Rousseau est assez dans son genre ce que
M. de Buffon est dans le sien; il manie les hommes comme ce philosophe
manie la Nature et l'Univers; il fait des hypotheses sur la Societe comme
l'Academicien en fait sur les Globes de l'Univers et l'origine des Plane-
tes.»8

II ne faut toutefois pas se laisser egarer par les affirmations de Formey.
S'il y a une analogie entre la methode de Rousseau et celle de Buffon, cette

6 Buffon, t. II, p. 200 f.
7 Rousseau, CEuvres completes, edition Hachette, t. I, p. 83.
8 Bibliotheque impartiale, pour les mois de Juillet et Aoüt 1756, t. XIV, premiere partie,

Göttingue/Leyde 1756, p. 62.

85



ressemblance reside moins dans le recours ä l'hypothese que dans le parti
qu'ils prennent l'un et l'autre de commencer par definir exhaustivement
une forme elementaire d'existence, afin de mieux apercevoir, par contraste,
ce qui releve d'une faculte superieure ou d'un developpement ulterieur.
Dans le Discours sur la Nature des Animaux, conformement ä un dualisme
herite de Descartes et peut-etre maintenu pour la commodite de l'expose,
BufFon se propose de decrire au plus juste les operations dont est capable
la matiere organisee, par la seule vertu des lois mecaniques de la nature.
On sait que, pour BufFon comme pour Descartes, la vie ne comporte aucun
privilege particulier: «Le vivant et l'anime, au lieu d'etre un degre meta-
pbysique des etres, est une propriete physique de la matiere.»9 La grande
frontiere metaphysique intervient entre la mecanique materielle du corps
vivant et l'activite de l'äme raisonnable. Cette frontiere passe en nous,
puisque nous sommes tout ensemble corps et esprit, matiere animee et
substance pensante. Nous ne connaitrons avec certitude ce qui fait l'huma-
nite de l'homme qu'ä la condition de savoir ou s'arretent les pouvoirs lies
ä son animalite. D'oü l'utilite d'une etude attentive de tout ce qui releve
du sens intime materiel: «Voyons ce que ce sens interieur materiel peut
produire: lorsque nous aurons fixe l'etendue de la sphere de son activite,
tout ce qui n'y sera pas compris dependra necessairement du sens spirituel:
l'äme fera tout ce que ce sens materiel ne peut faire. Si nous etablissons des

limites certaines entre ces deux puissances, nous reconnaitrons clairement
ce qui appartient ä chacune; nous distinguerons clairement ce que les

animaux ont de commun avec nous, et ce que nous avons au-dessus d'eux.»10
Qu'observerons-nous Que l'bomme seul est capable de juger, c'est-a-dire
de comparer; qu'il est seul capable de prevoir et de se souvenir. Et, tandis

que dans leurs activites les plus ingenieuses les animaux obeissent immuable-
ment ä leur instinct, repetant les memes actions sans etre capables de les

modifier, l'homme possede un pouvoir de perfectionnement et de progres
qui n'appartient qu'ä lui seul: «Si [les animaux] etaient doues de la
puissance de reflechir, meme au plus petit degre, ils seraient capables de quelque
espece de progres, ils acquerraient plus d'industrie. Iis n'inventent rien, ils
ne perfectionnent rien, ils ne reflechissent par consequent sur rien, ils ne
font jamais que les memes cboses de la meme fa§on.»u II n'y a rien en tout

8 Buffon, t. I, p. 434.
10 Buffon, t. II, p. 327f.
11 Buffon, t. II, p. 7.

86



ceci qui ne se retrouve dans le second Discours ou dans la Profession de Foi.
Non certes que Rousseau ait tout emprunte ä Buffon, mais la oil Rousseau

ne doit rien ä Buffon, l'on constate que tous deux puissent aux memes
sources et se rattachent au meme cartesianisme modifie par Locke. Cer-

taines nuances toutefois meritent d'etre relevees, car elles ne sont pas sans

consequence: pour Buffon, la spiritualite de l'homme reside dans son enten-
dement; pour Rousseau, elle consiste essentiellement dans la liberte. Quoi
qu'il en soit, quand Rousseau affirme que la perfectibilite est l'apanage de

rhomme, il trouve des lecteurs que la lecture de Buffon a suffisamment
avertis pour que ce neologisme ne les surprenne pas.

Buffon n'est pas ouvertement transformiste; s'il admet une certaine
evolution, c'est sous la forme de la degenerescence, et dans un cadre res-

treint, ä l'interieur de certaines especes que la domestication modifie. Dans

l'important chapitre sur VAne, Buffon a souleve l'hypothese d'une grande
famille des etres vivants oil les especes surgiraient les unes ä partir des

autres; mais cette hypothese est rejetee, et Buffon (par prudence peut-etre)
s'en tient ä une image de la nature oü les especes coexistent de toute eternite
les unes ä cote des autres. Les gradations, les nuances qu'il aperQoit partout
ne decoulent done pas les unes des autres selon un ordre causal et successif;
elles sont toutes simultanees, et l'immense collectivite du monde vivant
n'est pas entrainee par le devenir. De surcroit, entre le plus perfectionne des

animaux et l'homme, il voit s'interrompre la continuite graduelle et insensible

qui unissait toutes les especes: on ne passe de l'animal a l'homme que
par un saut qualitatif brusque. Qu'il y ait la une satisfaction donnee aux
autorites religieuses, c'est probable, et il n'est pas impossible que Buffon
ait voulu se proteger contre le renouvellement des attaques qu'avait pro-
voquees sa Theorie de la Terre. Rousseau, plus sincerement sans doute,
affirme aussi cette frontiere metaphysique: l'animal n'est «qu'une machine
ingenieuse»,12 tandis que l'homme est doue de liberte. Seulement Rousseau
situera cette frontiere plus bas dans l'echelle des etres connus. En adver-
saire du materialisme, il recommit une radicale difference d'essence entre
le singe et l'homme, par quoi il s'oppose aux idees hardies de La Mettrie ;

toutefois la question se pose pour lui de savoir si l'ourang-outang et le

mandrille sont effectivement des singes. Dans le doute, il prefere trancher

par la negative: ce ne sont peut-etre pas des animaux, mais des hommes tout
ä fait primitifs, comparables aux «satyres» des anciens et aux «hommes

12 Rousseau, CEuvres completes, edition Hachette, t. I, p. 89.

87



sylvestres» des savants de la Renaissance. Rousseau n'est pas le seul en son

temps ä elargir ainsi les limites de l'humanite. Linne, lui aussi, rangeait
dans le genre humain certains anthropoides, auxquels il donnait le nom
specifique d,homo nocturnus.

Accueillant dans le genre humain des creatures si differentes de l'homme
civilise, Rousseau fait intervenir un ecart considerable entre l'homme pri-
mitif et l'Europeen police. Cet eeart, il faut l'expliquer par une histoire
qui altere et transforme sinon la nature meme de l'homme, du moins sa

«constitution». L'homme devient alors un exemple particulierement
eloquent du transformisme restreint dont Buffbn avait si bien decrit les etapes
pour les especes animales modifiees par l'art humain et qu'il n'avait pas
hesite ä attribuer aussi ä l'espece humaine. Les phrases initiales de VEmile
etablissent une complete analogie entre les transformations que l'homme
s'impose a lui-meme et Celles qu'il fait subir ä des especes naturelles telles

que le chien et le cheval. Buffon, dans les Epoques de la Nature, insistera
ä son tour sur la simultaneity des actions que l'homme exerce sur la nature
et sur lui-meme; il y verra un developpement hcureux; la connaissance ra-
tionnelle, les techniques qui en decoulent, eduquent et corrigent la nature
pour le bien de l'humanite, permettant ainsi ä l'homme de se perfection-
ner. Nous sommes loin du regret de Rousseau: «Tout degenere entre les

mains de l'homme.» L'histoire n'apparait pas ä Buffon comme un risque
mortel, mais comme la succession des etapes ä travers lesquelles l'homme
prend possession de la plenitude de ses pouvoirs en disposant souverainement
de toutes les richesses du monde naturel. La civilisation, pour Buffon, est
l'epanouissement normal de l'humanite de l'homme. L'entendement, l'in-
telligence, la societe ne sont pas, selon lui, des acquisitions historiques, mais
des proprietes essentielles de l'homme: elles appartiennent dejä au sauvage.
II n'y aura done pas, pour Buffon, d'opposition frappante entre l'etat de

nature et l'etat de civilisation. Chez Rousseau, en revanche, l'ecart entre
ces deux etats est presque aussi considerable qu'entre l'homme et l'animal.
C'est pourquoi il s'autorise ä modifier 1'analyse differentielle par laquelle
Buffon reservait au sens spirituel tout ce qui ne pouvait etre explique par
les operations du «sens interieur materiel». La methode de Rousseau dans
le second Discours consistera ä definir exhaustivement l'homme de la nature,
au physique et au moral, de fagon a rendre plus nettement evidentes les

acquisitions historiques, les adjonctions factices, les pouvoirs surnumeraires
qui sont les produits de notre propre activite. La methode de Rousseau est
celle de Buffon, sauf que la confrontation principale s'etablit entre l'homme

88



d'aujourd'hui et l'homme d'un passe immemorial (entre deux moments
extremes de revolution humaine) et non plus entre l'entendement et l'ani-
malite. «II est necessaire d'avoir des notions justes» de l'etat originaire de

1'homme, «pour bien juger de notre etat present.»13 L'une des differences

majeures apparait ici: Buffon s'efforce de distinguer, hors de toute consideration

temporelle, les operations qui appartiennent ä la sphere du corps et
Celles qui sont du ressort de la raison. Rousseau, pour sa part, tenant pour
acquise la distinction de l'homme et de l'animal, du corps et de l'äme, ne
fait plus intervenir un ecart metaphysique, mais un ecart historique entre
les termes qu'il confronte: il oppose ä l'homme moderne l'image d'un homme

qui appartient au passe le plus profond. Ainsi s'introduit une tension historique

que Buffon ne pressentait pas.
Toute la premiere partie du Discours de l'Inegalite s'applique ä depeindre

un etre qui n'a encore exerce ses facultes ni pour vaincre les obstacles exte-
rieurs ni pour se transformer lui-meme. Ceci constate, on saura mieux
reconnaitre, en nous, ce qui appartient ä la nature et ce qui est «l'homme
de l'homme». Entre ce qu'etait l'homme de la nature et ce que nous sommes
devenus, un drame s'est joue, dont la consequence se perpetue dans nos
conflits interieurs.

II vaut la peine de le remarquer: Rousseau, reprenant la methode de

Buffon pour s'en servir ä sa guise, n'oublie rien de ce que Buffon a dit de la
condition animale. Seulement Rousseau reporte sur l'homme de la nature
le bonheur physique que Buffon attribue ä l'animal. II n'y a lä, ä premiere
vue, aucune contradiction. Selon Buffon, tout ce que possede la bete,
l'homme le possede aussi; et, dans la premiere enfance ou dans l'etat d'im-
becilite, il ne possede guere que les facultes animales. L'homme sauvage,
selon Rousseau, goüte la plenitude sans exercer les pouvoirs de

l'entendement, dont Buffon faisait le caractere specifique et obligatoire de l'äme
humaine. Le sauvage de Rousseau sera completement homme en 1'absence

de toute activite intellectuelle ou technique. Le seul caractere qui le distingue

de l'animal est sa liberte: encore reste-t-elle sans emploi, puisque l'homme

n'est engage dans aucune activite pratique. L'on pourra done dire que
Rousseau, pour peindre l'homme de la nature, animalise et «desintellectuali-
se» l'homme qu'avait decrit Buffon; l'on constatera en revanche qu'il
humanise et spiritualise un certain nombre de sentiments que Buffon releguait
dans le domaine obscur du «sens interieur materiel».

13 Rousseau, CEuvres completes, edition Hachette, t. I, p. 79.

89



Comment l'homme, selon Buffon, prend-t-il conscience de son existence
L'homme se sent exister d'autant plus qu'il ajoute, par la memoire, le
souvenir de son existence passee au sentiment de son existence actuelle: «La
conscience de son existence, ce sentiment interieur qui constitue le moi,
est compose chez nous de la sensation de notre existence actuelle et du
souvenir de notre existence passee. Ce souvenir est une sensation tout aussi

presente que la premiere, eile nous occupe meme quelquefois plus fortement
et nous affecte plus puissamment que les sensations actuelles; et comme ces

deux especes de sensations sont difierentes et que notre äme a la faculte
de les comparer et d'en former des idees, notre conscience d'existence est

d'autant plus certaine et d'autant plus etendue, que nous nous representons
plus souvent et en plus grand nombre les choses passees... II est evident que
plus on a d'idees, plus on est sür de son existence; que plus on a d'esprit,
plus on existe; qu'enfin c'est par la puissance de reflechir qu'a notre äme,
et par cette seule puissance, que nous sommes certains de nos existences

passees et que nous voyons nos existences futures.»14
Au contraire de ce qu'affirme Buffon, l'homme de la nature (et Jean-

Jacques lui-meme) n'ont pas besoin d'idees pour sentir fortement leur
existence; au contraire, ils la sentent d'autant mieux qu'ils ignorent ou
qu'ils font taire l'activite de la reflexion: «Son äme, que rien n'agite, se

livre au seul sentiment de son existence actuelle, sans idee de l'avenir,
quelque prochain qu'il puisse etre.»15 L'existence actuelle, la seule

existence momentanee, c'est aussi ce que l'animal percjoit de lui-meme, et c'est
du meme coup aux yeux de Buffon, ce qui rend cette forme de conscience
de soi imparfaite et bornee, en regard de la connaissance plus complete que
l'homme prend de son existence: «[Les animaux] ont... la conscience de

leur existence actuelle, mais ils n'ont pas celle de leur existence passee... La
puissance de reflechir ayant ete refusee aux animaux, il est done certain qu'ils
ne peuvent former d'idees et que par consequent leur conscience est moins

sure et moins etendue que la notre; car ils ne peuvent avoir aucune idee
du temps, aucune connaissance du passe, aucune notion de l'avenir; leur
conscience d'existence est simple; elle depend uniquement des sensations

qui les affectent actuellement et consiste dans le sentiment interieur que
ces sensations produisent... Ils ne savent point qu'ils existent, mais ils le

14 Buffon, t. II, p. 336f.
15 Rousseau, (Euvres completes, edition Hachette, t. I, p. 91.

90



sentent.»16 Or tout se passe, pour Rousseau, comme si la privation du
savoir et de la prevoyance etait un veritable privilege.

Par une singuliere consequence, Buffon compare « cette conscience d'exis-
tence dans les animaux» ä «l'etat oü nous nous trouvons lorsque nous
sommes fortement occupes d'un objet, ou violemment agites par une
passion qui ne nous permet de faire aucune reflexion sur nous-memes. On ex-
prime l'idee de cet etat en disant qu'on est hors de soi, et l'on est en eflet
hors de soi des que l'on n'est occupe que des sensations actuelles»17. La
veritable interiorite, ou du moins la possession de soi, est liee pour Buffon
ä l'exercice de l'entendement, ä la memoire active et volontaire qui nous
rattache au passe; elle implique egalement la prevision du futur. Pour
Rousseau, bien au contraire, c'est le retour actif sur le passe et c'est surtout
le souci de l'avenir, la prevoyance, qui nous arrachent ä nous-memes et
nous font vivre hors de nous: la reflexion, qui compare les objets, qui con-
fronte les moments divers de notre experience, nous invite aussi a nous

opposer aux autres et ä nous chercher dans les regards des autres. Elle nous
aliene. Par consequent, Rousseau aflirme: «Le sauvage vit en lui-meme;
l'homme sociable, toujours hors de lui, ne sait vivre que dans l'opinion des

autres, et c'est, pour ainsi dire, de leur seul jugement qu'il tire le sentiment
de sa propre existence.»18 Si vivre dans le sentiment de l'existence actuelle

equivaut ä vivre en soi-meme, l'homme de la nature selon Rousseau realise

spontanement un ideal d'independance que l'homme civilise ne peut attein-
dre qu'au terme d'un long effort philosopbique: « [L'homme de la nature]
ne veut que vivre et rester oisif, et l'ataraxie meme du Stoicien n'approche
pas de sa profonde indifference pour tout autre objet.»19 Les effets nefastes
de la passion, des lors, n'apparaissent plus comme la turbulence de notre
animalite (these soutenue par Buffon), mais comme les consequences d'une
reflexion malbeureuse qui convoite des satisfactions sans nul rapport avec
les besoins naturels de l'individu. Rousseau, peut de la sorte, reprendre ä

son compte les fameuses considerations de Buffon, sur l'amour: «II n'y a

que le physique de cette passion qui soit bon; ...malgre ce qu'en peuvent
dire les gens epris, le moral n'en vaut rien. Qu'est-ce en effet que le moral
de l'amour? la vanite...»20 Rousseau reportera done sur Yhomme de la

16 Buffon, t. II, p. 336-8.
17 Buffon, t. II, p. 338.
18 Rousseau, CEuvres completes, edition Hachette, t. I, p. 126.
19 Rousseau, CEuvres completes, edition Hachette, t. I, p. 125
20 Buffon, t. II, p. 352.

91



nature l'eloge lyrique que Buffon adressait ä l'equilibre heureux du desir
animal: «Les animaux ne sont point sujets ä toutes ces miseres; ils ne
cherchent pas des plaisirs ou il ne peut y en avoir: guides par le sentiment
seul, ils ne se trompent jamais dans leur choix; leurs desirs sont toujours
proportionnes ä la puissance de jouir, ils sentent autant qu'ils jouissent, et
ne jouissent qu'autant qu'ils sentent. L'homme, au contraire, en voulant
inventer des plaisirs, n'a fait que gäter la nature; en voulant se forcer sur
le sentiment, il ne fait qu'abuser de son etre, et creuser dans son cceur un
vide que rien ensuite n'est capable de remplir.»21

Constatons que le Systeme de Rousseau, en l'occurrence, s'harmonise
mieux avec cette page de Buffon que ne le fait, chez Buffon, le dualisme de

facade. Car n'y a-t-il pas une contradiction ä affirmer que seul le physique
de l'amour est bon et, ä quelques pages de distance, que 1 e principe spirituel
en nous est une lumiere pure accompagnee par «le calme et la serenite»,
tandis que le principe materiel « est une fausse lueur qui ne brille que par la

tempete et dans l'obscurite, un torrent impetueux qui roule et entraine
ä sa suite les passions et les erreurs»?22 Rousseau, faisant de la reflexion
une puissance ambigue qui perfectionne l'homme en l'alienant, peut laisser
ä l'animalite de l'homme toute son innocence; il attribuera la responsabilite
du mal ä «l'entendement en delire».23 Les descriptions du malheur de

l'homme police que nous trouvons dans le Discours sur la Nature des

Animaux ne s'accordent guere avec l'orgueil satisfait que Buffon, dans le reste
de son ceuvre, manifeste toutes les fois qu'il evoque la domination de

l'homme sur la nature; elles illustrent mieux le pessimisme historique de

Rousseau que l'optimisme rationaliste de Buffon. II est plus coherent, en
effet, d'attribuer le malheur de l'homme aux qualites specifiques de l'huma-
nite que d'incriminer, sans en analyser l'origine, «le dereglement de notre
sens interieur materiel».24 En deplagant seulement la cause du mal, Rousseau

peut tout reprendre des pages vehementes de Buffon: «Dans l'homme,
le plaisir et la douleur physique ne sont que la moindre partie de ses peines
et de ses plaisirs: son imagination, qui travaille continuellement, fait tout,
ou plutot ne fait rien que pour son malheur; car eile ne presente ä l'äme

que des fantomes vains ou des images exagerees... Nous nous preparons
done des peines toutes les fois que nous cherchons des plaisirs. Nous sommes

21 Ibid.
22 Buffon, t. II, p. 346.
23 Rousseau, CEuvres completes, edition Hachette, t. I, p. 79.
24 Buffon, t. II, p. 335.

92



malheureux des que nous desirons d'etre plus heureux... II y a dans le

physique infiniment plus de bien que de mal: ce n'est pas la realite, c'est
la chimere qu'il nous faut craindre; ce n'est ni la douleur du corps, ni les

maladies, ni la mort, mais l'agitation de Fame, les passions et l'ennui qui
sont ä redouter... Nous cherchons ä nous detruire en cherchant ä forcer la
nature, nous ne savons pas trop ce qui nous convient ou ce qui nous est
nuisible; nous ne distinguons pas bien les effets de telle ou telle nourriture;
nous dedaignons les aliments simples, et nous leur preferons des mets
composes, parce que nous avons corrompu notre goüt, et que d'un sens de plaisir
nous avons fait un Organe de debauche qui n'est flatte que de ce qui l'irrite.» 25

Ce que Jean-Jacques ne repetera pas, c'est l'expbcation donnee par
Buffon: «Notre äme ne nous a ete donnee que pour connaitre, nous ne
voudrions l'employer qu'ä sentir.»26 S'il y a dans le physique, comme l'a
dit Buffon, infiniment plus de bien que de mal, comment le mal viendrait-il
de notre desir de sentir, c'est-ä-dire de nous confiner dans le physique Le

projet d'une morale sensitive prouve bien que pour Rousseau la vie heureuse
se congoit comme une immersion ou une reintegration dans un univers
sensible, prealablement agence et amenage par une reflexion raisonnable qui
aura su reconnaitre l'empire du sensible. Buffon pose une contradiction
que Rousseau tend ä resoudre dialectiquement en faisant de la reflexion,
d'abord, le trouble-fete et l'instigatrice du mal, mais ä un Stade ulterieur,
quand l'entendement devient raison eclairee, un pouvoir de reconciliation.

L'idee de l'unite qui importe tant ä Rousseau se trouve pourtant nette-
ment affirmee dans Buffon, qui ecrit: «L'homme sage est sans doute l'etre
le plus heureux de la nature, il j oint aux plaisirs du corps, qui lui sont com-
muns avec les animaux, les joies de l'esprit, qui n'appartiennent qu'ä lui:
il a deux moyens d'etre heureux qui s'aident et se fortifient mutuellement.» 27

Rousseau lui aussi voit l'homme divise, mais ne se contente pas de procla-
mer la necessite d'une hegemonie de la raison: la sagesse, c'est-ä-dire l'unite
retrouvee, n'est realisable qu'au terme d'un long effort, ou la raison se

conquiert et se transforme en s'efforgant de conserver intacte (ou de sauver
du moins par le souvenir) l'image d'une nature et d'une quietude perdues,
qui seront restaurees sur le plan superieur de la vie morale et de la vie
sociale.

25 Buffon, t. II, p. 332-5.
28 Buffon, t. II, p. 333.
27 Buffon, t. II, p. 334.

93



Buffon a repondu ä Rousseau avant d'avoir connu VEmile. Dans le pre-
ambule qui precede YHistoire Naturelle des Carnassiers (1758), il refutera
les hypotheses de Rousseau sur l'homme de la nature. En quoi il ne sera que
fidele ä lui-meme: dans le Discours sur la Nature des Animaux, il avait dejä
affirme que «l'homme n'est homme queparce qu'ila susereunir ä l'homme»,
et «que tout a concouru ä rendre l'homme sociable».28 II y avait ajoute les

arguments traditionnels sur la necessite d'une societe rudimentaire (la fa-
mille) pour que le nouveau-ne survive jusqu'au moment de l'independance.
Or Rousseau s'etait applique ä refuter ces arguments, empruntant parfois
ä Buffon des observations favorables ä l'hypothese d'une dispersion
complete des individus primitifs. Repliquant dans le preambule des Animaux
Carnassiers, Buffon refuse ä nouveau le postulat de la solitude de l'homme
naturel, et, d'autre part, jette le doute sur la vision evolutive de l'histoire
humaine: «Nous avons sous les yeux, non l'etat ideal, mais l'etat reel de
la nature. Le sauvage habitant des deserts est-il un animal tranquille
est-il un homme heureux car nous ne supposerons pas avec un philosophe,
l'un des plus fiers censeurs de notre humanite, qu'il y a une plus grande
distance de l'homme en pure nature au sauvage, que du sauvage ä nous;
que les ages qui se sont ecoules avant l'invention de l'art de la parole ont
ete bien plus longs que les siecles qu'il a fallu pour perfectionner les signes
et les langues, parce qu'il me parait que, lorsqu'on veut raisonner sur des

faits, il faut eloigner les suppositions et se faire une loi de n'y remonter
qu'apres avoir epuise tout ce que la nature nous offre...29»

Buffon se rabat prudemment sur les faits aujourd'hui constatables. Alors
qu'il n'avait pas hesite ä remonter par hypothese dans le passe physique
du globe terrestre, il repugne ä basarder la meme demarche conjecturale en
ce qui concerne le debut de l'espece humaine. La resistance d'un Buffon,
mieux que tout autre document, donne parfaitement la mesure de l'audace
et de la nouveaute du Discours de l'Inegalite.

28 Buffon, t. II, p. 359.
29 Buffon, t. II, p. 556 sq.

94


	Jean Riolan jun. (1580-1657) im Streit mit Paul Marquart Schlegel (1605-1653) um die Blutbewegungslehre Harveys : ein Beitrag zur Geschichte und Psychologie des wissenschaftlichen Irrtums

