Zeitschrift: Gesnerus : Swiss Journal of the history of medicine and sciences
Herausgeber: Swiss Society of the History of Medicine and Sciences

Band: 21 (1964)
Heft: 1-2
Artikel: Jean Riolan jun. (1580-1657) im Streit mit Paul Marquart Schlegel

(1605-1653) um die Blutbewegungslehre Harveys : ein Beitrag zur
Geschichte und Psychologie des wissenschaftlichen Irrtums

Autor: Rothschuh, K.E.
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-520537

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-520537
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Aus dem Institut
fiir Geschichte der Medizin an der Universitdt Miinster (Westfalen)

Jean Riolan jun. (1580-1657)
im Streit mit Paul Marquart Schlegel (1605-1653)

um die Blutbewegungslehre Harveys

Ein Beitrag zur Geschichte und Psychologie
des wissenschaftlichen Irrtums

Von K.E. RorascauH, Minster (Westfalen)

1. Einleitung und Fragestellung

Wie die Weltgeschichte, so kennt auch die Wissenschaftsgeschichte Sieger
und Besiegte. Den ersteren flicht sie Lorbeerkriinze, den Unterlegenen bleibt
der Spott der Nachwelt. So ging es auch mit WirLiam HARVEY und dem
Pariser Anatomen JEAN Riovran, Sie sind im Schwarz-Weil}-Kontrast?! in
die Geschichte eingegangen. Denn nur ein storrischer Esel konnte, so meint
man, so hartnéckig den Blutkreislauf leugnen. OLE WorM? schreibt an
TroMAS BARTHOLINUS am 16. Juni 1654 iiber Riolan: «Er gilt zwar als
gebildet und ist wegen seiner anatomischen Arbeiten geschitzt. Bis heute
aber konnten weder Sitten, noch Musen, noch hofischer Dienst, noch der
Zahn der Zeit ihn weich machen. Man mul} annehmen, er habe seine Kinder-
stube bei alten Vetteln gehabt, denen die Streitsucht ein Vergniigen be-
reitet, die sich in zinkischen Ausfillen iiberbieten und den guten Ruf an-
derer in den Dreck zu ziehen versuchen.»?® Nun war weder Riolan alleine
gehissig, noch lag alle Wahrheit bei seinen Gegnern. Das zeigt u.a. eine
nihere Betrachtung der beiden Streitschriften, die in der Sache der Kreis-
lauflehre zwischen PAuL MARQUART SCHLEGEL (1605-1653) in Hamburg
und JEAN Rioran (fils) (1580-1657) in Paris 1650 bzw. 1652 gewechselt

worden sind. Darin zeigt sich Schlegel nicht viel weniger aggressiv als Rio-

1 Man vergleiche z.B. F. GARRISON, An Introduction to the History of Medicine, 4. ed.,
Philadelphia 1929, S. 248, *““pedantic Riolan”, *“tympanitic Philistine”.

2 OLE WorMm (1588-1654), Schiiler von PLATER, BAURIN, FaBRICIUS und RI0LAN sen.,
spiter Professor der Medizinischen Fakultit in Kopenhagen.

8 Zit. nach B.J. GorrLIEB, Die Gelehrtenrepublik der Harvey-Zeit. Zeugnisse und Briefe
an und um WiLriam HARvEY (1642-1656), Ann. Univ. Saraviensis. Med. 8 (1960) 13-36.

72



Abb. 3. Portriit des JEAN RIOLAN jun. (1580-1657).
Stich aus dem Jahre 1626 von MicHEL LASNE
(aus R.N. WEGNER, Das Anatomenbildnis . ..)



Abb. 4. Portriit des PAUL MARQUART SCHLEGEL (1605-1653).
Gemiilde eines unbekannten Kiinstlers, im Besitz der Staats-
und Universitétsbibliothek Hamburg



lan, und, rein sachlich gesehen, sind Schlegels Argumente weniger originell
als diejenigen von Riolan. Harveys Lehre war zu jener Zeit eben doch nur
erst eine vorziigliche Theorie; sie ermangelte noch des letzten Beweis-
stiickes * und war mit gewissen drztlichen Erfahrungen und Gepflogenheiten
der damaligen Zeit schwer in Einklang zu bringen. Das hat Riolan viel
schiirfer als viele andere gesehen und ausgesprochen. Wie sehr sogar noch
Harveys Anhidnger mit Verstidndnisschwierigkeiten kdmpften, zeigt z.B.
TroMAS BArRTHOLINUS (1616-1680). Er gibt noch in seiner Anatomia refor-
mata® von 1651 an, daf} der feinere Teil des Blutes durch das Septum cordis
in die linke Kammer gelangt, der grobere geht zur Reinigung durch die
Lungen. Er glaubt auch nach wie vor, dal die Rultcilchen des linken Her-
zens iiber die Vena arteriosa und die Lunge ins Freie ausgeschieden werden.
Riolan war sicher der bedeutendste Leugner des Kreislaufs, ja er war auch
noch in seinem Irrtum bedeutend, aber wegen seiner schlechten Presse hat
sich die Nachwelt nur wenig mit ihm befafit. Auch sind Riolans Argumente,
abgesehen vom historischen Aspekt, ein interessanter Beitrag zur Psycho-
logie des Irrtums. Wir wollen daher einigen von seinen Einwinden und
Begriindungen nachgehen.

Die Quellen zu dem Streit zwischen R1oLAN und ScHLEGEL sind vor allen
Dingen drei Publikationen®7?, ndmlich zunichst Riolans (= I) Instauratio
magna, eine Ablehnung von Harveys Lehre in seinen Opuscule Anatomica
Nova, London 1649. Sie veranla3te Schlegel zu seiner Angriffsschrift gegen
Riolan mit dem Titel De Sanguinis Motu Commentatio, in qua praecipue

4 Insbesondere des Nachweises der Kapillaren (Marpical, 1661). Vgl. K. E. RoTHScHUH,
Die Entwicklung der Kreislauflehre im Anschlufl an William Harvey, Klin. Wschr. 35
(1957) 605-12.

5 THomas BartHOLINUS (1616-1680), Anatomia ... tertium ad sanguinis circulationem
reformata, Lugd. Batav. 1651,

8 Die erste kurze Ablehnung von Harveys Kreislauf findet sich in Riolans Encheiridium
anatomicum et pathologicum ... ad usum theatri anatomici adornatum, Parisiis 1648,
Lugd. Batav. 1649, S. 220.

? Die beiden Hauptquellen sind im folgenden mit I und II zitiert: I. Joanne Riolano
Authore. Opuscula Anatomica Nova, quae nunc primum in lucem prodeunt. Instauratio
magna physicae et medicinae per novam doctrinam de motu circulario sanguinis in corde.
Accessere notae in J. Wallaei duas epistulas de circulatione sanguinis, Londini 1649;
I1. Joannis Riolani Opuscula varia et nova in primis de motu sanguinis, ejusque circula-
tione vera, ex doctrina Hippocratis, Parisiis 1652. Darin befindet sich die Abhandlung
Riovrans, Defensio adversum inquisitionem Pauli Marquardi Slegelii, Medici Hambur-
gensis, de sanguinis motu (S. 213-356).

73



PAULI MARQUARTI SLEGELIL
Med, Hamburgenfis,

SANGVINISMOTU
COMMENTATIO,

inqua
pr:x:opucm]ou RIOLANIV C.
f{encentiam inquiricur,

ad
Clarifl: Viros,

D. D.CHRISTOPH. SCHELHAM-
MERUM

Anatom, Chirurgiz, & Botanic,
P.P. inilluftri Salana,

| | &
D. D.GILIANUM GARTZIUM,

Medicum Hamburgenfem,

Anatomicos exercitatiflimos,

HAMBURGI,

Typie Jacort Reprnving fumptu

Zach. Herceli,Bibliob, Hamb.
A, C,.ch Io¢ L.

Abb. 1. Das Titelblatt der Streitschrift vom Jahre 1650, in der PAuL M. ScHLEGEL (Ham-
burg) die Kreislauflehre HARVEYS gegen die Kritik von JEAN R10LAN jun. (Paris) verteidigte

74



2y
JOANNIS

RIOLANL

ANTIQVIORIS
ScHoLs MEDICE
Parifienfis Decani , nec-
non Profefforum Regio-
rum Decani , & primarij
Reginz Matris Regis Lv-
»+» povict X1l Medici, ac

Tngnifitiowem Pauli Mar-
Wards Slegely, Medics Hambwr-
genfis s de Sanguinss mos.

’ T i

Abb. 2. Das Titelblatt der Schrift, mit der JEAN R10LAN jun. (Paris) im Jahre 1652 ScHLE-
GELS Angriff beantwortete. Sie ist ein Teil des Opuscula varia et nove ... von RIOLAN

in Joh. Riolani V. C. sententiam inquiritur (1650) (Abb. 1). Auf diesen An-
griff antwortete Riolan zwei Jahre spiter mit einer Abhandlung (= II)
Defensio adversus inquisitionem P. M. Slegelit (Paris 1652) (Abb. 2). Wir
betrachten im folgenden diesen Meinungsstreit weniger von der Seite Schle-
gels als vielmehr im Hinblick auf Riolans Gegenargumente, denn erst dann
wird man verstehen, warum auch neben ihm andere bedeutende Zeitge-
nossen wie (AsPAR HoFMANN (1572-1648) — tibrigens ein Lehrer Schlegels —
weiterhin an der alten Galenschen Auffassung festgehalten haben?.

8 Vgl. dazu E.V. FErrarIo, F.N.L. PoynNTER und K.J. FRANKLIN, William Harveys
Debate with Caspar Hofmann on the Circulation of the Blood, J. Hist. Med. All. Sci. 15
(1960) 7-21.

5



2. Biographisches zu Schlegel und Riolan

JEAN R10LAN jun. (Abb. 3) wurde geboren zu Paris im Jahre 1580 als
Sohn des berithmten Anatomen und Arztes JEAN RioLAN sen. Er promo-
vierte 1604 in Paris und wurde dort 1613 Professor fiir Anatomie und Bo-
tanik. Riolan jun. verfafite eine grofle Zahl von Schriften zu allen méglichen
Fragen der Anatomie und Medizin, er beschrieb vor allen Dingen das Netz,
den Bau des Mesenteriums, des Dickdarms, die Samenkanélchen und war
Leibarzt Heinrichs IV. und Ludwigs XIII. Unter seinen bekannteren Wer-
ken nennen wir das Encheiridium anatomicum et pathologicum (Paris 1648
und Leiden 1649), ferner die Opuscula anatomica nova (London 1649).
Riolan hat sich in weiteren Streitschriften gegen die neueren Entdeckungen
einiger Anatomen seiner Zeit, z.B. gegen BARTHOLINUS, gegen PECQUET
und WALAEUs gewandt®. Er starb 1657, einige Jahre nach Schlegel.

PauL MARQUART SCHLEGEL (Abb. 4) wurde 1605 in Hamburg geboren?,
begann 1626 sein Medizinstudium in Altdorf, unter anderem bei Caspar
Hofmann. Dann ging er 1627 zu WERNER RoLFINCK nach Wittenberg,
spater Jena. Rolfinck, seinerseits ebenfalls ein Hamburger, hat seinen Na-
men auch durch hervorragende anatomische Schriften und durch sein frithes
Eintreten fiir den Blutkreislauf bekannt gemacht. Schlegel befand sich ab
1631 sechs Jahre auf einer Peregrinatio bis 1638, zunichst durch Holland
und England. Er arbeitete dann zwei Jahre bei Riolan. Uber Montpellier
und Lyon kam er nach Padua, wo er 1636 promovierte. Zuriickgekehrt, hielt
er sich noch einmal (1638) vier Monate lang bei C.Hofmann auf. Im Jahre
1639 wurde er neben Rolfinck Professor der Anatomie, der Botanik und
Chirurgie in Jena, 1640-41 wurde er Rektor der Universitidt. Auch war er
Leibarzt des Herzogs von Sachsen. Im Herbst 1642 verlieB er Jena und
nahm eine Stelle als Stadtphysikus in Hamburg an. Seine Haupttitigkeit
bestand hier in der Sorge um das 6ffentliche Gesundheitswesen. Er errich-
tete auch eine anatomische Lehranstalt fiir Chirurgen und fithrte eigene
Sektionen durch, gegen die sich mancherlei Widerspruch unter seinen Mit-
biirgern erhob. Er starb 1653 an einer Seuche. Ob er die Antwortschrift von
Riolan (IT) noch vor seinem Tode erhalten hat, ist unbekannt1?.

® Vgl. K.E. RorascHUH, Geschichte der Physiologie, Berlin/Heidelberg 1953.

10 Biographisches in Nikoraus WILKENS, Hamburgischer LEhrentempel, Hamburg 1770,
ferner in GIESE/v. HAGEN, Geschichte der medizinischen Fakultit Jena, Jena 1958.

11 HArvVEY bedankte sich bei ScHLEGEL fiir die Verteidigungsschrift in einem freundlichen
und sachlich interessanten Brief vom 26. Mirz 1651. Vgl. K. F. FranxLIN, William Har-
vey, Englishman, London 1961, S. 116.

76



3. Die Argumente Riolans gegen die Harveysche Kreislauflehre

Da wir hier die Harveysche Kreislauflehre in ihrer Fassung vom Jahre
1628 als bekannt voraussetzen kénnen, geniigt es, die bedeutsamsten Ar-
gumente Riolans gegen einige Hauptpunkte der Harvey-Schlegelschen
Lehre anzufiithren 12,

a) Anatomisch-physiologische Argumente gegen Harveys Kreislauflehre

Nach Harvey-Schlegel bringen die Arterien nihrendes, im Herzen aufge-
wirmtes und mit Spiritus angereichertes Blut zur Peripherie, dieses Blut
kehrt an Nahrung, Wirme und Spiritus verarmt aiber die Venen zum rechten
Herzen zuriick. Riolan leugnet diesen groflen Kreislauf; er 1it weder eine
Lungenpassage noch einen arteriovendsen Ubertritt von Blut im Gewebe zu,
vertritt aber einen kurzen Kreislauf, der darin besteht, dafl durch feine
Anastomosen zwischen der Aorta und der Vena cava etwas spirituelles Blut
itber die Venen zum Herzen zuriickkehrt (11/254, 259, 295). Sonst gelangt
in den Arterien belebendes warmes Blut tropfenweise zur Peripherie, wo
es verbraucht wird; die Venen transportieren tropfenweise ernihrendes
Blut in die Gewebe, wo es ebenfalls verbraucht wird (Abb. 5).

Harveys Ermittlung des Schlagvolumens und der Schlagzahl am eroff-
neten tierischen Herzen, seine Berechnung der zirkulierenden Blutmenge
und der Kreislaufzeit lehnt Riolan mit folgender Begriindung ab: Tier-
versuche entstellen die Wahrheit; denn am sterbenden Tier, also unter
nicht normalen Verhiltnissen, strebt alles Blut zu seiner Quelle, dem Her-
zen, zuriick (I1I/249). Normalerweise wirft das Herz hochstens 1 bis 2 Trop-
fen pro Schlag aus, denn mehr braucht es nicht fiir seine Erndhrung und
die Erhaltung des Schlagvermégens (Vis pulsifica). Nimmt man nimlich
das Herz eines Tieres aus dem Kérper heraus, so schldgt es mit dem wenigen
darin verbleibenden Blut noch eine ganze Zeit weiter. Groflere Blutmengen
sind iiberfliissig. Daher ist anzunehmen, dall das arterielle Blut nur tropfen-
weise iiber die Arterien verteilt wird, ja daf} viele Schlige des Herzens ohne
Blutauswurf erfolgen. Wenn das stimmt, ist Harveys Berechnung falsch
(II/326, 327). Falsch ist daher auch seine Auffassung, dal} der arterielle

12 Mein Mitarbeiter PRiESHOF hat die Argumente von SCHLEGEL denen von Rioraw Punkt
fiir Punkt gegeniibergestellt. Hier kam es mehr darauf an, zu zeigen, dal} Riolan mit oft
guten Uberlegungen gegen SCHLEGEL bzw. HARVEY argumentierte. Vgl. JoH. DIETR.
PriesHov, Der Streit um den Blutkreislauf zwischen Johannes Riolan und Paul Marquart
Schlegel um 1650, Inaug. Diss. Med. Miinster (Westfalen) 1961, 51 Seiten, Maschinenschrift.

17



Vena A.corotis Yena A.carotis
Jjugularis Jjugularis
Aorta vena Aorta
veon cava
cave A.coeligca
A coelloca erndhrend
Yenenblut belebendes
[ t
belebendes Arterienblu
und
ernghrendes
Arterienblut
" Grissere
der Ca
Porositdten
ErnGhrung Belebung
nach P M. Schlegel nach J.Riolan

1650 1652

Abb. 5. Versuch einer graphischen Darstellung der Kreislauflehre bei SCHLEGEL (links) und
der Blutbewegungslehre von R10LAN (rechts). Bei HARVEY und ScCHLEGEL flieft das Blut
im Pfortadersystem und in den iibrigen Venen stets zum Herzen, passiert die Lunge durch
angenommene Porosititen, verlifit die linke Kammer erwirmt und mit Spiritus vitalis
«vitalisiert», dann gelangt es iiber die arteriellen Gefille in die Peripherie. Dort passiert
es durch unbekannte Wege heriiber zu den kleinen Venen und flieBt zum Herzen zuriick.
Nach Rioran gelangen aus dem Darm und tiber die Leber nur die feinsten Anteile des
Blutes in die Vena cava. Sie flielen hier zum grofiten Teil in Richtung zur Peripherie, wo
sie tropfenweise anlangen und verbraucht werden. Der kleinere Teil des Cavablutes fliet
zum Herzen, vornehmlich zur Erhaltung der Vis pulsifica. Seine feinsten Bestandteile treten
durch die Poren der Herzscheidewand in die linke Kammer hiniiber, ein anderer Teil ge-
langt zur Ernibrung in die Lungen. Das in der linken Kammer erwéirmte und mit Spiritus
angereicherte Blut flieBt in den Arterien tropfenweise zur Peripherie, wo es zur Belebung
der Teile verbraucht wird. Ein ganz kleiner Teil des arteriellen Blutes geht im Rumpfgebiet
durch kleinste Verbindungen von der Aorta direkt in die Vena cava iiber (unten im rechten
Bild). In der Vena portae flie3t der grébere Anteil des Blutes in die Darmgefiile zur Ablage-
rung peripherwiirts ab |



Puls durch die Anfiullung der Arterien mit Blut entsteht, sie pulsieren aus
eigenem Vermogen (1I/327). Handelt es sich aber nur um einige Tropfen
Blut bei jedem Herzschlag, so entfallen auch alle Bedenken gegen die
Septumpassage. Das Septum ist oben diinn, und es besitzt Spalten. Die
Nieren sind doch noch viel dichter als das Septum, und trotzdem fliefit der
Harn hindurch (I1/283). Eine Passage durch die Lungen ist also iiberflissig.
Nur unter den widernatiirlichen Verhiltnissen des Tierversuchs ist das
anders (I1/221,229). Warum soll auch soviel Blut durch die Lungen flieen ?
Es wiirde nur die Atmung erschweren (II/272), und das Blut wiirde sich zu
sehr abkiihlen, bevor es in der linken Kammer wieder erwérmt wird (11/284).
Schlieilich bestinde Gefahr, dall dauernd, besonders bei jedem Husten-
stof}, Blut aus den Porositéiten zwischen den LungengefiBen und den Atem-
wegen heraustreten wiirde, durch die normalerweise die Unreinigkeiten des
Blutes (als Schleim) abgegeben werden (11/275, 279). Da sich ferner die
Bewegungen des Herzens und die Atembewegungen nicht gleichzeitig voll-
ziehen, so kann man sich einen Blutdurchflufi durch die Lungen im Sinne
Harveys gar nicht vorstellen (II/277), das Blut miifite sich wihrend der
Ausatmung jeweils anstauen (II/2761f.). Auch findet man bei Sektionen die
Lungen meist blutleer (I1/274). Bei Stichverletzungen der Lungen flieB3t
trotz starker Verletzungen durchaus nicht alles Blut heraus (11/288). Wenn
Harvey-Schlegel meinen, daBl die Vielheit gleichzeitiger Vorginge im engen
Gefidllrohr der Vena arteriosa unglaubwiirdig sei (Luft zum Herzen, Rufl
und belebendes Blut zur Lunge), so hilt Riolan das nicht fiir problematisch
(II/288), da es sich nur um wenige Tropfen, nicht aber um ein gréfieres
Blutvolumen mit hoher Geschwindigkeit handelt. Die schnelle Blutstro-
mung, welche die Harveyaner annehmen, ist iiberhaupt sinnlos, denn je
schneller das Blut flieBt, desto weniger hat es Zeit, die Erndhrung, Belebung
und Erwirmung der Peripherie zu vollziehen. Auch wiirde dadurch die
Absonderung der Spiritus animales im Gehirn gefihrdet (I1/330). Ja das
Blut wiirde seine Wirme nur ungeniigend abgeben kénnen und viel zu heif3
werden (I/58). Warum soll iiberhaupt das vendse Blut zum Herzen zuriick-
flieBen ? Cui bono ? Schon Hippokrates lehrte die nihrende Aufgabe der
Venen; diese und die Organe ziehen die nihrende Materie an sich (11/309).
Bei der Sektion einer Schwangeren wird das offenkundig, denn hier zichen
dreimal dickere Venen als normalerweise zum Uterus und doch wohl zur
Erndhrung des Fotus (11/300).

Wenn Harvey und Schlegel aus Tierversuchen schlieien (I1/306), das

Blut flieBe in der Vena portae zur Leber und weiter herzwiirts, so irren sie

79



~ wieder aus dem schon erwihnten Grunde. Warum sollte auch das Blut der
Vena portae zum Herzen flieBen ? Sie fithrt dickes unreines, an « Kiichen-
abféllen» reiches Blut, das in die Bauchorgane flieft. Nur die reinsten Be-
standteile werden in der Leber ausgesondert und gehen in die Vena cava
iber (II/307), um dann teils zentralwirts zum Herzen, teils peripherwiirts
zu den Gliedern zu flieBen. Nur in den Jugularvenen flieBt iiberschiissiges
Blut vom Gehirn abwirts; denn das Gehirn als kithles Organ braucht zur
Erzeugung der Spiritus animales vornehmlich das spirituelle Blut der Ar-
terien. Dieses darf aber nicht zu schnell flieen, denn eine zu heftige Blut-
stromung im Gehirn wiirde u. U. die gebildeten Spiritus animales mitreiflen
(I1/329, 330); daher ist der Abflull des uberschu551gen Blutes iiber die
Jugularvenen (I1/316, 318) notwendig.

b) Klinische Argumente Riolans gegen die Kreislauflehre

Wenn so viel Blut so schnell durch die GefidBle flieBt, wie die Kreislauf-
anhédnger meinen, dann wiirde eine Stauung und Stockung von Blut in
kranken Organen unmoglich sein (I1/334), doch ist das eine alltiigliche
Erfahrungstatsache. Schlegel scheint sich zu wenig praktisch zu betitigen,
wenn er das iibersieht (I1/311, 312). Wie sollte sich ferner vier Tage lang das
unreine Menstrualilut ansammeln, bevor es in der Regelblutung abgegeben
wird (I1/329) ? Wie soll die Milch in der Brustdriise aus dem Blut abgeson-
dert werden, wenn das nihrende Blut dort nicht verweilen kann (11/329) ?
Jeder Arzt kennt die Gefdhrlichkeit eines Riickflusses von Hédmorrhoidal-
blut; das soll aber nach der Kreislauflehre in den Venen dauernd passieren
(I1/32 ). Die Indikationen zur Blutausleerung verlieren weitgehend ihren
Sinn, denn was soll eine derivatio am Orte der Blutanhidufung und Ent-
ziindung, wenn das Angesammelte sogleich ersetzt wird ? Was soll dann
noch eine revulsio, also ein Abziehen von Blut durch Aderlal} an entfernter
Stelle, z.B. bei Plethora des Gehirns am Fuf} (I/59) ? Wenn die Kreislauf-
lehre stimmt, dann miifite auch eine Krankheitsmaterie, z. B. das Luesgift,
sofort in den ganzen Korper verteilt werden. Warum liaf3t aber der Ausbruch
der Krankheit so lange auf sich warten (I/121) ? Wir geben ferner Medika-
mente fiir ganz bestimmte Organe. Wie sollten sie dort verbleiben und
wirken, wenn der Kreislauf sie sogleich wieder entfithrt (I1/342) ? Wie soll
man den hiufigen Befund der Polypen (Gerinnsel) im rechten Herzen ver-
stehen, wenn nicht dadurch, dafi das Septum eine unreine Materie vor dem
Ubergang in die linke Kammer bewahrt hat (11/285). Uberhaupt sind die
ganzen Lehren der Neuerer der praktischen Medizin verderblich. « Wenn

80



die Leber nicht primérer Teil, nicht Sitz der facultas naturalis, nicht Bildner
des Blutes ist ..., nicht die Galle des Pfortaderblutes ausscheidet, dann
héngen von ihr nicht mehr jene der Leber zugewiesenen Krankheiten ab
wie Retention des Chylus, ungeniigende Blutbildung, Diarrhoea hepatica,
Cachexia, Atrophia, Hydrops. Bei der Behandlung dieser Leiden wire nicht
mehr auf die Leber Riicksicht zu nehmen, keine darauf zielenden Mittel
anzuwenden, Leberkrankheiten wiren nicht fiir die Corruption der Blut-
‘masse verantwortlich zu machen. Augenscheinlich hat also HIPPOKRATES
halluziniert, als er die Gesundheit und Integritit der Organe einer gesunden
Leber zuschrieb» (I/177). Die Blutbildung in der Leber leugnen, heiit

«totam medicinam pertubare et confundere» (I/120).

4. Beurteilung und Analyse der Argumente des Riolan gegen
die Kreislauflehre

Man wird sich nach dieser Aufzihlung nicht des Eindrucks erwehren
kénnen, dafl die Argumente Riolans gegen die Kreislauflehre auf die Arzte
seiner Zeit erheblichen Eindruck machen mufiten. Er iibersieht die Konse-
quenzen von Harveys Lehre wohl wie kaum ein anderer und versuchte, die
Lehren der groflen Meister ARISTOTELES, HIPPOKRATES und GALEN und
damit die alte tiberlieferte Heilkunde zu retten. Ja, er versteigt sich zu dem
Satz: «Imo nihil novi sub sole hodie reperitur» (Praefatio 1/4).

Der schwerwiegendste Fehler des Riolan war die Ablehnung des Tier-
versuches fiir die Aufklirung der menschlichen Physiologie. Gewil} hatte
er recht, wenn er sagte, dal} bei den Tieren in der Kérperhaltung, der Lage
und dem Bau des Herzens und anderer Organe sowie der Fellbedeckung
des Korpers andere Verhiltnisse vorliegen (1I/345, 346), aber er ging darin
zu weit, wenn er sagte: «Ista experimenta sunt mihi valde suspecta» (I/93).

Riolans zweiter Hauptfehler aber ist seine dauernde Frage «cui bono ?»
Er fragt zunichst stets nach dem Nutzen eines Organs, eines Vorgangs,
und zwar stets innerhalb des alten Systems der Physiologie von Galen. Was
dazu nicht paBit, wird nicht anerkannt. So hatte Harvey recht, als er in
seinem zweiten Brief an Riolan (1649)'3 sagte: «Es ist unsere erste Pflicht

13 Der zweite Brief HARVEYS an R10LAN (1649) ist wohl das kiithnste und revolutionierend-
ste, was HARVEY je schrieb. Er bezeichnet die Spiritus als refugium der Unwissenheit,
versucht ihre Nichtexistenz experimentell (Eréffnen einer Arterie unter Wasser) zu be-
weisen, verlegt die Herkunft der Kérperwiirme in das Blut, widerlegt experimentell
die vis pulsifica der Arterien, entwickelt eine Pathologie des Kreislaufs, usw. Dieser
Aufsatz bringt ihm Riorans Urteil ein: Harvey ridiculus (I/135), audax (I/136).

¢ 81



zu fragen, ob ein Ding ist oder nicht ist, bevor man fragt, wozu es da ist.»
Wer aber hatte damals schon jene unvoreingenommene, induktive Art des
Vorgehens wie Harvey 714 Riolans Grundhaltung ist philosophisch-deduktiv-
systematisch; er bezweifelt nicht die Richtigkeit der tiberlieferten Prinzi-
pien und Ausgangssatzungen; er beurteilt das Neue vorwiegend logisch,
ob es sich mit den alten Satzungen vertriigt, nicht aber empirisch-induktiv
als Phdnomen. Harvey und Schlegel durchdenken die kausalen dynamischen
Ursache-Wirkungs-Zusammenhdinge, die sich aus den neuen Befunden fiir
die Auffassung der Organfunktionen ergeben, Riolan durchdenkt die logi-
schen Konsequenzen der neuen Lehren fiir die alte Medizin. So stehen Harvey
und Riolan einander gegeniiber als Vertreter der alten und der neuen Zeit,
Harvey als Sensualist, Riolan als theoretischer Systematiker.

Versuchen wir abschliefend die Irrtiimer Riolans unter die moglichen
Arten des Irrtums in den Erfahrungswissenschaften einzuordnen: Wenn
Wissenschaft in diesem Sinne die systematische Ubertragung von verifi-
zierten Erfahrungssachverhalten auf Urteile und Aussagen darstellt, dann
gibt es zwei grofle Gruppen von Fehlern bzw. Irrtiimern: 1. solche bei der
Ermittlung der Erfahrungssachverhalte durch Beobachtung und Experi-
ment und 2. solche bei der Beurteilung und Generalisierung der Sachver-
halte. Riolan war unfihig zu einer unvoreingenommenen Beobachtung.
Seine Vorurteile gestatteten ihm weder eine unbefangene Zuwendung zum
Beobachtbaren, noch lieBen sie ihm die Grenzen von Beobachtung und
theoretischer Interpretation sichtbar werden. Es waren sogar dreierlei Arten
der Urteils-Voreingenommenheit, die ihn hinderten, die neue Kreislauf-
lehre anzuerkennen, nimlich erstens ein autoritatives Vorurteil durch sei-
nen Galenismus, zweitens ein systematisches Vorurteil, gebildet durch die
Logik des von ihm vertretenen Gesamtsystems der Physiologie und Heil-
kunde und drittens ein affektives Vorurteil, erwachsen aus verletzter Eitel-
keit und personlicher Abneigung. Trotzdem sollte man es aufgeben, seinen
Widerstand gegen die Kreislauflehre nur als Ausflull von Niedertracht und
Dummbheit zu bewerten. Man wird damit weder der historischen Situation
noch dem Range Riolans gerecht.

11 HARVEY steht dem Lockeschen Sensualismus nahe: In seinem zweiten Brief an Rioran
1649 heilt es: « Denique hoc est, quod enarrare & patefacere, per observationes & expe-
rimenta conabar, non ex causis & principis probabilibus demonstrare, sed, per sensum &
experientiam, confirmatam reddere, anatomico more, tamquam majori authoritate, volui»
(nach Bibl. Anatomica, von D.LECLERC und 1. Jac. MANGETUS, Tom. II, Genevae 1685,
S. 77).

82



Rousseau et Buffon

Par JEAN STAROBINSKI *

Rousseau, dans le Discours de I’Inégalité, et surtout dans les notes de ce
texte, a emprunté trés ouvertement a I’Histoire Naturelle. Sur toutes les
questions de science, c’est 'autorité de BurroN que le Discours allégue
constamment, avec une admiration qui ne craint pas de s’avouer: « Dés mon
premier pas je m’appuie avec confiance sur une de ces autorités respectables
pour les philosophes, parce qu’elles viennent d’une raison solide et sublime,
qu’eux seuls savent trouver et sentir.»!

Assurément, tout parait dissemblable & premiére vue, si I’on entreprend
de comparer I'intention qui anime ’ceuvre de Rousseau et le dessein descrip-
tif de Buffon. Rousseau, c’est I’esprit révolté qui se manifeste par le refus,
par la négativité; quand il parle de la nature, c’est pour I'opposer a la so-
ciété policée de son temps: la notion de nature est une arme critique contre
les valeurs admises par la société. Buffon, au contraire, pose la nature sans
Popposer dramatiquement a la culture. Il sait que I'art humain altére la
nature, fait «dégénérer» les animaux, mais il y voit une confirmation des
pouvoirs souverains de la raison. Il dirige son regard vers un monde infini-
ment varié, dont la diversité ne sera pas rebelle a la patience de I'obser-
vateur. L'univers offre un spectacle satisfaisant: point de faille ni de conflit.
Pour vaste qu’il soit, le réel se laisse décrire; I'intelligence saura discerner
les nuances et les gradations a travers lesquelles ’échelle des étres se déve-
loppe des minéraux jusqu’a I’homme; autour de la figure prépondérante de
I’homme raisonnable, le langage déploiera avec ordre et clarté un inventaire
complet de la richesse du monde visible. Les tempéraments, les ceuvres sont
trop différents pour qu’on ait jugé opportun de confronter, sur le fond, la
pensée de Jean-Jacques et celle de Buffon. La tiche en vaut cependant la
peine?, car Rousseau n’a pas seulement cherché dans I’Histoire Naturelle

* Dr.-Markus-Guggenheim-Vortrag, gehalten an der Tagung der Schweizerischen Natur-
forschenden Gesellschaft in der Sektion fiir Geschichte der Medizin und der Natur-
wissenschaften, Sitten, den 31. August 1963.

1J..J. Rousseau, (Euvres complétes, édition Hachette 1865, t. I, p. 127 (orthographe
modernisée). _

2 11 faut savoir gré & JEAN MoREL (Recherches sur les sources du Discours de I’ Inégalits,
Annales Jean-Jacques Rousseau, V, 1909, p. 119-98), et surtout M. Otis FELLOWS
(Buffon and Rousseau: Aspects of relationship, PMLA, juin 1960, p. 184-96) d’avoir
indiqué les points de rencontre les plus importants.

83



tout un arsenal de faits et de preuves  I'appui de ses propres théories (sur
I'importance du toucher, sur la longévité du cheval, sur la durée de la vie,
sur I’alimentation, sur 'emmaillottement, etc...); il y a trouvé une image
de ’homme ou, si I’on préfére, une anthropologie philosophique, qu’il a pu
accepter en grande partie et qu’il a contredite en quelques points impor-
tants. L’essentiel est 13, et c¢’est dans leurs vues sur la condition humaine
qu’il faut comparer Rousseau et Buffon, pour relever les ressemblances et
les divergences.

II est impossible de s’y méprendre. Dés la premiére phrase de la préface,
une note nous avertit que Rousseau a sous les yeux I’Histoire Naturelle de
I’Homme. On lit chez Rousseau: «La plus utile et la moins avancée de toutes
les connaissances humaines me parait celle de 'homme.»3 Et il nous ren-
voie 4 un assez long passage de Buffon: «Quelqu’intérét que nous ayons a
nous connaitre nous-mémes, je ne sais sl nous ne connaissons pas mieux
tout ce qui n’est pas nous...»* Le citoyen de Genéve, au moment ou il
entreprend «l’étude historique de la morale», est heureux de trouver un
répondant en la personne du grand naturaliste; tous deux constatent que
la science de I’homme fait encore défaut dans le systéme des connaissances
exactes. Bien que Buffon s’arréte au seuil des problémes de la vie sociale,
I’Histoire Naturelle de 'Homme constitue pour Rousseau un précédent
particulierement précieux. Il y trouve en effet une étude naturaliste de la
condition humaine, d’oti, par précaution de méthode, toute considération
théologique est exclue; de plus, le long chapitre sur les « Variétés dans I’es-
peéce humaine» élargit singuliérement I’horizon et invite a interpréter
historiquement la cause des différences physiques actuellement constatées:
«Tout concourt... a prouver que le genre humain n’est pas composé d’es-
péces essentiellement différentes entre elles, qu’au contraire il n’y a eu
originairement qu’une seule espéce d’hommes qui s’étant multipliée et
répandue sur toute la surface de la terre, a subi différents changements par
I'influence du climat, par la différence de la nourriture, par celle de la ma-
niére de vivre, par les maladies épidémiques, et aussi par le mélange varié
a l'infini des individus plus ou moins ressemblants.»5 Voila qui ne pouvait
manquer d’étre relevé par un esprit désireux de prouver que le systéme
social des Européens civilisés n’est ni le seul, ni le meilleur et qu’il est le

8 J.-J. RoussEau, (Euvres complétes, Hachette, 1865, t. I, p. 78.

¢ Ibid., cf. BurronN, (Fuvres complétes, édition Flourens, Paris, Garnier, s.d., t. II, p. 1.

5 BUurrFoN, (Euvres complétes, édition Flourens, Paris, Garnier, s. d., t. II, p. 221 (toutes
les citations de Buffon renvoient a la méme édition).

84



produit d’une histoire corruptrice. Quand Rousseau parle de la difficulté
que nous éprouvons a démeéler Ioriginaire et le factice, il aura été précédé
et guidé par Buffon: «L’homme sauvage est, de tous les animaux le plus
singulier, le moins connu et le plus difficile a décrire. Mais nous distinguons
si peu ce que la Nature seule nous a donné de ce que I’éducation, I'art et
Iexemple nous ont communiqué, ou nous le confondons si bien, qu’il ne
serait pas étonnant que nous méconnussions totalement au portrait d’un
sauvage, s’il nous était présenté avec les vraies couleurs et les seuls traits
naturels qui doivent en faire le caracteére.

«Un sauvage absolument sauvage... (serait) un spectacle curieux pour
le philosophe, il pourrait en observant son sauvage évaluer au juste la force
des appétits de la Nature, il y verrait I'ame a découvert, il en distinguerait
tous les mouvements naturels, et peut-étre y reconnaitrait-il plus de dou-
ceur, de tranquillité et de calme dans la sienne, peut-étre verrait-il claire-
ment que la vertu appartient a ’homme sauvage plus qu’a 'homme civilisé,
et que le vice n’a pris naissance que dans la société.»®

(’est 14, en raccourci, la définition de ’homme de la nature selon Rousseau
(qui substituerait toutefois I'idée de bonté a celle de vertu). Avec de tels
précédents et avec pareille caution, comment ne pas aller hardiment de
avant ? Rousseau a pu trouver dans 'impudeur scientifique de Buffon
un encouragement a I’audace, de méme que les hypothéses de la Théorie
de la Terre I'encourageaient a recourir a son tour aux «raisonnements hypo-
thétiques et conditionnels... semblables a ceux que font tous les jours nos
physiciens sur la formation du monde.»” Buffon proteste de son respect
pour l'autorité des faits, mais il a passé, a juste titre, comme Rousseau,
pour un homme a hypothéses. Ils ont di faire face aux mémes reproches, et
souvent ils ont été critiqués conjointement. On lit en effet, en aotit 1756,
sous la plume de ForMEY: «M. Rousseau est assez dans son genre ce que
M. de Buffon est dans le sien; il manie les hommes comme ce philosophe
manie la Nature et I’Univers; il fait des hypothéses sur la Société comme
I’Académicien en fait sur les Globes de 1'Univers et I'origine des Plané-
tes.»®

Il ne faut toutefois pas se laisser égarer par les affirmations de Formey.
S’il y a une analogie entre la méthode de Rousseau et celle de Buffon, cette

8 Burron, t. 11, p. 200f.
? RoussEAU, (Euvres complétes, édition Hachette, t. I, p. 83.

8 Bibliothéque impartiale, pour les mois de Juillet et Aotit 1756, t. XIV, premiére partie,
Géttingue/Leyde 1756, p. 62.

85



ressemblance réside moins dans le recours a I’hypothése que dans le parti
qu’ils prennent I'un et I'autre de commencer par définir exhaustivement
une forme élémentaire d’existence, afin de mieux apercevoir, par contraste,
ce qui releve d’une faculté supérieure ou d’un développement ultérieur.
Dans le Discours sur la Nature des Animaux, conformément a un dualisme
hérité de DESCARTES et peut-étre maintenu pour la commodité de ’exposé,
Buffon se propose de décrire au plus juste les opérations dont est capable
la matiére organisée, par la seule vertu des lois mécaniques de la nature.
On sait que, pour Buffon comme pour Descartes, la vie ne comporte aucun
privileége particulier: «Le vivant et ’animé, au lieu d’étre un degré méta-
physique des étres, est une propriété physique de la matiére.»® La grande
frontiére métaphysique intervient entre la mécanique matérielle du corps
vivant et lactivité de I’dme raisonnable. Cette frontiére passe en nous,
puisque nous sommes tout ensemble corps et esprit, matiére animée et
substance pensante. Nous ne connaitrons avec certitude ce qui fait I’huma-
nité de ’homme qu’a la condition de savoir ol s’arrétent les pouvoirs liés
a son animalité. D’ot I'utilité d’une étude attentive de tout ce qui reléve
du sens intime matériel: «Voyons ce que ce sens intérieur matériel peut
produire: lorsque nous aurons fixé I’étendue de la sphére de son activité,
tout ce qui n’y sera pas compris dépendra nécessairement du sens spirituel:
I’ame fera tout ce que ce sens matériel ne peut faire. Si nous établissons des
limites certaines entre ces deux puissances, nous reconnaitrons clairement
ce qui appartient a chacune; nous distinguerons clairement ce que les ani-
maux ont de commun avec nous, et ce que nous avons au-dessus d’eux.»1?
Qu’observerons-nous ? Que ’homme seul est capable de juger, c’est-a-dire
de comparer; qu’il est seul capable de prévoir et de se souvenir. Et, tandis
que dans leurs activités les plus ingénieuses les animaux obéissent immuable-
ment & leur instinct, répétant les mémes actions sans étre capables de les
modifier, ’homme posséde un pouvoir de perfectionnement et de progrés
qui n’appartient qu’a lui seul: «Si [les animaux] étaient doués de la puis-
sance de réfléchir, méme au plus petit degré, ils seraient capables de quelque
espéce de progres, ils acquerraient plus d’industrie. Ils n’inventent rien, ils
ne perfectionnent rien, ils ne réfléchissent par conséquent sur rien, ils ne
font jamais que les mémes choses de la méme fagon.»1! Il n’y a rien en tout

® Burron, t. I, p. 434.
10 Burron, t. II, p. 327f.
1t Burron, t. 11, p. 7.

86



ceci qui ne se retrouve dans le second Discours ou dans la Profession de Foi.
Non certes que Rousseau ait tout emprunté a Buffon, mais l1a olit Rousseau
ne doit rien a Buffon, 'on constate que tous deux puissent aux mémes
sources et se rattachent au méme cartésianisme modifié par LockE. Cer-
taines nuances toutefois méritent d’étre relevées, car elles ne sont pas sans
conséquence: pour Buffon, la spiritualité de ’homme réside dans son enten-
dement; pour Rousseau, elle consiste essentiellement dans la liberté. Quoi
qu’il en soit, quand Rousseau affirme que la perfectibilité est apanage de
I’homme, il trouve des lecteurs que la lecture de Buffon a suffisamment
avertis pour que ce néologisme ne les surprenne pas.

Buffon n’est pas ouvertement transformiste; s’il admet une certaine
évolution, c’est sous la forme de la dégénérescence, et dans un cadre res-
treint, a I'intérieur de certaines espéces que la domestication modifie. Dans
I'important chapitre sur I’4ne, Buffon a soulevé I’hypothése d’une grande
famille des &tres vivants ou les espéces surgiraient les unes a partir des
autres; mais cette hypothése est rejetée, et Buffon (par prudence peut-étre)
s’en tient a une image de la nature ou les espéces coexistent de toute éternité
les unes a coté des autres. Les gradations, les nuances qu’il apergoit partout
ne découlent donc pas les unes des autres selon un ordre causal et successif;
elles sont toutes simultanées, et I'immense collectivité du monde vivant
n’est pas entrainée par le devenir. De surcroit, entre le plus perfectionné des
animaux et ’homme, il voit s’interrompre la continuité graduelle et insen-
sible qui unissait toutes les espéces: on ne passe de ’animal & 'homme que
par un saut qualitatif brusque. Qu’il y ait la une satisfaction donnée aux
autorités religieuses, c¢’est probable, et il n’est pas impossible que Buffon
ait voulu se protéger contre le renouvellement des attaques qu’avait pro-
voquées sa Théorie de la Terre. Rousseau, plus sincérement sans doute,
affirme aussi cette frontiére métaphysique: I’animal n’est « qu’une machine
ingénieuse»,1? tandis que I’homme est doué de liberté. Seulement Rousseau
situera cette frontiére plus bas dans I’échelle des étres connus. En adver-
saire du matérialisme, il reconnait une radicale différence d’essence entre
le singe et 'lhomme, par quoi il s’oppose aux idées hardies de Lae METTRIE;
toutefois la question se pose pour lui de savoir si 'ourang-outang et le
mandrille sont effectivement des singes. Dans le doute, il préfére trancher
par la négative: ce ne sont peut-étre pas des animaux, mais des hommes tout
a fait primitifs, comparables aux «satyres» des anciens et aux «hommes

12 RoussEAU, (Euvres complétes, édition Hachette, t. I, p. 89.

87



sylvestres» des savants de la Renaissance. Rousseau n’est pas le seul en son
temps a élargir ainsi les limites de 'humanité. LINNE, lui aussi, rangeait
dans le genre humain certains anthropoides, auxquels il donnait le nom
spécifique d’homo nocturnus.

Accueillant dans le genre humain des créatures si différentes de ’homme
civilisé, Rousseau fait intervenir un écart considérable entre I’homme pri-
mitif et ’Européen policé. Cet écart, il faut I'expliquer par une histoire
qui altére et transforme sinon la nature méme de ’homme, du moins sa
«constitution». L’homme devient alors un exemple particuliérement élo-
quent du transformisme restreint dont Buffon avait si bien décrit les étapes
pour les espéces animales modifiées par ’art humain et qu’il n’avait pas
hésité a attribuer aussi a I’'espéce humaine. Les phrases initiales de I'Emile
établissent une compléte analogie entre les transformations que ’homme
s’impose a lui-méme et celles qu’il fait subir a des espéces naturelles telles
que le chien et le cheval. Buffon, dans les Epoques de la Nature, insistera
a son tour sur la simultanéité des actions que I’homme exerce sur la nature
et sur lui-méme; il y verra un développement heureux; la connaissance ra-
tionnelle, les techniques qui en découlent, éduquent et corrigent la nature
pour le bien de ’humanité, permettant ainsi 8 ’homme de se perfection-
ner. Nous sommes loin du regret de Rousseau: «Tout dégénére entre les
mains de I’homme.» L’histoire n’apparait pas & Buffon comme un risque
mortel, mais comme la succession des étapes a travers lesquelles I’homme
prend possession de la plénitude de ses pouvoirs en disposant souverainement
de toutes les richesses du monde naturel. La civilisation, pour Buffon, est
I’épancuissement normal de ’humanité de ’homme. L’entendement, I'in-
telligence, la société ne sont pas, selon lui, des acquisitions historiques, mais
des propriétés essentielles de I’homme: elles appartiennent déja au sauvage.
Il n’y aura donc pas, pour Buffon, d’opposition frappante entre I’état de
nature et I’état de civilisation. Chez Rousseau, en revanche, I’écart entre
ces deux états est presque aussi considérable qu’entre I’homme et I’animal.
(C’est pourquoi il s’autorise a modifier ’analyse différentielle par laquelle
Buffon réservait au sens spirituel tout ce qui ne pouvait étre expliqué par
les opérations du «sens intérieur matériel». La méthode de Rousseau dans
le second Discours consistera a définir exhaustivement I’homme de la nature,
au physique et au moral, de facon i rendre plus nettement évidentes les
acquisitions historiques, les adjonctions factices, les pouvoirs surnuméraires
qui sont les produits de notre propre activité. La méthode de Rousseau est
celle de Buffon, sauf que la confrontation principale s’établit entre I’homme

‘ 38



d’aujourd’hui et I’homme d’un passé immémorial (entre deux moments
extrémes de 1’évolution humaine) et non plus entre I'entendement et I’ani-
malité. «Il est nécessaire d’avoir des notions justes» de I’état originaire de
I’homme, «pour bien juger de notre état présent.»1? L’une des différences
majeures apparait ici: Buffon s’efforce de distinguer, hors de toute considé-
ration temporelle, les opérations qui appartiennent a la sphére du corps et
celles qui sont du ressort de la raison. Rousseau, pour sa part, tenant pour
acquise la distinction de ’homme et de 'animal, du corps et de ’ame, ne
fait plus intervenir un écart métaphysique, mais un écart historique entre
les termes qu’il confronte: il oppose a ’homme moderne I'image d’'un homme
qui appartient au passé le plus profond. Ainsi s’introduit une tension histo-
rique que Buffon ne pressentait pas.

Toute la premiére partie du Discours de I’ Inégalité s’applique a dépeindre
un étre qui n’a encore exercé ses facultés ni pour vaincre les obstacles exté-
rieurs ni pour se transformer lui-méme. Ceci constaté, on saura mieux
reconnaitre, en nous, ce qui appartient a la nature et ce qui est «I’homme
de ’homme». Entre ce qu’était ’homme de la nature et ce que nous sommes
devenus, un drame s’est joué, dont la conséquence se perpétue dans nos
conflits intérieurs.

Il vaut la peine de le remarquer: Rousseau, reprenant la méthode de
Buffon pour s’en servir a sa guise, n’oublie rien de ce que Buffon a dit de la
condition animale. Seulement Rousseau reporte sur I’homme de la nature
le bonheur physique que Buffon attribue a I’animal. Il n’y a la, a premiére
vue, aucune contradiction. Selon Buffon, tout ce que posséde la béte,
I’homme le posséde aussi; et, dans la premiére enfance ou dans I’état d’im-
bécilité, il ne posséde guére que les facultés animales. I’homme sauvage,
selon Rousseau, gotlite la plénitude sans exercer les pouvoirs de I’enten-
dement, dont Buffon faisait le caractére spécifique et obligatoire de I’ame
humaine. Le sauvage de Rousseau sera complétement homme en I’absence
de toute activité intellectuelle ou technique. Le seul caractére qui le distin-
gue de I’animal est sa liberté: encore reste-t-elle sans emploi, puisque ’hom-
me n’est engagé dans aucune activité pratique. L’on pourra donc dire que
Rousseau, pour peindre I’homme de la nature, animalise et «désintellectuali-
se» I’homme qu’avait décrit Buffon; ’on constatera en revanche qu’il hu-
manise et spiritualise un certain nombre de sentiments que Buffon reléguait
dans le domaine obscur du «sens intérieur matériel ».

13 RousseAu, (Fuvres complétes, édition Hachette, t. I, p. 79.

89



Comment I’homme, selon Buffon, prend-t-il conscience de son existence ?
L’homme se sent exister d’autant plus qu’il ajoute, par la mémoire, le sou-
venir de son existence passée au sentiment de son existence actuelle: «La
conscience de son existence, ce sentiment intérieur qui constitue le mot,
est composé chez nous de la sensation de notre existence actuelle et du sou-
venir de notre existence passée. (e souvenir est une sensation tout aussi
présente que la premiére, elle nous occupe méme quelquefois plus fortement
et nous affecte plus puissamment que les sensations actuelles; et comme ces
deux espéces de sensations sont différentes et que notre dme a la faculté
de les comparer et d’en former des idées, notre conscience d’existence est
d’autant plus certaine et d’autant plus étendue, que nous nous représentons
plus souvent et en plus grand nombre les choses passées... Il est évident que
plus on a d’idées, plus on est stir de son existence; que plus on a d’esprit,
plus on existe; qu’enfin c’est par la puissance de réfléchir qu’a notre ame,
et par cette seule puissance, que nous sommes certains de nos existences
passées et que nous voyons nos existences futures.»4

Au contraire de ce qu’affirme Buffon, 'homme de la nature (et Jean-
Jacques lui-méme) n’ont pas besoin d’idées pour sentir fortement leur
existence; au contraire, ils la sentent d’autant mieux qu’ils ignorent ou
qu’ils font taire I'activité de la réflexion: «Son ame, que rien n’agite, se
livre au seul sentiment de son existence actuelle, sans idée de l’avenir,
quelque prochain qu’il puisse étre.»?® L’existence actuelle, la seule exi-
stence momentanée, c’est aussi ce que I’animal percoit de lui-méme, et c’est
du méme coup aux yeux de Buffon, ce qui rend cette forme de conscience
de soi imparfaite et bornée, en regard de la connaissance plus compléte que
I’homme prend de son existence: «[Les animaux] ont... la conscience de
leur existence actuelle, mais ils n’ont pas celle de leur existence passée... La
puissance de réfléchir ayant été refusée aux animaux, il est donc certain qu’ils
ne peuvent former d’idées et que par conséquent leur conscience est moins
sire et moins étendue que la ndtre; car ils ne peuvent avoir aucune idée
du temps, aucune connaissance du passé. aucune notion de ’avenir; leur
conscience d’existence est simple; elle dépend uniquement des sensations
qui les affectent actuellement et consiste dans le sentiment intérieur que
ces sensations produisent... Ils ne savent point qu’ils existent, mais ils le

14 Burron, t. I1, p. 336f.
15 RousseaU, (Fuvres complétes, édition Hachette, t. I, p. 91.

90



sentent.»1® Or tout se passe, pour Rousseau, comme si la privation du
savoir et de la prévoyance était un véritable privilége.

Par une singuliére conséquence, Buffon compare «cette conscience d’exis-
tence dans les animaux» a «I’état ol nous nous trouvons lorsque nous
sommes fortement occupés d’un objet, ou violemment agités par une pas-
sion qui ne nous permet de faire aucune réflexion sur nous-mémes. On ex-
prime l'idée de cet état en disant qu’on est hors de soi, et I’on est en effet
hors de soi dés que 'on n’est occupé que des sensations actuelles»!”. La
véritable intériorité, ou du moins la possession de soi, est liée pour Buffon
a 'exercice de I'entendement, a la mémoire active et volontaire qui nous
rattache au passé; elle implique également la prévision du futur. Pour
Rousseau, bien au contraire, c’est le retour actif sur le passé et c’est surtout
le souci de I’avenir, la prévoyance, qui nous arrachent & nous-mémes et
nous font vivre hors de nous: la réflexion, qui compare les objets, qui con-
fronte les moments divers de notre expérience, nous invite aussi a nous
opposer aux autres et & nous chercher dans les regards des autres. Elle nous
alitne. Par conséquent, Rousseau affirme: «Le sauvage vit en lui-méme;
I’homme sociable, toujours hors de lui, ne sait vivre que dans ’opinion des
autres, et ¢’est, pour ainsi dire, de leur seul jugement qu’il tire le sentiment
de sa propre existence.»!® Si vivre dans le sentiment de ’existence actuelle
équivaut a vivre en soi-méme, ’homme de la nature selon Rousseau réalise
spontanément un idéal d’indépendance que I’homme civilisé ne peut attein-
dre qu’au terme d’un long effort philosophique: « [L’homme de la nature]
ne veut que vivre et rester oisif, et 'ataraxie méme du Stoicien n’approche
pas de sa profonde indifférence pour tout autre objet.»1? Les effets néfastes
de la passion, dés lors, n’apparaissent plus comme la turbulence de notre
animalité (thése soutenue par Buffon), mais comme les conséquences d’une
réflexion malheureuse qui convoite des satisfactions sans nul rapport avec
les besoins naturels de 'individu. Rousseau, peut de la sorte, reprendre a
son compte les fameuses considérations de Buffon, sur I'amour: «Il n’y a
que le physique de cette passion qui soit bon; ...malgré ce qu’en peuvent
dire les gens épris, le moral n’en vaut rien. Qu’est-ce en effet que le moral
de 'amour ? la vanité...»* Rousseau reportera donc sur I’homme de la

1¢ Burron, t. II, p. 336-8.

17 Burron, t. II, p. 338.

18 RoussEAU, (Euvres complétes, édition Hachette, t. I, p. 126.
1 RousseAu, (Euvres complétes, édition Hachette, t. I, p. 125
20 Burron, t. I1, p. 352.

91



nature 1’éloge lyrique que Buffon adressait a I’équilibre heureux du désir
animal: «Les animaux ne sont point sujets a toutes ces miséres; ils ne
cherchent pas des plaisirs ol il ne peut y en avoir: guidés par le sentiment
seul, ils ne se trompent jamais dans leur choix; leurs désirs sont toujours
proportionnés a la puissance de jouir, ils sentent autant qu’ils jouissent, et
ne jouissent qu’autant qu’ils sentent. L’homme, au contraire, en voulant
inventer des plaisirs, n’a fait que gater la nature; en voulant se forcer sur
le sentiment, il ne fait qu’abuser de son étre, et creuser dans son cceur un
vide que rien ensuite n’est capable de remplir.»?2!

Constatons que le systéme de Rousseau, en 'occurrence, s’harmonise
mieux avec cette page de Buffon que ne le fait, chez Buffon, le dualisme de
facade. Car n’y a-t-il pas une contradiction a affirmer que seul le physique
de ’amour est bon et, a quelques pages de distance, que le principe spirituel
en nous est une lumiére pure accompagnée par «le calme et la sérénitéy,
tandis que le principe matériel «est une fausse lueur qui ne brille que par la
tempéte et dans I'obscurité, un torrent impétueux qui roule et entraine
a sa suite les passions et les erreurs» ?22 Rousseau, faisant de la réflexion
une puissance ambigué qui perfectionne I’homme en I’aliénant, peut laisser
a ’animalité de I’homme toute son innocence; il attribuera la responsabilité
du mal a «I’entendement en délire».?® Les descriptions du malheur de
I’homme policé que nous trouvons dans le Discours sur la Nature des Ani-
maux ne s’accordent guére avec 'orgueil satisfait que Buffon, dans le reste
de son ceuvre, manifeste toutes les fois qu’il évoque la domination de
I’homme sur la nature; elles illustrent mieux le pessimisme historique de
Rousseau que ’optimisme rationaliste de Buffon. Il est plus cohérent, en
effet, d’attribuer le malheur de I’homme aux qualités spécifiques de ’huma-
nité que d’incriminer, sans en analyser I'origine, «le déréglement de notre
sens intérieur matériel».?* En déplagant seulement la cause du mal, Rous-
seau peut tout reprendre des pages véhémentes de Buffon: « Dans ’homme,
le plaisir et la douleur physique ne sont que la moindre partie de ses peines
et de ses plaisirs: son imagination, qui travaille continuellement, fait tout,
ou plut6t ne fait rien que pour son malheur; car elle ne présente a I’ame
que des fantdomes vains ou des images exagérées... Nous nous préparons
donc des peines toutes les fois que nous cherchons des plaisirs. Nous sommes

2L Ibid.

22 BurFoN, t. I, p. 346.

2 RousseAau, (Buvres complétes, édition Hachette, t. I, p. 79.
24 BuFFoN, t. I1, p. 335.

92



malheureux dés que nous désirons d’étre plus heureux... Il y a dans le
physique infiniment plus de bien que de mal: ce n’est pas la réalité, c’est
la chimére qu’il nous faut craindre; ce n’est ni la douleur du corps, ni les
maladies, ni la mort, mais ’agitation de ’ame, les passions et I’ennui qui
sont a redouter... Nous cherchons a4 nous détruire en cherchant a forcer la
nature, nous ne savons pas trop ce qui nous convient ou ce qui nous est
nuisible; nous ne distinguons pas bien les effets de telle ou telle nourriture;
nous dédaignons les aliments simples, et nous leur préférons des mets com-
posés, parce que nous avons corrompu notre goiit, et que d’un sens de plaisir
nous avons fait un organe de débauche qui n’est flatté que de ce qui I'irrite.» 25

Ce que Jean-Jacques ne répétera pas, c’est 'explication donnée par
Buffon: «Notre dme ne nous a été donnée que pour connaitre, nous ne
voudrions 'employer qu’a sentir.»2¢ S’il v a dans le physique, comme I’a
dit Buffon, infiniment plus de bien que de mal, comment le mal viendrait-il
de notre désir de sentir, c¢’est-a-dire de nous confiner dans le physique ? Le
projet d’une morale sensitive prouve bien que pour Rousseau la vie heureuse
se congoit comme une immersion ou une réintégration dans un univers sen-
sible, préalablement agencé et aménagé par une réflexion raisonnable qui
aura su reconnaitre ’empire du sensible. Buffon pose une contradiction
que Rousseau tend a résoudre dialectiquement en faisant de la réflexion,
d’abord, le trouble-féte et I'instigatrice du mal, mais & un stade ultérieur,
quand I’entendement devient raison éclairée, un pouvoir de réconciliation.

L’idée de I'unité qui importe tant & Rousseau se trouve pourtant nette-
ment affirmée dans Buffon, qui écrit: « L’homme sage est sans doute I’étre
le plus heureux de la nature, il joint aux plaisirs du corps, qui lui sont com-
muns avec les animaux, les joies de I'esprit, qui n’appartiennent qu’a lui:
il a deux moyens d’étre heureux qui s’aident et se fortifient mutuellement. » ??
Rousseau lui aussi voit 'homme divisé, mais ne se contente pas de procla-
mer la nécessité d’une hégémonie de la raison: la sagesse, c¢’est-a-dire I'unité
retrouvée, n’est réalisable qu’au terme d’un long effort, ou la raison se
conquiert et se transforme en s’effor¢cant de conserver intacte (ou de sauver
du moins par le souvenir) I'image d’une nature et d’une quiétude perdues,
qui seront restaurées sur le plan supérieur de la vie morale et de la vie so-
ciale.

% Burron, t. 11, p. 332-5.
% Burron, t. I, p. 333.
¥7 BuFrroN, t. II, p. 334.

93



Buffon a répondu & Rousseau avant d’avoir connu I’Emile. Dans le pré-
ambule qui précéde I’Histoire Naturelle des Carnassiers (1758), il réfutera
les hypothéses de Rousseau sur ’homme de la nature. En quoi il ne sera que
fidéle a lui-méme: dans le Discours sur la Nature des Animaux, il avait déja
affirmé que «’homme n’est homme que parce qu’il a suse réunir 4 I’homme»,
et « que tout a concouru a rendre I’homme sociable».?® Il y avait ajouté les
arguments traditionnels sur la nécessité d’une société rudimentaire (la fa-
mille) pour que le nouveau-né survive jusqu’au moment de I’indépendance.
Or Rousseau s’était appliqué a réfuter ces arguments, empruntant parfois
a Buffon des observations favorables a I’hypothése d’une dispersion com-
pléte des individus primitifs. Répliquant dans le préambule des Animaux
Carnassiers, Buffon refuse 4 nouveau le postulat de la solitude de ’homme
naturel, et, d’autre part, jette le doute sur la vision évolutive de I'histoire
humaine: «Nous avons sous les yeux, non I’état idéal, mais I’état réel de
la nature. Le sauvage habitant des déserts est-il un animal tranquille ?
est-il un homme heureux ? car nous ne supposerons pas avec un philosophe,
I'un des plus fiers censeurs de notre humanité, qu’il y a une plus grande
distance de 'homme en pure nature au sauvage, que du sauvage a nous;
que les 4ges qui se sont écoulés avant I'invention de I’art de la parole ont
été bien plus longs que les siécles qu’il a fallu pour perfectionner les signes
et les langues, parce qu’il me parait que, lorsqu’on veut raisonner sur des
faits, il faut éloigner les suppositions et se faire une loi de n’y remonter
qu’aprés avoir épuisé tout ce que la nature nous offre...29»

Buffon se rabat prudemment sur les faits aujourd’hui constatables. Alors
qu’il n’avait pas hésité a remonter par hypothése dans le passé physique
du globe terrestre, il répugne a hasarder la méme démarche conjecturale en
ce qui concerne le début de I’espéce humaine. La résistance d’un Buffon,
mieux que tout autre document, donne parfaitement la mesure de I’audace
et de la nouveauté du Discours de I’ Inégalité.

%8 Burron, t. I1, p. 359.
2 Burron, t. I, p. 556 sq.

94



	Jean Riolan jun. (1580-1657) im Streit mit Paul Marquart Schlegel (1605-1653) um die Blutbewegungslehre Harveys : ein Beitrag zur Geschichte und Psychologie des wissenschaftlichen Irrtums

