
Zeitschrift: Gesnerus : Swiss Journal of the history of medicine and sciences

Herausgeber: Swiss Society of the History of Medicine and Sciences

Band: 21 (1964)

Heft: 1-2

Artikel: Sprachliche Erforschung der indischen Medizin

Autor: Watermann, Rembert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-520535

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-520535
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sprachliche Erforschung der indischen Medizin

Von Rembert Watermann, Neuß-Reuschenberg*

Skizze der indischen Sprachen

Um sein Gegenüber richtig zu verstehen, bedarf es der Kenntnis seiner

Sprache. Eine fremde Sprache zu erlernen, ist nicht leicht - eine fremde
Grammatik genau zu beherrschen sogar sehr schwer. Im folgenden soll
skizziert werden, wie lange es in der Geschichte gedauert hat, bis Europäer
das Studium der indischen medizinischen Literatur sprachlich in Angriff
nahmen und wie man sich vorher beholfen hat.

Mit den Portugiesen kamen schon früh Ärzte, Chirurgen und Barbiere
nach Indien. Sie gewannen schnell Kontakt mit der Bevölkerung; von dem

ersten europäischen Arzt ist sogar bekannt, daß er eine Inderin heiratete (1).
Die Europäer fanden Indien in viele Königreiche und Fürstentümer

aufgeteilt. Die einzelnen Völker und Volksgruppen (Kasten1) sprachen zum
Teil voneinander sehr verschiedene Sprachen, die oftmals ihre eigenen
Schriftzeichen hatten. Wieder andere Völker besaßen keine eigene Sprache,
oder aber sie hatten eine eigene Sprache, konnten diese aber nicht schreiben.
Alte Reiseberichte zeugen davon, wie es nicht leicht war, sich in dem sprachlichen

und völkischen Gewirr zurechtzufinden.
Aus der Vielheit der Reiche, Völker und Volksgruppen (Kasten) hoben

sich dem Neuankömmling aber schnell die Brahmanen heraus, ein Volk, das

sich zu Beginn der geschichtlichen Zeit von Nordwesten her nach und nach
über fast alle andern Völker des indischen Subkontinents ausgebreitet haben
soll und das schließlich die geistige Führung Indiens übernahm. Diese

Uberschichtung geschah nicht nur militärisch, sondern auch in ziviler Weise,
indem die Fürsten, besonders im Süden Indiens, die Brahmanen als

Ratgeber, Gelehrte und Schreibgewandte in ihre Reiche beriefen. Diese
gelehrten Brahmanen brachten ihre eigene Literatur mit und erweiterten sie

ständig. Was ihnen besonders wertvoll schien, wurde in der Kunstsprache
Sanskrit aufgeschrieben. Sanskrit-Literatur gibt es von den Gegenden
nördlich des Ganges bis hinab nach Ceylon. Man sagt, Sanskrit sei nicht nur
eine für die Literatur besonders zurechtgemachte Sprache gewesen, sei

* Meinem Lehrer in der Ethnologie, Herrn Professor H. Trimbohn, Bonn, in Verehrung
gewidmet.

1 Kaste kommt von Casta, f., portugiesisch Art, Geschlecht, Volksgruppe.

23



nicht nur in der Dichtung und Wissenschaft verwendet, sondern auch
tatsächlich gesprochen worden. Hochkastige Leute, so Könige, Fürsten,
Minister, Brahmanen und Generäle hätten sich ihrer bedient. Es sei nur eine

Sprache der Männer gewesen. Ihre Frauen, die Kinder und die verarmten
oder niedrigstehenden Männer der gleichen brahmanischen Kaste hätten
dagegen Prakrit gesprochen. Dieses leite sich vom Sanskrit ab, sei weniger
gekünstelt und zweckmäßiger für den Umgang. Es gibt verschiedene Pra-
krit-Dialekte, auch Sprachen genannt. Nach anderer Meinung war Sanskrit
die Sprache allein der brahmanischen Gelehrten; alle andern Männer und
Frauen, die Könige, Minister, Generäle usw. hätten einen der Prakrit-
Dialekte gesprochen, selbst wenn sie brahmanischer Herkunft waren.
Heutzutage kann keineswegs jeder Brahmane Sanskrit lesen und übersetzen,
geschweige denn sprechen (2). Und schließlich nochmals die Frage, ob

Sanskrit überhaupt jemals gesprochen worden ist: hierüber gibt es die
Auffassung, daß es lediglich ein zum Schreiben von Dichtung und wissenschaftlicher

Literatur verfeinertes, zurechtgemachtes Prakrit sei.

Prakrit gilt also auf jeden Fall als vulgärer als das Sanskrit. Es gibt
verschiedene Sprachen, die Prakrit sind. Ihnen allen ist gemeinsam, daß sie

mit dem Sanskrit verwandt sind, sich zum Teil sogar direkt von ihm
ableiten sollen. Eine Prakrit-Sprache ist beispielsweise das Maharastri oder
Mahratti, das von den östlich von Bombay lebenden Mahratten gesprochen
wird. Die Prakrit-Sprachen, oft arische Sprachen genannt, dominieren im
Norden und in Mittelindien. Im Hinblick auf die alte Literatur ist unter den
Prakrits das Pali am bedeutendsten. Es gelangte durch die Buddhisten und
Jainas nach dem Süden bis nach Ceylon, wo es den Anhängern dieser

Religionen noch heute als heilige Sprache gilt.
Im Räume südlich von Goa, Haiderabad und von Orissa bis nach Ceylon

hin dominieren die Drawida- oder nichtarischen Sprachen. Die Literatursprachen

unter ihnen haben Schriftzeichen, die sich von denen der arischen
Sprachen unterscheiden. Zu dieser südlichen Sprachgruppe gehören unter
anderm das Malajalam, das Tamil und das Telugu (vgl. Sprachenskizze).
Bei den Drawida-Völkern gibt es, wie oben bereits angedeutet, Brahmanen,
deren Pandits die Sanskrit-Literatur betreiben. Es ist bemerkenswert, daß
alle diese südlichen Pandits das Sanskrit keineswegs in einer einheitlichen
Schrift schreiben. Sie wenden, wie es Heinz Bechert 1959 sehr eindrucksvoll

geschildert hat (3), in jedem Teilbereich des südindischen Kulturraumes

die regional übliche Schrift an. Derselbe Sanskrit-Text wird also im
Tamil-Gebiet mit andern Schriftzeichen geschrieben als im Telugu-Gebiet.

24



Außer den europäischen Sprachen spielt in Indien noch eine andere,
ursprünglich nichtindische Sprache eine große Rolle, das Persische. Es wird
heute noch mit arabischen Schriftzeichen geschrieben. Sein ehedem mächtiger

Einfluß hat sich auf die arischen Sprachen Nord- und Mittelindiens,
so auf das Hindi ausgewirkt. Viele Wörter sind aus dem Persischen und
indirekt auch aus dem Arabischen übernommen worden. Die daraus
resultierenden Sprachen werden heute Urdu und Hindustani genannt. Hier seien

ferner das Bengali, Bihari, Assami, das Hindi und Gudscherati sowie das

Radschasthani als bedeutende, im Norden zu findende und zum arischen
Prakrit-Kreis zu rechnende Sprachen mit persisch-arabischem Einfluß
erwähnt.

In Indien unterscheidet man zwei Arten gelehrter2, im Lesen und Schreiben

bewanderter Ärzte: die Väidjas und Hakiems. Sie sind sowohl ihrer
Religion als auch ihrer Schriftart und ihres medizinischen Systems nach
voneinander verschieden. Der Väidja ist indischen Glaubens, spricht eine
oder mehrere indische Sprachen und kennt einen Teil der indischen
medizinischen Literatur. Sein wissenschaftliches System nennt sich ajurvedi-
sches System. Der Hakiem dagegen ist Mohammedaner. Er braucht die
arabischen Schriftzeichen, spricht Urdu, Hindustani und Persisch und nennt
sein medizinisches System Junani-System. Dieser Name weist schon auf
den ionischen, d.h. griechischen Ursprung seiner Heilkunde hin. Sie ist über
Arabien und Persien nach Indien gelangt. Die indischen Herrscher, sowohl
die mohammedanischen wie auch die heidnischen, waren meist tolerant
gegen die andersgläubigen Ärzte.

Während der Hakiem als Mohammedaner abseits von der indischen
Kastengliederung stand, hatte sich der Väidja in die Kastenordnung zu
fügen; vor allem hatte er sich mit der höchstangesehenen Kaste, mit den

Brahmanen, auseinanderzusetzen; denn die Brahmanen betrieben neben der

philosophischen, theologischen und juristischen auch die medizinische
Wissenschaft. Hier ist allerdings bemerkenswert, daß die Brahmanen nur in

2 Unter einem ungebildeten, in Lesen und Schreiben nicht bewanderten Arzt hat man den

Heilkundigen zu verstehen, der beispielsweise auf den Straßen der Großstädte sitzt,
Wurzeln und andere Drogen auf einer Decke ausgebreitet zum Verkauf anbietet, flüchtige

Untersuchungen vornimmt, Diagnosen stellt und vor allem Therapie treibt. Für
einen solchen «Kurpfuscher» oder «Quacksalber» hat man, genau wie bei uns,
zahlreiche Bezeichnungen. Wohlwollend wird er «niem Hakiem» genannt, was halbgebildeter
Arzt heißt. Ein Sprichwort sagt: «Niem Hakiem, Khatraa e Dschaan», zu deutsch:
«Ein halbgebildeter Arzt (ist) eine Gefahr für das Leben.»

25



seltenen Ausnahmen seihst ärztliche Praxis übten (4). Sie zogen es vor zu
theoretisieren, wie es zahlreichen alten Reiseherichten zu entnehmen ist.
Die medizinische Praxis überließen sie dem Yäidja. Die Väidjas bildeten in
Bengalen, Assam und einigen angrenzenden Gebieten eine eigene Kaste;
in den übrigen Teilen Indiens gehörten sie zu der dritten Kaste, den

Sudras, in denen sie sich zu den Handwerkern, Fischern usw. gesellten.
Die Kaste der Yäidjas nennt den Nordosten Indiens als ihre Heimat, und
tatsächlich findet man die Väidjas in Bengalen in sehr großer Zahl. Hier
sollen sie ihrer Uberlieferung nach einstmals auch einige Könige gestellt
haben. In Bengalen ist aber nun nicht jeder Kasten-Väidja gleich auch ein
Arzt. Ein Angehöriger dieser Kaste kann durchaus einem andern bürgerlichen

Beruf nachgehen. Die Verhältnisse haben sich hier seit dem vorigen
Jahrhundert sehr gelockert! Die Kaste der Väidjas folgt an Ansehen gleich
hinter der der Brahmanen. Den Brahmanen ist aber eigen, Angehörige
einer andern Kaste nicht in ihre Sanskrit-Bücher, «nicht in ihre Karten»
schauen zu lassen. Hiervon wird lediglich den Väidjas eine Ausnahme
gewährt. Sie dürfen Sanskrit lernen und Einblick in die Bücher der Pandits
tun. Die Väidjas haben außerdem auch ihre eigene Literatur. Im Laufe der
Geschichte konnten sie immer wieder ihre eigenen Erfahrungen
niederschreiben und taten das nicht nur in Sanskrit, sondern auch in den Sprachen
der Länder, in denen sie Praxis übten.

Portugiesische Zeit

In die eben genannte indische Sprachwelt stießen nun die Europäer,
zunächst die Portugiesen. Ihre Fahrten nach Indien galten den Schätzen
des Landes: den Drogen, Gewürzen und Heilpflanzen. Schon früh sehen wir
daher in Indien portugiesische Apotheker und Botaniker (5). Sie waren
nicht nur an den Apotheken der sogleich errichteten Hospitäler tätig,
sondern hatten auch die Erforschung der indischen LIeilpflanzen zur Aufgabe.
Sie betrieben Pharmakognosie und brachten den Handel in Gang.

In Spanien und Portugal hörte man sagenhafte Dinge vom Reichtum
der neu entdeckten Erdteile, und besonders begeisterte sich die Jugend für
die fernen Länder. Zu dieser Zeit studierte ein junger portugiesischer christlicher

Jude, Garcia da Orta, Geographie und Botanik; später studierte er
Medizin. 1534 reiste er als Arzt nach Indien. Achtundzwanzig Jahre blieb

er dort und ließ sich Zeit, das Land gründlich zu studieren, reiste umher und
behandelte Patienten, Europäer und Inder, unter letzteren auch manch einen

26



Fürsten. Garcia da Orta erforschte die indischen Krankheiten, haute in
Bombay einen botanischen Garten und gewann Hakiems und Väidjas zur
wissenschaftlichen Diskussion. Schließlich ging er daran, seine Erfahrungen
niederzuschreiben, und sein Buch konnte in Goa gedruckt werden. Im Jahre
1563 erschien es unter dem Titel Colloquios dos simples e drogas e cousas
medicinais da India. Als Setzer zeichnet ein Deutscher, Joannes de Endem.
Das Buch ist heute vor allem durch die Beschreibung der Heilpflanze
Rauwolfia serpentina und der Choleraepidemien bekannt.

Hier interessiert uns an dem Buch allerdings etwas anderes: Es vermittelt
einen Eindruck von den sprachlichen Kenntnissen seines Autors. Diese

dürften nicht zu tief gewesen sein, weshalb er möglichst viele Begriffe
portugiesisch brachte. So spricht er von fisicos indianos und fisicos arabos statt
von Väidjas und Hakiems. Zusammenfassend nannte er beide fisicos gentios.

Garcia da Orta verfaßte sein Buch als Kolloquium. Ein Arzt namens
Ruano stellt die Fragen, andere Personen, so z.B. Diener oder Patienten,
können in die Unterhaltung eingreifen, und Garcia da Orta antwortet.
Während einer Unterhaltung zwischen Ruano und Orta ereignete es sich

einmal, daß eine Dienerin hereinkam und meldete: ein Junge sei draußen.
Dieser berichtet: Er komme von Don Geronimo. Einer von dessen Brüdern
sei erkrankt. Der Doktor möge sobald wie möglich kommen. Auf die Frage
von Orta antwortet der Junge mit portugiesischen Worten, daß der Patient
von der «morxi» befallen sei. Das Wort morxi ist indisch. Noch ehe Orta
zum Kranken eilt, erklärt er Ruano, was man unter «morxi» in Indien
versteht (6). Es sei die «colerico passio», die Cholera, welche die Inder
«morxi» nennen. Daraus hätten die Portugiesen das Wort mordexi
gebildet. Die Araber würden die Cholera «hachaiza» nennen (7).

Wie vollzog sich nun das Befragen eines indischen Arztes Hiervon
vermittelt Garcia da Orta ebenfalls ein Bild (8). In ihrer Unterhaltung
kommt Ruano auf das indische Turbit3 zu sprechen. Er möchte von Orta
Auskunft haben, wie die Inder dieses Abführmittel (9) anwenden. Orta
rät, hierüber am besten einen indischen Arzt aus Goa zu fragen, der gerade
in der Nähe ist. Und schon ruft die Dienerin nach Malupa, dem eingeborenen

Arzt, der jeden Morgen die Schwarzen behandelt. Malupa kommt und

3 Schon vor Garcia da Orta hat ein anderer Portugiese, der Apotheker Tome Pires, üher
das indische Turbit berichtet. Er schrieb am 27. Januar 1516 aus Kotschin einen Brief
«Über die Drogen und wie sie wachsen» an seinen König, worin verschiedene Turbit-
arten diskutiert werden (zit. nach: The Suma Oriental of Tome Pires, Band 2, London
1944, S. 512-517).

27



berichtet gern. Dabei spricht er ebenfalls portugiesisch. Er vergleicht das

Turbit mit dem indischen Ingwer, einer Droge gegen Yerdauungsstörun-
gen (10).

Die Unterhaltung mit dem goanesischen Väidja Malupa wirft die Frage
auf, welche Stellung die einheimischen Arzte zu den europäischen hatten.
Hier läßt sich einiges schon aus der gesamten Situation sagen: Es war das

Ziel der Portugiesen, möglichst weite Teile der Küsten Afrikas, Asiens und
Indonesiens unter ihren Einfluß zu bekommen. Besonders in Indien erzielten
sie in dieser Hinsicht große Erfolge. Hier ließen sich mehrere hunderttausend

Menschen christianisieren, erhielten portugiesische Namen und lernten
die portugiesische Sprache. Das 1511 eroberte Goa wurde zur Hauptstadt
von Asien und zum Sitz des Yizekönigs erhoben. Anfang des 17. Jahrhunderts

zählte es an die 250000 Einwohner. Noch heute zeugen stolze Ruinen
vom Glanz der einstigen Weltstadt. Portugal selbst hatte zu dieser Zeit
kaum mehr als eine Million Einwohner. Das Mutterland konnte also auf
die Dauer gar nicht die Menschen aufbringen, die in den überseeischen

Besitzungen verschlungen wurden. Es war viel zu schwach, das Weltreich
allein zu beherrschen, und bedurfte daher der Mithilfe der eingegliederten
fremden Völker. Aber wie sollte man diese zur Mithilfe gewinnen

Vielfältig voneinander verschiedene Menschen zusammenzuhalten, kann möglich werden»

wenn man ihnen die Idee, gemeinsam ein großes Reich zu schaffen, vorzeichnet und wenn
man sie im Hinblick auf das Kreuz Christi menschenwürdig behandelt und ihnen in rechtlicher

Hinsicht Gleichstellung gewährt. Doch dem Rechner gelten diese philanthropen
Ideen nicht viel; er sieht mehr den Handel, der unter dem Schutz einer militärischen Macht,
hier der Portugiesen, an den Küsten und über das Meer geführt werden kann und gute
Geschäfte bringt. Alles dieses mögen die Portugiesen, unter ihnen besonders der große
Vizekönig und Reichsgründer Albuquerque, durchdacht haben. Goa sollte also zum Fanal
eines solchen Reiches werden. Hier kamen Christen, Moslems, Juden und Hindus, Europäer,
Araber, Chinesen, die Vertreter der verschiedensten indischen Völker, Leute aus Malakka
und Java, aus Mozambique und Sansibar zusammen, wickelten ihre Handelsgeschäfte ab
oder ließen sich gar nieder.

Goa wurde durch den Vizekönig Albuquerque den Moslems abgenommen. Die Inder,
bisher wirtschaftlich von den islamischen Herrschern unterdrückt, feierten den Portugiesen
als ihren Befreier. Albuquerque ist der bedeutendste unter den Begründern des

Portugiesisch-asiatischen Reiches, und er trat schon früh für eine möglichst große Gleichberechtigung

der Europäer und Inder ein. Mischehen als äußeres Zeichen dieser Politik wurden
besonders gefördert. Aus den verschiedensten Teilen der Welt kamen Händler, Handwerker
Künstler und Soldaten nach Goa. Die Stadt wuchs schnell und wurde reich. Um dem Gewirr
der Sprachen ein Ende zu bereiten, zogen die in den verschiedensten Gegenden beheimateten

Fremden es vor, Portugiesisch zu sprechen; es wurde zur Staatssprache. Man verstand
es von der persischen Küste bis zu den Molukken.

28



Goa sollte das Zentrum der Christenheit in Asien werden. Franziskus Xaverius eilte
dorthin, um die zusammenlaufenden Menschenmassen zu christianisieren. Wollte man den

Missionserfolg sichern, so war dazu auch christliche Literatur nötig. Die Jesuiten brachten
also auch Druckpressen nach Indien, mit denen man gleich an Ort und Stelle christliches
Schrifttum vervielfältigen konnte; es waren die ersten Indiens. Der Papst ernannte den
Bischof von Goa zum Erzbischof von Asien. Sein Bistum reichte von Kapstadt bis Japan.
In Goa wie in andern Teilen Portugiesisch-Asiens entstanden imposante Kirchen, von
denen sich einige der heute noch erhaltenen Kirchen durchaus mit bedeutenden Barockkirchen

Deutschlands vergleichen lassen. Gewaltige Festungsanlagen, Paläste und Klöster
und nicht zuletzt eine große Zahl Hospitäler wurden an den verschiedensten Orten errichtet.

Mit der Zeit entstanden auch erste Gemäldegalerien und Bibliotheken.

Schon Garcia da Orta benutzte verschiedene Bücher. So zitiert er in
seinem berühmten Werk einige Autoren, darunter Vesalius, dessen De

humani corporis fabrica 1543 erschien. Er nennt weiterhin Amato Lusi-
tano, der über die Materia medica des Dioskorides schrieb (veröffentlicht
in Venedig 1553). Außerdem erwähnt er Johannes Manardus und seine

medizinischen Briefe, die 1540 in Basel veröffentlicht wurden, sowie die

Anmerkungen zur Materia medica des Dioskorides von Valerius Cordus,
die Conrad Gessner mit dem gesamten Nachlaß des Cordus 1561 in Straßburg

herausbrachte (11). Da Garcia da Orta schon 1534 nach Indien abgereist

war, kann er erst in Indien Kenntnis von diesen Männern und ihren
Büchern erhalten haben.

In Goa entstand gegen Ende des 16. Jahrhunderts nach zeitgenössischen
Berichten das «vortrefflichste» Hospital der Welt. Auch in militärischer
Hinsicht sowie in Handel und Gewerbe kam es zu bedeutender Entwicklung.
Schon waren Ansehen und Macht der Portugiesen in Asien so stark
gewachsen, daß der König in der Heimat mißtrauisch auf seinen fern weilenden
Vizekönig wurde, der mehr Menschen und ein vielfach größeres und
reicheres Land als Portugal beherrschte. Deshalb bestimmte er, daß jeder
Vizekönig nach drei Jahren abgelöst werden mußte. Der Papst sandte zur
Überwachung der eigenwillig werdenden Christen und christlichen
Institutionen die Inquisition.

In dieser Welt standen sich also die einheimischen und indischen Ärzte
gegenüber. Bereits Albuquerque scheint eine erste Lösung für ihr Verhältnis
zueinander gefunden zu haben; denn wir hören, daß ihm auf seinen
Heerzügen neben den europäischen Ärzten und Chirurgen auch Väidjas dienten.
Seit dieser frühen Zeit besitzen die Väidjas bei den Portugiesen in Indien
einiges fachliches Ansehen (12).

29



Die Respektierung gewisser heilkundlicher Fähigkeiten der Yäidjas blieb
in den portugiesischen Besitzungen übrigens bis zum Ende der Kolonie.
Während meines Besuches in Indien 1961 fand ich in Pangim, in der Hauptstadt

des Landes Goa, eine große Hindu-Apotheke, die in einem
zentralgelegenen, repräsentativen Gebäude untergebracht war. Ihr Leiter war ein

Yäidja. Sein Hauptinteresse war es, Medizinalpflanzen nach indischen
Rezepten zu verarbeiten und zu verkaufen. Daneben hatte er auch ein modernes

Gerät für Elektrokardiographie.
Als die Nehru-Truppen schließlich in die portugiesisch-indische Provinz

Goa einrückten, fanden sie in Ponda, einer andern Stadt, wie Goanesen und
Portugiesen gerade dabei waren, auf dem neuen Marktplatz ein Denkmal
für den Dada-Väidja zu errichten. Dieser einheimische Arzt hatte sich durch
seine vielfältigen Erfolge einen Namen geschaffen. Er kannte sich nicht nur
in der verschiedenartigen alten indischen Literatur aus, sondern verfaßte
auch selbst medizinische Werke. Er war mit der Zeit reich geworden,
verwandte aber sein Vermögen zu sozialen Zwecken, zum Bau von Wohnblocks
und Schulen sowie zur Fürsorge für arme Leute.

Heute können alle gelehrten Väidjas in Indien entweder Englisch oder

Portugiesisch. Von 1511 bis 1650 war das Portugiesische an den Küsten
Asiens die vorherrschende Sprache. Es wundert uns daher nicht, wenn
Garcia da Orta mit seinem Väidja portugiesisch spricht. Garcia erhielt so

Kenntnis von der indischen Medizin in seiner Landessprache. Natürlich
wird er auch einige Worte oder sogar ganze Sätze der einen oder andern
indischen Sprache gelernt haben. Ob er die fremde Schrift lesen konnte, ist
schon fraglich. Ein eingehendes Studium der indischen Literatur dürfen
wir bei ihm also nicht erwarten. Man muß sich die Forschungsweise Garcia
da Ortas wie folgt vorstellen: Es war bekannt, daß er sich für indische Pflanzen

interessierte, und so brachte man ihm welche. Auch wird er die Praxis
des einen oder andern Väidjas besucht, sie bei der Arbeit beobachtet und
einen Einblick in ihre Drogensammlungen getan haben. Die Väidjas gaben
ihm dann entweder in portugiesischer Sprache oder über Dolmetscher die

entsprechenden Erklärungen.
Wie schon angedeutet, hatte Garcia eine beachtliche Bibliothek zur Hand.

Hier konnte er bereits Bekanntes heraussuchen und zur Diskussion
heranziehen. Das Hauptinteresse nicht nur der Apotheker, sondern auch der
Ärzte gehörte vor allem den Heilpflanzen; denn die Inder boten auf andern
Gebieten der Pharmazie und der übrigen Medizin nicht viel Neues. Zur

genauen Beobachtung der Pflanzen legte man botanische Gärten an, bei-

30



spielsweise in Goa. Garcia da Orta besaß einen eigenen Garten auf der Insel
Bombay, die er vom König von Portugal als Geschenk erhalten hatte.

Das Werk Garcias nennt eine Vielzahl an Völkern und Ländern mit den

dort üblichen Beschreibungen und Namen von Heilpflanzen; so nennt es

die Türken, Armenier und Perser, die Mauren, Äthiopier und Araber, die

Kanarinen, Dekkaninen, Malabaren, Maldivier, die Bengalen, Gudscheraten

(Baneanen) und Brahmanen. Es wird Usbekistan, Ceylon, Siam, Malakka,
Borneo, Java, Timor und China erwähnt. Als Herkunftsorte bzw. Handelsstädte

findet man Konstantinopel, Beirut, Jerusalem, Alexandrien, Kairo,
Ormuz vor Persien, Kalikut, Schaul, Kotschin und Kranganor, Dely und
Kambaja, neben Goa, Diu usw. Autoren wie Dioskorides, Plinius,
Antonius Musa und Galen, Avicenna und Rhazes ergänzen die vielfältige
Übersicht. Kurz, Garcia entwirft ein umfassendes Bild von der orientalischen

Pharmakogeographie.
Es versteht sich, daß Garcia nicht alle diese Völker, Länder und Städte

besucht hat. Er wird, wie schon angedeutet, manche Einzelheiten der
Literatur entnommen haben. Zum Studium der orientalischen Literatur hat er
Dolmetscher benutzt. J. Gerson da Cunha wies bereits 1900 darauf hin,
daß der persische Interpret Kwajeh Parkuli Garcia in Bassein türkische,
persische und arabische Namen nannte (13).

Zwanzig Jahre nach der Publikation Garcias (1563) kommt ein Florentiner
Kaufmann, Filippo Sassetti (geb. 1540) nach Indien. Auch er ist bestrebt,
Einblick in die indische Pharmazie zu erhalten. Er wird schon vorher das

Werk Garcias und die Kritik daran studiert haben. Er geht jedenfalls ganz
anders vor als Garcia und beschränkt sich auf ein indisches Wörterbuch, das

er mit Hilfe eines eingeborenen Arztes übersetzt. Leider ist sein Manuskript
nicht zum Druck gekommen, und so hat es wohl kaum Einfluß gewinnen
können. Das Unternehmen Sassettis ist lediglich aus einem Brief bekannt,
den er an den Granduca di Toscana sandte. Sassetti ist 1588 in Indien,
vermutlich in Goa gestorben, und so ist sein Werk nicht mehr gedruckt
worden (14).

Holländische Zeit

Hundert Jahre währte die portugiesische Alleinherrschaft über Indiens
Küsten. Dann, um 1600, tauchten andere europäische Nationen als
Konkurrenten auf. Unter ihnen gewannen schließlich die Holländer für einige
Zeit die Vorherrschaft. Auch sie bekundeten großes Interesse an der Er-

31



forschung Indiens, besonders der indischen Botanik4; denn auch ihnen
versprach der Handel mit Drogen große Geschäfte. Zur holländischen Zeit
erschienen viele Bücher über Indien, so eins von dem Arzt Jakob Bontius,
1598 in Leiden geboren, der wichtige Einzelheiten über die indische Medizin
aufgeschrieben hat. Er war 1627 als Inspektor der Chirurgen nach Indien
gekommen und trug hier innerhalb von vier Jahren — er starb bereits 1631 —

ein großes Material zusammen. Sein Name ist vor allem durch die Beschreibung

der Beriberi bekannt geworden. Ähnlich wie Garcia hat auch Bontius
eine große Zahl Heilpflanzen erwähnt (15). Allein, es fehlten auch ihm die

Sprachkenntnisse. So hat er ähnlich wie Garcia arbeiten müssen. In
philologischer Hinsicht blieb also eine große Lücke weiterhin bestehen.

Uber vierzig Jahre später beginnen zwei Leute in Holländisch-Indien mit
der systematischen Erforschung der Heilpflanzen. Einer war der Deutsche
Paul Hermann (geb. zu Halle 1640), der 1672 als Arzt nach Ceylon kam.
Er stieg zum Chefarzt auf und wurde Oberinspektor des Hospitals von
Colombo (16), widmete sich aber vornehmlich botanischen Studien. Er legte
zwei Herbarien an, die später nach London ins Britische Museum und ins

Rijksherbarium nach Leiden gelangten und von denen noch heute große
Teile erhalten sind (17, 18). Etwa um die gleiche Zeit wie Hermann beginnt
auch der Gouverneur von Holländisch-Malabar, Hendrik van Rheede
van Drakenstein, mit der systematischen Erforschung und Beschreibung
der in dieser Gegend Indiens zu findenden Pflanzen, besonders der

Heilpflanzen.

Beide Sammler haben in ihren Schriften neben die Pflanzen oder

Zeichnungen außer den lateinischen Namen auch die indischen Namen geschrieben.

Es fällt auf, daß die letzteren in der einheimischen Schrift vermerkt
sind. So zeigen die zwei in Leiden erhaltenen Bände des Hermannschen
Herbarius vivus mit der Hand geschriebene ceylonesische Worte (Singha-

4 Anfang des 17. Jahrhunderts bekundeten die Engländer, Holländer, Franzosen und
Dänen ihr Interesse an Indien, indem sie ostindische Kompanien gründeten oder deren

Gründung anstrebten. Vorher waren schon verschiedene Leute aus diesen Ländern zu
Land oder mit den Portugiesen über See nach Indien gefahren und hatten Einblick in
die dortigen Verhältnisse gewonnen. Es sei die Reise des Jean Moqvet genannt, der 1601

erstmalig gestartet war, aber erst 1607 erfolgreich nach Indien gelangte. Er war
Hofapotheker des französischen Königs, und so erhielt er in Goa eine Anstellung im großen

Hospital. Quartier bezog er bei einem indischen Chirurgen, der Antonio Fernandes
hieß. Dessen Frau war eine Chinesin, ein Beispiel für das Beieinander der verschiedenen
Nationen in der Weltstadt Goa! (Jean Moqvet, Voyage en Afrique, Asie, Indes Orientales

et Occidentals, Paris 1617, S. 274f. und 306).

32



lesisch und Tamil), neben Jasminum pennatum das ceylonesische Wort
Bambu. Bei Hendrik van Rheede können wir sein vielbändiges Prachtwerk
Hortus Indicus Malabaricus heranziehen. Der erste Band erschien 1678 in
Amsterdam. Neben den herrlichen gedruckten Pflanzenbildern folgt unter
dem lateinischen Namen der malabarische, der arabische und der brahma-
nische Name jeweils in der entsprechenden Schrift.

Beherrschten Hermann und van Rheede diese Sprachen Wir wissen es

nicht; doch soviel können wir sagen, sie haben sich jedenfalls bemüht, die
Lücke hinsichtlich der Nomenklatur zu schließen! Beginnen wir mit der

Forschungsmethode van Rheedes: Als Gouverneur in Malabar stellte er eine

Forschungsgemeinschaft zusammen, die 1674 in Kotschin mit der Forschung
anfing. Zu ihm gehörten der Geistliche Johannes Caesarius aus Kotschin,
der Väidja (Doctor Malabaricus) Itti Achudem Coladda aus Karrastadt
(Karrapuram), von dem es ausdrücklich heißt, daß seine Vorfahren schon

Väidjas waren (Abb. 1 a), und Emanuel Carneiro, ein römisch-christlicher
Einwohner aus Kotschin, der bei der holländischen Ostindien-Kompanie als

Dolmetscher vereidigt war. Carneiro hatte die Aufgabe, die Bezeichnungen
für die Bäume, Sträucher, Blätter und Blüten sowie deren medizinische

Wirkungen, die Coladda in malabarischer Sprache angab, ins Portugiesische
zu übersetzen.

Carneiro trägt einen portugiesischen Namen; doch vermutlich war er
kein Portugiese, sondern bestenfalls ein Mestize. Hierzu sei gesagt, daß
Kotschin bis 1662 portugiesisch war. In diesem Jahr wurde es durch die
Holländer nach harter Auseinandersetzung erobert. Die Reste der
portugiesischen Streitkräfte erhielten nach der Kapitulation einen ehrenvollen
Abzug. Von ihnen blieben in der Stadt lediglich die Kranken und Verwundeten

zurück. Die Zivilbevölkerung konnte sich Holland unterwerfen. Wer
es tat, durfte wohnen bleiben, seine katholische Religion beibehalten und
frei Handel üben. Franziskaner versahen den Gottesdienst (18).

Von den sogenannten Portugiesen blieben in den holländisch gewordenen
Städten meist nur die zurück, die dort enge heimatliche Bindungen hatten,
so die Mestizen und vor allem auch die Inder, welche den römischen Glauben
und portugiesische Namen angenommen hatten. Da Carneiro außer dem

Portugiesischen auch das Malabarische (Tamil, vielleicht auch Malajalam
beherrschte und nur wenige Portugiesen das Malabarische lernten, sehen

wir hierin eine Bekräftigung der Vermutung, daß er kein reiner Portugiese
war. Daß Carneiro nicht nur malabarisch lesen, sondern auch schreiben
konnte, bekundet er durch einen von ihm unterzeichneten, in den (südlichen)

3 33



} 4V 7 t) tß P^aisi/iK Z-J^p*

vcf~Stv <V^>Q/V<1> ccKi^pxy t£^p> ^»vtPu
Pu/^i<3 0^^2J«y oo^^xT'i

q_$ (^£0 tzr—^'rtJ Ovn^_JZJ^> & % Z*g>*&
5* * 7'V Z) 7/6—:' ^^Tf—*

>pW
rt^> <n> t»l -"<Ju) *v Qj <£> odfV #4 *
fr nßftc^
(?C r>pf?9 (TU C]e\^ cyz<> ftx tu -V <jy tu ^r sqe <z# 1a{P

-tf4 -h 4(P •? «7 ^— « o W-x* «y •» & 't? Ow co ^
1 /03 ^6° *>*> «t ooS^=> *v ^
C^O>-_ rc CO 4-— 7^. ^ <a g
ff) o -3J *7ff7 :Ji5—1 '"la"-5 5^—1 ^ "? ty T!K

<%$ <!M

<a>£Do* Ov <14

fT) ^^üü 6^-— 19 t) Q^~^Z> i/VVJ &
Z> 19^ XJtiWW? <v i^j /b<h—-v 4> CO QQ
Z2 ux4»p i^vyz^rv <Ui g;

^5~> e^=^ f-ZZgzssv & Cgo &tjy^f§^y
&v4jr)>n4^>«>#tvirtXc>}f>{f>w Z^tuwov
*b Z^> o^ £^5)'3£3 157 0?3 vy <11 /g^p> y{p> So t£jt

$ Z) tMl^C ' ?*"? V*"^) <&^-^»—

pWo o> -3^ > o> ^ |J
_

<jv3<}£>0b-rti*

HOC EST.

EGo
ITTI AcHUDEM Dodtor Malabaricus Natione Che-

go, gentilis & naturalis in Carrapuram, feuterra didta CodeU

Curapalli, habitator aedium didlarum CoUMa, qui proavis, avis

& parcntibus Medicis feu Dodloribus natns fum, teftor me per man-

datum D. Commendatoris HENRICI ü RHEEDE, venille in
Civitatem Cochincnfem & per EMANUELEM CARNEIRO
Nobilis Societatis Indic« interpretem dixiffe & didlaffe nomina,

virtutes medicas & proprietates arborum, plantarum, herbamm &
* COtl-

Abb. 1 a. Handschrift des malabarischen Arztes Itti Achudem Coladda (aus Hendrik
van Rheede, Hortus Indicus Malabaricus, Amsterdam 1678). B. Ziegenbalg vermerkt in
seiner 1716 in Halle erschienenen Grammatica Damulica, daß die hier angeführte malaba-
rische Schrift (Tamil) in vieler Hinsicht von den üblichen malabarischen Schriftzeichen
abweiche und selbst den von ihm befragten Indern unbekannt gewesen sei. Vielleicht
handelt es sich hier um eine altertümliche Schreibweise des Malajalam, welche Sprache

früher zur Lingua malabarica hinzugerechnet wurde

34



61oJ3i dto^tD^ -jfi £p)j?) (2)301 * f0T^) $p\°<4.

ODf>3 ft« o3u<®61S Sb * (ti oWa « &u jt} 0 fl'fcJD
OOfll^S ^-a-'g>fl>0<^gg<3l<ftJ^(gb^gj3Oi.«r3 r36D/>J

(Q-7j£(g 63«^gSVD^1. ä)Q^.'g^6)4oQ 6">-»Jj8i 63#P3

ö>uj/n^)(9i dSajuio g @s>e; <y &&&3

£**>-*> 9 qJ&* «3,3« t^J 3a &)£>
nsT?vi)on2QO ^ (ft 1 6> j) ^ ^gg)63(ftj9.

rt3j3^jsvOfm^ cy9JJ<^®)
£>&.3' •-*-> O f£) grjj 10 cy &SV/. (JOötofl. (»jgflgliil.
«JA ©<045 aßju/4 fl?»njs%»63iB
<*l). fltP to), ^©ö w> (3to '33 ft • flj £3= o£> $? ©ß'ifö
£x)jßto£3^ ^©^QQ 'S ttb c"B(^p34 33(*V: CJrVrf
<^<3 typ y&g\ <3 '3b si Aij-ÜD Ä a 6b o a 3i§^ ^ tf Sfib-

i/ 0 C £ ^ 7:

EGo Emanuel Garneiro, Chri-
ftianus Romanus, incola Civitatis Cochi-

nenfis, interpresjuratus N. Societatis Indicse

per mandatum D. Coramendatoris Hen-
r 1 ci ä Rheede ex lingua Malabarica in
lingua Lufitanica explicavi & interpretatus
fum nomina, virtutes medicas & proprie.
tatesarborum, plan tarurn, herbarum & con-
volvulorum nafcentium in hifce terris Mala-
baricis, auditas h Col add a Do£tore Ma-
labarico gentili, & Natione Cheguo naturali
in Carruparäm, ac in Dodlorum Malabarico-

Abb. 1 b. Handschrift des vereidigten Dolmetschers der holländischen Ostindien-Kompanie
Emanuel Cakneibo (aus Hortus Indicus Malabaricus, 1678)

Schriftzeichen des Tamil geschriebenen Text, den van Rheede in seinem
Buch zum Abdruck gebracht hat. (Abb. lb).

Der Gemeinschaft gehörten ferner drei Brahmanen an, die ihre Namen
in der lateinischen Schrift Ranga Botto, Vinaique Pandito und Apu
Botto schrieben. Sie sammelten in Kotschin ebenfalls Pflanzen, Blätter,
Blüten und Früchte. Bei ihrer Arbeit zogen sie auch eins ihrer Sanskrit-

35



Abb. 2 a. Eine Pflanze, Appel, aus Hortus Indicus Malabaricus, Band 1, 1678, S. 53

Abb. 2 b. Eine andere Pflanze, Cadu-pariti, aus Hortus Indicus Malabaricus, Band 1, 1678,
S. 56. Ihre Blätter wurden zur Herstellung eines Medikamentes gegen Schmerzen, besonders

gegen Kopfschmerzen, und deren Früchte gegen Dysenterie verwandt



^aitf^a)HWHw a^iCUi^-Ky 3^/ojuh&iiHciiitwg
<-\11) ^Yä >114) rj U i <j(W ß ft i ^ I -t 4 { S41UI dl I <M I J, IJI^ V,

j^rJQlrlc/I^HHhl^l^lJ^lall^'HUI^irci^f^riilinflcUIJlf
Vri&HW&tH^try/'ciiyjJ ^i^lßlJc!/l/IHin/lc^i^l&flH^I^^O/
4IQi3>J4> •1si'lrf>yv<&lt^4>l<bäl<ilr}l4lril'l!}tH4<>):f]rUcl ValJj^

ß«h 3/ fil^uj-dl <h ^jK^RI^UJ 3JlfZ/&IÜ-cflP/J-lllldlct,yQrJt

H O C sE ST.

AB anno millefimo quingentefimo nonagefimo feptimo diclo
2l Bramanis Palrvanapaco (qui apud nos eft annus 1Ä74:) ut
que ad decimum Aprilis anni didti Requtfao (qui apud nos eft

Annusi«7J.) EgoRANGA BOTTO, VlNAIQUE PANDITO

& Apu BoTTO, omnes ties de Natione & Religione Bramanas

& Gymnofophilte antiqui in diftridtu Cochinenfi per mandatum No-

bilis D. HENRICI it RHEEDE, CommendatoristerrarumMa-

labaricarum & Civitatis Cochinenßs, curavimus per fervos noftros qui

notitiam atborum, plantarum, herbarum & convolvulorum habe-

bant, eas ex terra Malabarica cum fuisfloribus, fructibus & femi-

nibus ad Civitatem prredidtam, ut dclinearentur & defcriberentur,

adferri, quarum nomina fcripta funt in libra noftro vocato Matiha-

ningatmhn, in quo etiam continentur virtutes & vires carum Medi-

cinales, & prxter hafee eis addidimus quod diuturna noftra expe-

rientia & magno labore acfudorcde iis didicimusSc obfervavimus,

Abb. 3 a. Handschriftlicher Bericht der drei Brahmanen, die Hendrik van Rheede bei

der Zusammenstellung indischer Pflanzen und bei der Übersetzung von Sanskrit-Worten
halfen (aus Hortus Indicus Malabaricus, 1678). Der Sanskrit-Text ist im Devanagari
geschrieben. Herr Professor Losch hat die hier von den Holländern im Lateintext als Ranga

Botto, Vinaique Pandito und Apu Botto geschriebenen Namen aus dem Devanagari in

unsere heutige Transskriptionsweise umgeschrieben: Rangabhatta, Vinäjaka-Pandita und
Äpübhatta

37



Bücher zu Hilfe, das Mahaningattnam hieß. Ihm entnahmen sie Namen,
Aussehen und Wirkungen von Medizinalpflanzen. Wenn wir im Hortus
Indicus Malabaricus auf den Bildtafeln neben den Pflanzen «brahmanische»
Namen finden (Abb. 2 a und 2b), so stammen sie vermutlich alle von den
drei zuletzt genannten Gelehrten. Hendrik van Rheede würdigte ihre
Leistungen dadurch, daß er einen von den Brahmanen verfaßten Sanskrit-
Text in den ersten Band seines Werkes aufnahm. Er ist, ähnlich wie der

Tamil-Text, von jedem der drei Brahmanen unterschrieben (Abb. 3 a). Hier
sei kurz eingeschoben, daß der Sanskrit-Text in der Schrift Devanagari,
was «göttliches Nagari» heißt, geschrieben ist (Abb. 3b). Er kam als Block
zum Abdruck. Druckhistorisch ist dabei interessant, daß es sich um den

ersten Druck dieser Schrift handelt (19).

Divanagarico Indoitano carattere

^ 31 3Ü 3
Kä. Ke. Ki. KT. Ko. Ku-

Granthamico earattere

c0b cffej cEb1 63c0bJ dh

Ka. Kä. Ke. Ki* KT. Ko. Ku«

Abb. 3b. Sanskrit-Texte können in Indien in verschiedenen Schriften geschrieben werden,
in Devanagari, im Grantha-Alphabet oder in einer der lokalen Schriften der Südsprachen.
In der Abbildung, die Paohno da S. Bartolomeo, Viaggio Roma 1796, entnommen
ist, werden Schriftzeichen des Devanagari den entsprechenden des Grantha-Alphabetes

gegenübergestellt

$
Ka.

Sprachforschung im Dienst christlicher Missionsarbeit

Wie sah es zu dieser Zeit auf andern Gebieten aus, beispielsweise in der Erforschung der
indischen Religion, Philosophie oder Dichtung Es war hier ähnlich wie in der Medizin!
Ein genaues Textstudium war auch hier noch kaum möglich. Einige Theologen und Missionare

sind jedoch hervorzuheben. Sie haben sich in besonderem Maße bemüht, in das
einheimische Schrifttum, in die Religion und Philosophie Indiens einzudringen. Einer der
ersten holländischen Prediger in Indien war D. Abraham Rogerius, der um 1630 das

Evangelium an der Küste Koromandel lehrte. Zehn Jahre weilte er in Paliakatta, wo er zwei

38



Brahmanen, Padmanaba und Damersa, gewinnen konnte, ihm die Geheimnisse der
indischen Religion mitzuteilen. Für ihre Arbeit erhielt das Ensemble die finanzielle Unterstützung

der Ostindischen Kompanie. Die Übertragung aus der indischen Sprache in das

Holländische erfolgte ebenfalls wieder über das Portugiesische, welches Padmanaba
beherrschte. Einen Teil seiner Ergebnisse hat Rogerius in dem 1651 in Leiden erschienenen
Werk De Open-Deure tot het verborgen Heydendom veröffentlicht.

Den europäischen Geistlichen war die Erforschung der indischen Religion aber nicht so

wichtig wie die Verkündigung ihrer eigenen. Im Laufe der Zeit bemühten sich zahlreiche

Missionare, die einheimischen Sprachen zu erlernen, um durch sie den Indern das Evangelium

zu lehren, christliche Moral zu predigen und Gebete sowie Lieder beizubringen. Der
bekannteste Missionar der portugiesischen Zeit war der schon genannte Franziskus Xave-
rius. Er liegt heute in Goa begraben. Als großer Organisator der christlichen Mission
erkannte er bald die Notwendigkeit, in Indien christliche Literatur in den einheimischen

Sprachen vervielfältigen zu lassen. Wie wir schon hörten, übernahm diese Aufgabe sein

Orden, die Societas Jesu. Am 6. September 1556 brachte man die erste Druckpresse nach
Goa, und in den nächsten Jahrzehnten wurden Gebete und christliche Lehren in den
indischen Sprachen Kunkani, Mahratti, Kannada, Tamil und andern gedruckt5.

Der Schwerpunkt der Sprachforschung der Missionare in Indien lag im allgemeinen
natürlicherweise nicht so sehr auf der Ermittlung philologischer Details als mehr auf der
Aneignung praktischer Worte und Sätze, die eine Verständigung mit den Indern ermöglichten.
Und es hat wohl jeder Missionar im Laufe der Zeit einige Sprachkenntnisse erworben: doch

es ist nur von manchen überliefert, daß sie die einheimischen Sprachen wirklich fließend
beherrschten. Einer der bekanntesten katholischen Missionare in Indien war der italienische
Jesuitenpater Roberto Nobili, der um 1600 nach Kotschiri ging, um dort die für den
Süden Indiens so wichtige Lingua malabarica (Tamil) zu erlernen. Später gründete er in
Madure eine dank seiner guten Sprachkenntnisse erfolgreiche Missionsstation.

Um das Jahr 1660 kam es zum Zusammenbruch der Druckerei in Goa. Dieses Ereignis
fiel in die Zeit zunehmender Depression der portugiesischen Macht in Indien. Die langen
Fronten an den Küsten Afrikas, Persiens, Indiens, Ceylons, Hinterindiens und Indonesiens
konnten einem feindlichen Angriff nicht gewachsen sein, wenn er an einer Stelle massiert

erfolgte. Auf diese Weise kam es, daß vornehmlich die Holländer den Portugiesen eine

Niederlassung nach der andern abnehmen konnten. Hand in Hand mit dem Rückgang der

militärischen Macht ging auch der wirtschaftliche Zusammenbruch Goas einher. Und der

dritte Geselle des Zusammenbruchs, die Seuchen, blieb auch nicht aus. Die Stadt wurde
damals durch große Epidemien, deren Natur noch nicht ganz geklärt ist, heimgesucht. Die

Bürger verteilten sich deshalb über die Orte der Umgebung oder reisten zurück nach Portugal.

In die in starken Verfall übergehende Stadt zog schließlich noch die Malaria ein und
verhinderte jeden systematischen Wiederaufbau.

Der Rückschlag, den die katholische Kirche durch den nachlassenden
Einfluß ihrer Schutzmacht Portugal erhielt, war nur äußerlich. Die Missions-

5 Der protestantische Prediger Philipp Baelde schrieb später, daß die Portugiesen «keine
Kosten gescheut haben, um ganze Bücher in der malabarischen Sprache drucken zu
lassen» (S. 189, in: Beschreibung Amsterdam 1672).

39



arbeit der Patres wurde trotz allem mutig fortgesetzt. In dieser Zeit reiste
der zur Jesuitenmission Goa gehörende Pater Heinrich Roth durch
Zentralindien und studierte dabei Sanskrit und Hindi (20). Später fuhr er
nach Rom und traf dort den nicht zuletzt wegen seiner naturwissenschaftlich-medizinischen

Arbeiten bedeutenden Pater der Gesellschaft Jesu,
Athanasius Kircher (1602-1680), der gerade sein Buch China illustrata
vorbereitete. Roth brachte ihm hierzu fünf Tafeln «Hanscret» mit, vier
Tafeln Elementa Linguae Hanscret und eine Tafel mit dem Pater noster
und dem Ave Maria. Kircher nahm sie in sein Buch auf und ergänzte sie

durch zehn weitere Tafeln mit mythologischen Bildern, die ebenfalls von
Roth stammten und auf denen die Erklärung außer in Lateinisch auch in
Hanscret gehalten war. Das Manuskript Kirchers konnte 1667 in Amsterdam

gedruckt werden. Ein Holländer, W. VAN der Laegh, überarbeitete
zuvor noch einmal die Tafeln und bereitete sie für das Setzen vor. Es ist
interessant, das Asienwerk der Jesuiten gerade in Holland gedruckt zu
finden, waren die protestantischen Holländer den Jesuiten doch besonders

in indischen Dingen nicht gut gesonnen. Aber hier hat das koloniale Interesse

an dem lehrreichen Buch wohl überwogen. Bemerkenswert ist ferner,
daß Pater noster und Ave Maria nicht ins Sanskrit übertragen sind. Der
lateinische Text ist lediglich mit indischen Schriftzeichen, in Devanagari,
geschrieben.

Erforschung und Lernen des Sanskrit waren für die Missionare wichtig. Wurde diese

Sprache auch kaum irgendwo von den Indern direkt gesprochen, so war sie doch die
wissenschaftliche Sprache der Brahmanen, der geistig-religiösen Führer des heidnischen Indiens.
Die Pandits, die gelehrten Brahmanen, waren die wirklichen Gegenspieler der christlichen
Missionare. Mit ihnen hatte man sich letzthin auseinanderzusetzen; aber man konnte nicht
einmal ihre Texte übersetzen, geschweige denn, wirklich mit ihnen diskutieren. Wie sollte

man ihre Lehren widerlegen. War es den Missionaren auch häufig gelungen, in der städtischen,

aus den verschiedensten Völkern und Volks- und Berufsgruppen gemischten
Einwohnerschaft Übertritte zum Christentum zu erzielen, und konnten die Missionare hier
besonders Angehörige der niedrigsten Kasten gewinnen, so gelang es doch nur schwer,
einen Brahmanen zu bekehren. Es ist in diesem Zusammenhang nicht zu vergessen, daß
selbst die Jesuiten lange brauchten, ehe jemand von ihnen philologisch detailliert ins Sanskrit

eindrang. Hier ist vor allem Pater Johann Ernst Hanxleden aus Osnabrück zu
nennen, der von 1700 bis 1732 in Malabar weilte (21). Er hat die erste bekanntgewordene
Sanskrit-Grammatik zusammengestellt. Sie blieb jedoch nur Manuskript.

Ein anderer Pater, diesmal ein Karmeliter, der Österreicher Johann Philipp Wesdin,
der in seinem Orden den Namen Paulinus a Sancto Bartolomaeo führte, brachte
schließlich die erste Sanskrit-Grammatik zum Druck. Er war 1776 bis 1789 in Malabar und
fuhr dann nach Rom, wo er in der indischen Bibliothek der Congregatio de Propaganda

40



Fide6 arbeitete und 1790 die Sidharubam seu Grammatica Samscrdamica veröffentlichte (22).
1802 erfuhr das Werk eine erweiterte Ausgabe.

In den Jahren 1674/75, etwa fünfzehn Jahre nachdem die portugiesische Druckerei in
Goa ihre Arbeit eingestellt hatte, versuchten die Engländer, eine Druckerei in Indien zu
errichten, und zwar in Bombay, das sie 1662 vom portugiesischen König als Geschenk
erhalten hatten. Ziel dieser Druckerei war es, den Protestantismus zu propagieren (23).
Inwieweit sie zu erfolgreicher Arbeit in den einheimischen Schriftsprachen gelangten, muß
noch näher untersucht werden.

Aus der Zahl der protestantischen Prediger in Indien sei der Holländer Philipp Baldaeus
(Baelde, geb. 1632) genannt, der seit 1656 in Indien wirkte. Er hinterließ uns das schöne

Werk Beschrijving der Oost-Indische Küsten Malabar en Coromandel, benevens het Eiland
Ceilon, das 1672 in Amsterdam erschien. Noch im gleichen Jahr kam am gleichen Ort auch
eine deutsche Übersetzung dieses Werkes heraus. Baelde bringt in ihm ein Kapitel mit der
Überschrift «Kurze Anleitung zur malabarischen Sprachkunst». Es handelt sich hier um
Tamil. Baelde schreibt, noch nicht einmal die malabarischen Buchstaben seien bislang in
einer niederländischen oder deutschen Presse gewesen. Man müsse diese Sprache lernen,
wenn man die Heiden Südindiens bekehren wolle. Selbst Protestant, lobt er dann die gute
Arbeit der Jesuiten auf diesem Sprachgebiet und hebt namentlich den Pater Gaspar

d'Aquilar hervor (24).
Baelde bediente sich, ähnlich wie Rheede van Drakenstein und andere Europäer, eines

malabarischen Portugiesen als Dolmetscher. Er hieß Francisco und sprach außer der Lingua
malabarica Portugiesisch. Baelde konnte ebenfalls Portugiesisch, und so verständigten
sich beide über diese Sprache. Baelde schrieb christliche Texte portugiesisch auf, und Francisco

übersetzte sie ins Malabarische. Ein anderer holländischer Prediger stand Baelde zur
Seite, Joannes van Breyl. Auch er konnte portugiesisch sprechen. Wollten beide
Missionare in den eroberten Städten verstanden werden, so mußten sie den protestantischen
Glauben portugiesisch predigen. Es war dieser Zeit im ganzen orientalischen Raum von
Sansibar bis Amboina nötig, zumindest Portugiesisch zu beherrschen, wenn man zu der
einheimischen Bevölkerung näheren Kontakt gewinnen wollte7, da die Portugiesen in der

«Romanisierung» der Küsten Asiens weit vorangekommen waren. Viele Menschen fühlten
sich noch immer als Lusitano-Asiaten.

6 Die Congregatio de Propaganda Fide hatte sich in indologischer Hinsicht damals
schon einen Namen geschaffen, indem sie 1772 das Alphabeticum Grandonico-Malaba-
ricum sive Samscrudonicum veröffentlichte. Von portugiesischen Missionaren war mit
Unterstützung der Congregatio 1778 die Grammatica Marastta a mais vulgar que se practica

nos reinos de Nizamaxu de Idalxa offericida aos padres Missionarios dos dittos reinos

in ihrer Heimatsprache herausgebracht worden.
7 Im Jahre 1698 wurde die Charta der Englisch-Ostindischen Gesellschaft erneuert. Damals

forderte das Parlament den Einschub einer «missionary clause», nach welcher in jede
Handelsniederlassung der Engländer in Indien ein «minister of religion» gesandt werden
sollte. Dieser müsse Portugiesisch können, um überhaupt erst einmal bei den einheimischen

Bediensteten der Europäer Gehör zu finden (Seyed Nurullah und J.P. Naik,.
A History ofEducation in India during the British Period, 2. edition, Bombay/.../London
1951, S. 52).

41



Baldaeus scheint nicht zu tief ins Tamil eingedrungen zu sein. In seinem Buch finden
sich außer alphabetischen Lettern nur das Pater noster (im Gegensatz zu Kircher und
Roth allerdings in die malabarische Sprache übersetzt) und ein Glaubensbekenntnis. Er
wies darauf hin, daß die malabarische Sprache recht schwer sei. Zwar hat er vermerkt, daß

er eine vollständige Grammatik mit sich führe; er sagt aber nirgendwo, daß er selbst das
Malabarische erlernt hat. Gebete und Grammatik dürften also hauptsächlich aus portugiesischen

Vorarbeiten stammen oder von Dolmetschern erarbeitet sein. In seiner Beschreibung

von Malabar, Koromandel und Ceylon finden sich hin und wieder medizinische Einzelheiten

eingestreut. Soweit sie die indische Medizin betreffen und nicht aus älteren Beschreibungen

übernommen sind, wird er sie wohl ebenfalls meist in portugiesischer Sprache
erfahren haben.

Unter den protestantischen Missionaren wird einer heute besonders verehrt. Es ist
Bartholomaeus Ziegenbalg (1683—1719), ein Deutscher aus der Lausitz, der in dänische
Dienste getreten war. Er nimmt bei den Protestanten etwa den Platz ein, den in der
katholischen Kirche Franziskus Xaverius innehatte. Ziegenbalg kam 1706 nach Trankebar, einer
dänischen Station in Indien. Vermittels eines Dolmetschers nahm er den Kontakt zur
einheimischen Bevölkerung auf, lernte aber bald selbst Portugiesisch und Malabarisch (Lingua
malabarica Tamil). Innerhalb weniger Jahre soll er das Malabarische so gut beherrscht
haben, daß er darin predigen und Christenlehre abhalten konnte. Auch er erkannte schnell
die Bedeutung von religiösem Schrifttum in der einheimischen Sprache für die Intensivierung

der Missionsarbeit. So wurde 1712/13 unter seiner Leitung in Trankebar eine.portugie-
sische und malabarische Druckerei errichtet. Die drei Setzer waren Deutsche. Von Ziegenbalgs

indologischen Arbeiten seien hier die in Halle 1716 herausgekommene Grammatica
Damulica sive Malabarica und eine Biblia Damulica genannt. Die Bibel wurde in den Jahren
1723 bis 1727 in Trankebar gedruckt.

Sein erfolgreiches Wirken fand nicht die volle Zustimmung des Kommandanten von
Trankebar und der meisten dort wohnenden Europäer. Während die Portugiesen sogleich
nach ihrer Ankunft eine Politik der Vermischung mit den Indern und die Portugisierung
möglichst aller Leute betrieben hatten, war es das Bestreben der Engländer und Holländer
sowie auch der Dänen, möglichst große Distanz zu der einheimischen Bevölkerung zu
halten, sie nicht zu europäisieren, sie nicht gleichberechtigt werden zu lassen usw. Man
fürchtete, der Europäer würde nach Erziehung, Ausbildung und Christianisierung der
Eingeborenen seine Vormachtstellung verlieren. Außerdem hörten die im Orient ein lockeres
Leben führenden Kolonialherren nicht allzugern moralische Mahnworte. So soll es schließlich

soweit gekommen sein, daß der norwegisch-deutsche Kommandant Hassius die
protestantischen Missionare habe prügeln und Ziegenbalg als Aufrührer ins Gefängnis werfen
lassen. Um die selbst hier noch gefürchtete Feder des letzteren auszuschalten, wurden ihm
ausdrücklich Tinte und Papier verweigert. Später kam es zur Abberufung des Kommandanten,

und die Arbeit der Missionare fand in steigendem Maße Zustimmung; ja gerade in
den dänischen Niederlassungen wurde die Mission fortan besonders aktiv betrieben.

Im Kreis der philologisch interessierten Mitarbeiter von Ziegenbalg war
auch einer, der ein medizinisches Thema in Angriff nahm, Johannes Ernst
Gründler (gest. 1728). Die Missionare schrieben aus Trankebar zahlreiche
Briefe nach Europa, in denen sie über ihre Arbeit und das, was sie in Indien

42



an Besonderem fanden, berichteten. Ein Brief vom 3. Oktober 1709 enthält
die Notiz, daß ein malabarischer Arzt Ziegenbalg einen langen Katalog
gezeigt habe, in dem zahlreiche «Species morborum» aufgeführt seien, sowie
ein Lexikon mit den Namen von Krankheiten (26). Am 10.September 1712

berichteten Ziegenbalg und Gründler in einem Brief an Professor August
Hermann Francke in Halle, daß sie medizinische, in der malabarischen
Sprache (Tamil) geschriebene Bücher gesammelt und daraus einen Traktat
über die Arzneikunst der Heiden zusammengestellt hätten. Dieses sei auf
Begehren einiger Ärzte in Europa geschehen (27). In einem Brief vom
22. Oktober 1712 schreiben Ziegenbalg und Gründler, daß sie vier deutsche
Traktätlein in einem Paket an Herrn Böhme abgesandt haben, unter denen
ein medizinisches aus den Büchern der heidnischen Ärzte in Trankebar
kolligiertes Traktat sei (28).

Wir erfahren aus einem andern nach Kopenhagen gesandten Brief
(Trankebar, 17. September 1712) den Titel (29) des damals angekündigten
Traktates: Der malabarische Medicus, welcher kurzen Bericht gibt, teils was
diese Heiden in der Medizin für Prinzipien haben, teils auf was für Art und
mit welchen Medikamenten sie die Krankheiten kurieren, den Herrn Medicis
in Europa zu dienlicher Nachricht und Prüfung aus den medizinischen
Büchern dieser Malabaren zusammengetragen und übersetzt von J.E.G., nebst

einer Vorrede, darinnen eine Sciagraphia medica eines Brahmanen
miteingeführt ist, in welcher er die Ordnung zeigt, wie ihre Medici das ganze Studium
medicum in ihren Schulen treiben.

Am 9. September des Jahres 1713 wiederholen Ziegenbalg und Gründler
in einem Brief an Professor Francke die Mitteilung, daß ein medizinisches
Traktat mit englischen Schiffen nach England gesandt sei und von dort
nach Deutschland gelangen sollte, und fragen, ob das Traktat richtig
eingetroffen sei. (30). Es gelangte auch tatsächlich nach Halle und ist dort
noch heute in der Bibliothek erhalten, nach einer Mitteilung von deren Leiter,

Jürgen Storz, allerdings in einem in Zerfall begriffenen Zustand.

Wichtige Teile dieses Traktates sind 1727 in Nürnberg in der Appendix
ad Actorum Physico-Medicorum Academiae Caesareae Leopoldino-Carolinae
Naturae Curiosorum in Germania und an andern Stellen auch tatsächlich
veröffentlicht worden. Bei diesem medizinischen Traktat handelt es sich
also nur um eine «Kollektion» aus malabarischen Büchern, die wohl
vorwiegend in Tamil geschrieben waren. Das Werk Medicus Malabaricus ist
also nicht eine Edierung unci Wort-für-Wort-Übersetzung eines einzigen
Textes, sondern eine Auslese leicht zu verstehender und unter Mitarbeit

43



einheimischer Ärzte übersetzbarer Einzelheiten, die von Gründler zu einer

neuen Abhandlung zusammengestellt worden sind. Daß Gründler
allerdings selbst relativ gute Kenntnisse des Tamil besessen haben muß, geht
schon aus seiner Mitarbeit bei Ziegenbalgs umfangreichen grammatikalischen

Arbeiten und Bibelübersetzungen hervor. Wir dürfen Gründler also
als ersten Europäer ansehen, der einzelne medizinische Kapitel aus
indischen Büchern übersetzt und Proben daraus in Europa zum Druck gebracht
bat!

Die Neugier der Ärzte, die von der Übersetzung Gründlers hörten, war
zunächst recht groß; allein nach dem Bekanntwerden des Werkes blieb
das Echo gering. Eigentlich fand das Werk Gründlers nur bei einem
Medizinhistoriker, bei Heinrich Schulz, näheres Interesse. Er referiert in seiner
1728 in Leipzig erschienenen Historia medicinae einige ihm wichtig erscheinende

Einzelheiten. Schulz kam zu dem Schluß, daß die Inder zwar
zahlreiche Theorien hätten, daß aber viele davon offensichtlich falsch seien. Die

Prinzipien der indischen Medizin seien wahrscheinlich so alt wie die der
alten Ägypter. Vor allem hob Schulz ein indisches Werk hervor, das

Wagadasastirum die sechs Bücher der Medizin). Darin vermisse man die

anatomisch-physiologischen Entdeckungen, so z.B. den Blutkreislauf. Die
Inder hätten schlechte anatomische Kenntnisse, wenn 72000 Arterien ihren
Ursprung vier Finger breit unterhalb des Nabels hätten und sich danach
im ganzen Körper verteilten. Ihre Vorstellungen über die Entstehung des

Pulses unterhalb des Nabels seien falsch, und genauso unbrauchbar seien

ihre Theorien über die Atmung. Mit Erstaunen wird Schulz gelesen haben,
daß die Inder die große Zahl von immerhin 792 Geisteskrankheiten hätten
und daß es nach ihrer Ansicht insgesamt 2847 Krankheitsarten gebe8.

8 In Ergänzung zu Gründler und Schulz sei der Engländer Eduabd Ives zitiert. Er kam
1754 als Wundarzt nach Südindien, vornehmlich an die Küste Koromandel, wo sich zu

dieser Zeit England und Frankreich feindlich gegenüberstanden. Ives achtete auch auf
die einheimische Medizin und besuchte deshalb mehrere portugiesische « schwarzhäutige »

Ärzte, so einen namens Diego. Von ihm schrieb Ives: «Er zeigte uns einen artigen Vorrat
von Arzneiwaren, unter denen wir einige sehr schätzbare Sachen fanden.»

Während der Engländer viel von den praktischen Kenntnissen der malabarischen Ärzte
hielt, fand ihre Literatur seine Geringschätzung. An einer andern Stelle seines 1773 in
London erschienenen Buches A Voyage from England to India heißt es nämlich: «Die
Wissenschaft der indischen Ärzte ist sehr eingeschränkt. Ich und Herr Thomas verlangten
einmal von einem dieser schwarzen Ärzte, er solle uns ein Verzeichnis der Arzneien
aufsetzen, die sie gewöhnlich gebrauchten. Anstatt eines solchen Verzeichnisses brachte er
uns eine Menge Blätter, Pflanzen, Rinden und Wurzeln von verschiedenen Bäumen, die

44



Durch die vielfältigen Unternehmungen war Trankebar in der protestantischen Welt
bald wohlbekannt. Doch später wurde es durch eine andere Stadt überflügelt. Die Dänen
verlagerten nämlich den Hauptsitz ihrer Missionsarbeit nach Frederiksnagar im reichen
Bengalen. Die Stadt war seit 1676 dänisch. Sie wurde meist Serampore genannt. Hier
gründeten die Serampore-Missionare (Baptisten) mit Unterstützung der Regierung Schulen,
eine Druckerei und eine Papierfabrik, und es wurden in Zusammenarbeit mit englischen
Missionaren verschiedene Wörterbücher und Grammatiken verfaßt sowie religiöse und
wissenschaftliche Bücher in Bengali, Telugu, Mahratti und Sanskrit übersetzt. Umgekehrt
kam es auch zur Ubersetzung aus dem Sanskrit; so wurde z.B. das Epos Ramijana
übertragen. Im Jahre 1818 gründeten die Dänen schließlich in Serampore ein philosophischtheologisches

College, das auch kurz Universität genannt wurde. Serampore blieb bis 1845

dänisch; dann ging es an die Engländer über.

Sprachforschung unter der englischen Herrschaft über große Gebiete Indiens

Im Jahre 1756, während Frankreich und England sich in Südindien feindlich
gegenüberstanden, eroberte der Nabob von Bengalen, Suradschud-Daulah, das Fort William
(Kalkutta). Die dort gefangenen Engländer wurden unmenschlich behandelt. Nun ging
General Robert Clive (1725-1774) zum Gegenangriff über. Er eroberte Kalkutta zurück
und vernichtete 1757 bei Plassey das weit überlegene Heer des Nabobs. Von jetzt ab
gehörte England die Vorherrschaft im Nordosten Indiens, und es erwarb nach und nach
immer neue Territorien.

Der Sieg von Plassey ist darum so bedeutungsvoll, weil es dadurch zum erstenmal einer
europäischen Macht gelang, weite Landstriche auch im Innern von Indien in die Hand zu
bekommen. Bisher hatte sich die Herrschaft der Europäer - der Portugiesen, Holländer,
Dänen, Franzosen und Engländer in gleicher Weise — nur auf Küstenstriche erstreckt. Hier
hatten sie Handelsniederlassungen und Festungen angelegt. Uber zweihundert Jahre hatten
die «Portugiesen» an den Küsten eine führende Rolle inne, auch noch unter fremden,
nordwesteuropäischen Besatzungen. Sie waren das Bindeglied zwischen den Indern und
den Vertretern der einzelnen europäischen Ostindien-Gesellschaften. Wie schon gesagt, fiel
ihnen die wichtige Funktion des Dolmetschens zu. In den Kloster- und Missionsschulen

sie, wie er sagte, gemeiniglich abkochten. In Fiebern gebrauchten sie Pfeffer und andere
erhitzende Dinge. Wir fragten ihn, ob sie gar keine geschriebenen Aufsätze von ihrer
Methode und Art zu verfahren hätten? Er antwortete: ja, und brachte uns ein großes Buch,
welches aus Blättern vom Palmbaum (Phoenix dactylifera) bestand, auf welche ihr
Bericht aufgeschrieben war. Wir ließen uns einen Teil dieses Buches durch einen Conuco-

pola übersetzen. Es war in dem schwülstigen orientalischen Stil geschrieben, fing mit
großem Preis des Allmächtigen für die wunderbare Bildung der Menschen an; ging hierauf
zu der Bemerkung über, daß der Mensch aus zweimal hunderttausend Teilen bestünde,
zehntausend wären aus Adern gemacht, zehntausend aus den Nerven, siebzehntausend

aus Blut, eine gewisse Zahl aus Knochen, Lymphe usw. Alles dieses war ohne Ordnung
und Plan niedergeschrieben. Dieser Art, fanden wir, waren alle ihre geschriebenen
Aufsätze über die Arzneikunst» (E. Ives, Reisen nach Indien und Persien, aus dem Englischen
von Christian Wilhelm Dohm, Leipzig 1774, S. 80 und 95).

45



hatten sie ihre Ausbildung erhalten und taten Dienst in den Büros der Faktoreien. Die
Portugiesen vermittelten die Waren und knüpften den Handel zwischen Faktorei und
Indern. Sie dienten auch in den Streitkräften der Ostindien-Gesellschaften und wurden
dort nicht nur als Dolmetscher, sondern auch als tapfere Soldaten gelobt.

Die Portugiesen in den holländischen, englischen, dänischen und französischen
Niederlassungen waren aber nach 1600 meist keine reinrassigen Leute, sondern braunhäutige
Mestizen. Die Südinder nannten sie Duibasch oder Topas, was soviel wie Mestize oder
Mischling, Mann mit doppelten Qualitäten oder Dolmetscher heißt(31). Die Topasi hatten
ihre Bedeutung aber nur an den Küsten; im Innern des Landes besaßen sie keinen nennenswerten

Einfluß; ihre Zahl reichte für die großen Territorien nicht aus. Hier fehlten auch die

portugiesischen Elementarschulen, aus denen die Topasi, die Bediensteten der Nordwesteuropäer

in Indien, bildungsmäßig hervorgingen. Die Engländer waren infolgedessen in
ihren neuen Gebieten darauf angewiesen, Angestellte und Bedienstete allein aus der
indischen Bevölkerung, das heißt Mohammedaner und Hindus, zu nehmen.

Aus dieser Situation resultierte, daß sich die Engländer von nun an
entschieden aktiver als bisher für das einheimische Schulsystem und die
Ausbildung der Leute, mit denen sie die Verwaltung der Kolonialgebiete
unterhalten wollten, interessierten. Man dachte vor allem an eine Zusammenarbeit

mit den vornehmen Kasten, zumal sich diese damals mehr zu den
Europäern als zu den Angehörigen der niederen Kasten hingezogen fühlten. Die
Söhne der Vornehmen sollten in Sprache, Geographie, Geschichte, Mathematik

und Naturwissenschaften ausgebildet werden. Die Engländer glaubten,

den Wünschen der Einheimischen sogar besonders entgegenzukommen,
wenn sie deren alte Kultur erhielten, sie an Colleges mit Hochschulcharakter
pflegten. So wurde 1780 durch den Generalgouverneur Wakren Hastings
in Kalkutta ein mohammedanisches College (Medrese) und elf Jahre später,
1791, zu Benares durch den dortigen Residenten Jonathan Duncan ein

Sanskrit-College für die Söhne der Brahmanen und Väidjas ins Leben
gerufen.

Im Laufe der Jahrzehnte unternahmen die Engländer, Moslems und
Hindus die verschiedensten Versuche, zu einer endgültigen und für alle
Teile günstigen Lösung in der Frage der Ausbildung der Jugend zu kommen.
Sollte die Erhaltung von Kultur und Tradition der Inder im Vordergrund
der Erziehungsarbeit stehen oder sollte die Jugend zum Fortschritt und
zum leichteren Gebrauch der europäischen Zivilisationsgüter erzogen werden

Sollten sich die Inder in Zukunft besser in den indischen oder in den

europäischen Dingen auskennen, usw.
Das Ergebnis der Ausbildung an den indischen Colleges war für die

Verwaltung der englischen Kompanie unbefriedigend, da die Studenten zu sehr

in Richtung Philologie und alte Literatur ausgebildet wurden, und so

46



gründeten die Engländer um 1800 ein weiteres College, das Royal College
im Fort William zu Kalkutta. Es wurde auch einfach Universität genannt.
Hier sollten die zukünftigen höheren Angestellten der englischen
Administration in den einheimischen Sprachen und kulturellen Dingen, in
Mathematik und Naturwissenschaft unterrichtet werden. Auch Engländer
studierten hier. Die Engländer wollten ihre Leute so ausbilden, daß sie sich
selbst und ohne die Vermittlung geschworener Dolmetscher ein Bild von
den indischen Angelegenheiten machen konnten. Es wurden verschiedene

Sprachen, neben Englisch, Französisch und Portugiesisch, Bengali, Hindi
und Persisch, Tamil und Telugu gelehrt (32).

Ein College in Kalkutta, das Universitätscharakter hatte, schien manchen

Engländern aber doch zu gefährlich. Inder mit den gleichen Kenntnissen

wie die Europäer würden sich auf die Dauer nicht regieren lassen!
Das College wurde deshalb schon nach kaum zwei Jahren, am 27. Januar
1802, durch den Court of Directors der Ostindischen Kompanie wieder
aufgehoben. Statt des Colleges in Indien gründete man jetzt ein Oriental
College in London. Hier wurden englische «Schreiber» für Indien ausgebildet.

Man glaubte, auf diese Weise die Entwicklung in dem aufblühenden
Indien besser in der Hand zu behalten.

Im Laufe der Jahrzehnte entstanden an den verschiedensten, unter
britische Hoheit gelangten Orten weitere Sprach-Colleges. Sie glichen im
wesentlichen dem Stil der Colleges von 1780 und 1791. Viele Inder standen den

Sprach-Colleges, besonders den Sanskrit-Colleges, abweisend gegenüber. Sie

hielten ihre Gründung für einen Stillstand oder gar für einen Rückschritt
in der Entwicklung; denn man würde dort Sprachen erlernen, die für den
Fortschritt des Landes kaum noch einen praktischen Nutzen hätten. Diese

Haltung geht auch aus einem Memorandum hervor, das der Radscha Ram
Mohan Roy, ein Pionier der Sozialreform und «English education» in
Indien (33), anläßlich der 1824 bevorstehenden Eröffnung eines Sanskrit-
Colleges in Kalkutta absandte. Darin hieß es: Die Regierung solle nicht das

streng gehandhabte Sanskrit-College zu Kalkutta fördern, sondern eine
mehr liberale Einrichtung schaffen, in der Mathematik, Naturphilosophie,
Chemie, Anatomie und andere «useful sciences» gelehrt werden. Man sollte
talentierte Leute zur Ausbildung nach Europa senden und sie nachher in
Indien unterrichten lassen. Ein solches neuartiges College sollte mit
Büchern, Instrumenten und Apparaten versehen werden. Der Radscha schlug
schließlich noch Englisch als alleinige Sprache für die Naturwissenschaften
vor (34).

47



Bleiben wir bei der Entwicklung in Bengalen, in Kalkutta, da sie in
Indien führend war. Die Regierung konnte auf die Dauer dem drängenden
Wunsch der Mehrheit der vornehmen Jugend, praktisch anwendbare
Naturwissenschaften und westliche Medizin zu studieren, nicht ausweichen. So

suchte sie einen Kompromiß zwischen den verschiedensten konservativ
eingestellten und den fortschrittlichen Richtungen sowie mit den englischen
philanthropischen Kreisen. Im Jahre 1826 wurde je eine «Medical class»

an das Calcutta Sanskrit College und an die Calcutta Medrese (Tibbi-
Medrese Medizinschule) angeschlossen. Neben das Studium der alten
Texte der Hindu-Medizin oder der mohammedanischen Junani-Tibb
(ionischarabisch-persische Medizin) trat jetzt ein Unterricht in Anatomie, Chirurgie
und Medizin, aber vorerst nur an Hand von englischen Büchern (35). Die
ärztliche Praxis erlernte der Student dann bei einem Yäidja oder Hakiem
oder als Gehilfe in einem europäisch geleiteten Spital. Die nicht an westliche
Bücher gebundene praktische Ausbildung geschah also noch 1826 in der

gleichen Weise wie schon lange Zeit vorher. Übrigens hatten die indischen
Ärzte schon vor 1826 die Möglichkeit, «Native Doctor» zu werden. Zu
diesem Zweck gingen sie in die schon erwähnten europäischen Hospitäler
und arbeiteten hier mehrere Jahre, bis man ihnen die Bezeichnung «Native
Doctor» zuerkannte. Es war dies eine rein praktische Ausbildung.

Ein erster Versuch, die Native Doctors auch theoretisch in systematischer
Weise zu unterrichten, wurde bereits vier Jahre vor der Lösung von 1826

unternommen. Im Jahre 1822 gründeten die Engländer in Kalkutta die
«Native Medical Institution for Training Native Doctors». Diese Schule
wurde unter die Leitung eines Medical Officers gestellt. An ihr lehrte man
auch Anatomie und Pathologie. Da damals die Inder sich aus
magischreligiösen Gründen noch weigerten zu sezieren, Anschauungsunterricht
aber billigten, gingen die Studenten in das General Hospital, wo man bei
den Sektionen von Europäern zusah und die indischen Toten äußerlich und
nur palpierend betrachtete.

Endlich, 1835, wurde in Kalkutta ein Medical College eröffnet. Es war eine
medizinische Akademie, in der Ärzte nach westlichem Vorbild in englischer
Sprache ausgebildet wurden. Die Bahn war frei für die Europäisierung der
indischen Medizin. In den nächsten 125 Jahren erfolgte die Gründung
zahlreicher weiterer Medical Colleges, und es wurden nach und nach auch
zahlreiche Universitäten nach westlichen Vorbildern ins Leben gerufen.

48



Madhusudana Gupta

Viele junge, auf Fortschritt bedachte Inder strebten seit Anfang des

vorigen Jahrhunderts nach einer europäischen Ausbildung. Wie stand es

mit ihren indischen Sprachstudien Beschränken wir uns auf die Mediziner.
Nur ganz wenige Studenten des Medical College von Kalkutta beschäftigten
sich auch noch mit der alten einheimischen Literatur. Zu ihrer Fortbildung
wurden im Laufe der Jahre am College zwar verschiedene Sprachklassen
eingerichtet; diese dienten aber weniger dem Studium der alten einheimischen

Literatur als vielmehr der Erlernung von Sprachen, in denen man die
Patienten nach ihren Beschwerden befragen konnte.

Ein Mann des Medical College machte in der Ausbildung der Mediziner
eine Ausnahme. Er hieß Madhusudana Gupta. Sein Name wurde dadurch
bekannt, daß er als erster Inder eine Leiche sezierte — ein Unternehmen, das

bislang als Vergehen galt. Madhusudana Gupta wurde dann auch Lecturer
of Anatomy am Medical College zu Kalkutta. Er ist gleichzeitig der Herausgeber

der ersten gedruckten Ausgabe des alten medizinischen Sanskrit-
Werkes Suschruta. Es erschien in den Jahren 1835/36 in Kalkutta.

Medizinische Schriftstellerei in Indien nach 1498

Heute werden in Deutschland unter dem Begriff «Indische Medizin» fast
nur noch die Werke von Suschruta, Tscharaka und Vagbhata sowie das 1890

von Leutnant Bower (36) in Ostturkestan entdeckte Manuskript verstanden.

Es erhebt sich die Frage, ob die Inder in den vergangenen Jahrhunderten

nicht noch andere Werke hatten, vor allem, ob sie nach 1498, nachdem
sie durch die Portugiesen Kenntnis von der europäischen Medizin erhielten,
keine eigenen Werke mehr verfaßt haben. Es wurde schon darauf
hingewiesen, daß die Inder tatsächlich noch andere Manuskripte besaßen als nur
die großen vier. Wenn wir Europäer in Anbetracht dieser Manuskripte in
dreihundert Jahren aber dennoch keine Übersetzung eines längeren
medizinischen Textes zustande brachten, so läßt sich fragen, ob das vielleicht
daran lag, daß Indien nichts Neues bot, was einer solchen Arbeit wert war
Und nach den von mir bereits kurz zitierten, vor 1800 erfolgten Übersetzungen

von Vokabeln aus Wörterbüchern und den Übersetzungen kleinerer
Texte, vor allem aber nach dem negativen Echo, das die Übersetzung
Gründlers gefunden hat, könnte man wirklich der Ansicht sein, die
medizinischen Bücher Indiens hätten außer einigen Namen von Krankheiten
sowie der Beschreibung von Medizinaldrogen und ihrer Anwendung keine

4 49



Dinge enthalten, die für die europäische Pathologie und Therapie von Interesse

waren. Die vor 1800 bereits bekanntgewordenen größeren Werke hielt
man für längst veraltete Werke aus der klassischen Zeit Indiens, beziehungsweise

für ebenfalls schon veraltete Glossare, die eigentlich nur noch
philologisch-medizinhistorischen Wert hätten!

Inzwischen haben die Bibliothekskataloge reichlich gezeigt, daß es in
Indien bis etwa 1800 tatsächlich eine fleißige und sogar eigenständige
medizinische Schriftstellerei gab, zum Teil in Sanskrit, zum größeren Teil aber
in Persisch sowie in mehreren anderen Landessprachen vom Urdu bis zum
Singhalesischen. Sie beschränkte sich keineswegs nur auf Kompendien von
Heilpflanzen und deren Wirkungen. Winternitz hat schon 1920 auf einige
Sanskrit-Monographien über spezielle Gebiete der Medizin hingewiesen (37);
so nannte er beispielsweise Fachbücher für Fieber- und Kinderkrankheiten,
über Augenleiden, Pulsfühlen usw. Er erwähnte Kajasta Kamunda, der
1489 ein Buch über Fieber und dessen Behandlung veröffentlicht hat. Es
heißt Jvaratimirabhaschkara. Selbst nach 1498 wurden noch zahlreiche
Monographien verfaßt. So hat im 16. Jahrhundert Bhavamischra das Werk
Bhavaprakascha geschrieben. In ihm wird die von den Europäern
eingeschleppte Syphilis erwähnt, wodurch es allein schon nach 1498 datiert
werden kann. Im 17. Jahrhundert schrieb der Dichter Lolimbaradscha
ein Lehrbuch der Therapie in Versen, das Väidjadschivana.

In der Zeit zwischen 1500 und 1750 wurden die schöpferischen Literaturstudien

in Indien vor allem an den Höfen der Könige und Fürsten betrieben.
Mehrere dieser Mäzene erwarben sich dadurch einen guten Ruf. Sie

versammelten außer Dichtern, Schriftgelehrten, Historikern, Mathematikern
und Astronomen auch Ärzte sowie Dolmetscher um sich. Besonders
interessiert an der indischen Medizin waren die Mohammedaner, sowohl reisende

arabisch-persische Ärzte wie auch die neuen Landesfürsten, so der in
Nordwestindien regierende türkisch-afghanische Schah Sikander. Unter ihm
kam es zu einem festen Zusammenfluß verschiedener Sprachen zu einer

neuen, dem heute in Pakistan vorherrschenden Urdu. Dieses setzt sich aus
arabischen und persischen Elementen und aus Worten des Hindi, Gudsche-

ratit und Sindi zusammen. Sikander ist allerdings nicht gerade ein Mäzen

gewesen. Er war ein fanatischer Anhänger des Islams und schuf sich durch
die Zerstörung von Tempeln, Schulen und Bibliotheken der Hindus und
Buddhisten einen traurigen Ruf. Anderseits war er bestrebt, aus den Schriften

der Inder, und da besonders aus den medizinischen, wertvoll erscheinende

Einzelheiten herausziehen zu lassen. Er ordnete deshalb die Kompi-

50



lation und Übersetzung medizinischer Werke an und rief in Agra gelehrte
indische Ärzte zusammen, ergänzte sie durch Ärzte aus Arabien und Persien
und selbst aus Kasachstan, der Heimat des weitbekannten und hochangesehenen

Arztes und Schriftstellers Avicenna. Sie schufen gemeinsam das

große Kompendium der Medizin, das den Namen Sikanders erhielt: Tibbi-
Sikandari Medizin Sikanders) (38).

Im Dekkan regierte zwischen 1518 und 1687 die Kutub-Schah-Dynastie.
Um das Jahr 1590 entschloß sich Mohammed-Kuli-kutub-Schah, eine

neue Hauptstadt zu errichten; es entstand Haiderabad, das bald zu einer
führenden Stadt der Künste und Bildungsstätten wurde. Mehrere Medresen,
das sind höhere Schulen für Grammat k und Theologie, dienten der

Fortbildung der Jugend. Im Jahre 1595 wurde dort auch ein Hospital (Dar-us-
Schifa) gebaut. Ihm war eine Medizinschule für Hakiems eingefügt. Hier
wie auch sonst in Haiderabad versammelten sich Ärzte, Hakiems und
Yäidjas zu wissenschaftlichen Diskussionen. Sie fanden die Förderung der

Dynasten, wenn sie sich als medizinische Schriftsteller betätigten (39).
Es ist in diesem Aufsatz nicht möglich, alle Literaturzentren Indiens

aufzuzählen. Eines sei jedoch genannt: Benares. Uns interessiert dort
besonders ein französischer Arzt aus Montpellier, Francois Bernier (geb.

- gest. 1688) und sein Bericht über Literaturstudien in der heiligen Stadt
Benares am heiligen Ganges. Es handelt sich um die wichtigste Bildungsstadt

der Brahmanen. Diese hatten in alter Zeit noch keine geschlossene

Universität, Medrese oder Akademie mit Klassen, sondern der Unterricht
erfolgte vornehmlich in den Gärten der Vorstädte. Dort saß der Lehrer, und
um ihn herum versammelten sich die Schüler. Auf einen Lehrer kamen dabei
zwei bis höchstens fünfzehn Schüler. Rund zwölf Jahre weilte der Lernende
bei den Pandits von Benares. Mäzene, Fürsten und reiche Kaufleute
unterstützten Lehrer wie Lernende9.

Um das Jahr 1665 hatte der Gouverneur von Benares, Dara Scheko,
der älteste Sohn des Großmoguls Schah Jehan, in seiner Residenz einen.

9 Noch 150 Jahre nach Bernier fand in Benares der Unterricht in der gleichen Weise statt.
Walter Hamilton gibt davon einen anschaulichen Bericht. Er war 1801 in Benares-
Damals existierte zwar schon das von Jonathan Duncan gegründete "Public College of
Hindu Literature"; außer diesem gab es aber in der Stadt etwa 300 Privatlehrer allein
schon für das Hindurecht. Sie hatten etwa 5000 Schüler. Damit kamen auf jeden Lehrer
etwa 16 Schüler, also genau so viele wie zur Zeit von Bernier. Hamilton vermerkte weiter,
daß Lehrer und Schüler noch 1801 von reichen Pilgern, Hindu-Prinzen und Mahratten-
Fürsten unterstützt wurden (A Description of Hindoostan, Band 1, London 1820, S. 307).

51



Stab von Gelehrten versammelt. Pandits erklärten beispielsweise die
Upanischaden, das sind indische Lehrkapitel über die Natur, Gott und den
Menschen. Dolmetscher übertrugen den Text der Pandits ins Persische.
Doch man interessierte sich im Mogulreich nicht nur für die indische Kultur,
sondern auch für die europäische. Brennend wollte man Neues über Europa
erfahren. So ließen sich Kaiser, Könige und Fürsten von Missionaren und
Reisenden Gemälde und Kupferstiche schenken. Kleine Bilderalben waren
besonders gefragt. Sie vermittelten einen Eindruck von der europäischen
Welt, die damals kaum ein Inder reisend zu Gesicht bekam. Dem Europäer
gehörte deshalb allein schon aus dieser Neugier heraus immer wieder die
Gastfreundschaft der Inder. In Benares fand dann auch Bernier bei Dara
Scheko eine Anstellung. Er wurde vom Gouverneur damit beauftragt, die
modernste medizinisch-naturwissenschaftliche Literatur Europas mit Hilfe
von Dolmetschern ins Persische zu übersetzen. Persisch war damals die
führende Schriftsprache im islamisch beherrschten Indien. So ist es nicht
zu verwundern, daß an den Fürstenhöfen immer wieder Persisch-Dolmet-
scher gefunden wurden, die zu den verschiedenen indischen Sprachen
vermittelten, sich aber auch mit der Übertragung von Texten ins Persische

beschäftigten. Doch zurück zu Bernier. Er ließ zunächst William Harvey
ins Persische übersetzen, da die Lehre vom Blutkreislauf höchst aktuell war.
Ferner wurde die Arbeit von Dr. Jean Pecquet (1622-1674), einem
Studienfreund Berniers aus Montpellier, übertragen, in welcher die Entdeckung
der Chyluszisterne und des Milchbrustganges beschrieben wird. Fünf Jahre
lang war Bernier mit derartigen Übersetzungen beschäftigt.

Bernier erfuhr seinerseits in Benares auch einiges aus indischen Werken,
die in Versen geschrieben waren. Wir hören bei Bernier leider nirgends, ob

er selbst indische Werke übersetzen konnte. Er staunte über das Wissen
der Pandits, das recht umfangreich sei; sogar die Atomtheorie des Demokbit

und Epikur sei ihnen bekannt. Die Pandits waren ihrerseits begierig,
von Bernier die erst neuerdings in Europa vertretenen Thesen über die
kleinsten Teilchen der Materie zu erfahren. Er muß ihnen also auch die
Lehre der namhaften Atomisten der Neuzeit, vor allem die des Pariser
katholischen Priesters Pierre Gassendi (1592-1655) zur Übersetzung
mitgeteilt haben. Ferner arbeitete man über Descartes (40). Ob Manuskripte
der Übersetzungen von Bernier erhalten sind, weiß ich nicht. Da es sich
in Indien zu dieser Zeit nicht um gedruckte Bücher, sondern um
Handschriften handelte, deren Verhelfältigung durch Abschreiben erfolgte, dürften

überhaupt nur wenige Exemplare entstanden sein!

52



Erste Blütezeit europäischer Sanskrit-Philologie

Ein Inder, Madhusudana Gupta, war es, der den Europäern das erste große medizinische

Werk seiner Heimat in Form eines zweibändigen Buches präsentierte. Gab es denn

überhaupt keine Europäer, die so weit in die indische Literatur eingedrungen waren, daß
sie einen langen Text Wort für Wort übersetzen konnten?

In der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts begannen verschiedene Europäer, indische
Texte systematisch zu sammeln und einzelne auch schon zu übersetzen. Hier sei der Orientalist

Abraham Hyacinthe Anquetil du Perron (1731-1805) genannt, der 1755 in
Kalkutta landete und verschiedene Städte aufsuchte, um Handschriften aufzutreiben und
die entsprechenden Sprachen zu erlernen. Vor allem hatten es ihm die Schriften der Parsen

angetan. Zu ihrem Studium weilte er längere Zeit in Surat, der mehrere hunderttausend
Menschen zählenden Großstadt an der Westküste Indiens. Nach seiner Rückkehr nach
Paris konnte er 1762 der Bibliotheque du Roi rund 180 Manuskripte übergeben. Anquetil
du Perron widmete seine Aufmerksamkeit auch dem Sanskrit, hat es jedoch nicht perfekt
erlernt (41).

Während der Franzose Anquetil du Perron als reiner Wissenschaftler fast immer mit
finanziellen Schwierigkeiten zu kämpfen hatte und schließlich auch völlig verarmt starb,
haben es einige Engländer relativ besser gehabt. Sie dienten im Civil Service der East India
Company und hatten so neben ihrem Dienst Gelegenheit, an Ort und Stelle auch die
einheimischen Sprachen und Sitten und vor allem das Sanskrit zu erlernen. Da die Engländer
sich in den neuerworbenen, großen Landstrichen mit der einheimischen Bevölkerung auf
rechtlicher Basis auseinandersetzen mußten, wenn sie die Ordnung im Lande erhalten
wollten, so begrüßte die Company es, wenn sich jemand von den ihr dienenden Engländern
auch sprachlich mit dem Hindu-Recht befaßte. Dieses wurde bei den nicht-islamischen
Indern hauptsächlich von den Brahmanen beherrscht und war in Sanskrit niedergeschrieben.

Es war also eine der Aufgaben der Angestellten der Ostindien-Kompanie und der
englischen Richter, sich mit den Rechtsverhältnissen der Hindus zu befassen. So wundert es

nicht, als erste englische Sanskrit-Philologen gerade "Writer" (Sekretäre) und "Judges"
(Richter) kennenzulernen. Beginnen wir mit Charles Wilkins (1750-1833). Er trat 1770
als Writer in den Bengalen-Dienst der Ostindien-Kompanie. Schnell lernte er die in der
dortigen Gegend vorkommenden Sprachen. Wollte man die indischen Texte, wie beispielsweise

den 1776 von einer Kommission von Brahmanen unter der Leitung von Warren
Hastings zusammengestellten Codex eingeborener Gesetze vervielfältigen, so bedurfte es
dazu einer Druckerei mit orientalischen Buchstaben. Wilkins konnte schon im Jahre 1778

eine "Printing-press for oriental languages" einrichten. Er hat sie selbst organisiert und
betätigte sich darin auch als Setzer und als Metallurgist und Gießer bei der Herstellung der
Lettern. Wilkins wurde in der Indologie aber vor allem dadurch bekannt, daß er das aus
dem Epos Mahabharata stammende Lehrstück Bhagavadgita übersetzte. Es erschien 1785

in London und ist die erste Ubersetzung eines längeren Sanskrit-Textes.
Die Hindu-Gesetze zu erforschen, hatte sich auch ein zweiter Engländer, der juristische

Sekretär Henry Thomas Colebrooke (1765-1837), vorgenommen. Er kam 1782 nach

Kalkutta; doch er verließ die junge, aufstrebende Stadt bald wieder und ging nach Pur-
neah, weil sich ihm dort mehr Ruhe bot, das Sanskrit zu erlernen. Im Laufe der Jahre
veröffentlichte er einige Abhandlungen über Hindu-Gesetze. Colebrooke wurde auch als Samm-

53



ler bekannt; so konnte er im Jahre 1819 der East-India-Company in London zahlreiche
indische Handschriften, darunter auch einige medizinische, als Geschenk übergeben (42).

Als dritter unter den frühen englischen Sanskrit-Philologen ist William Jones (1746 bis

1794) zu nennen, der 1783 als Richter nach Bengalen kam. Er hat sich mit dem Sanskrit-
Gesetzbuch des Manu beschäftigt und 1796 in Kalkutta das Buch Institutes of Hindu Law
veröffentlicht. Schon vorher schuf er die erste Übersetzung des indischen Dramas Schakun-
tala. Sie erschien 1789 in Kalkutta. Ein Jahr nach seiner Ankunft in dieser Stadt, 1784,
wurde dort die Asiatic Society gegründet. Einer ihrer Zweige beschäftigte sich mit den
Sanskrit-Werken. William Jones wurde zum Präsidenten dieser für die Erforschung der
indischen Welt so wichtigen wissenschaftlichen Gesellschaft gewählt.

In der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts stieß man beim Sammeln
indischer Werke verschiedentlich auch auf medizinische Texte (43). Auf die

Texte von Colebrooke wurde bereits hingewiesen. Sie wanderten schließlich
fast alle nach Europa in die entsprechenden Fachbibliotheken. Zur
Übersetzung eines größeren medizinischen Werkes kam es damals noch nicht.
Es wurde aber durch die Übersetzung anderer Texte wichtige philologische
Vorarbeit geleistet, welche die später in Indien wie auch in Europa
stattfindende Übersetzung der älteren medizinischen Texte erleichterte.

Wenn in dieser Zeit ein längerer medizinischer Text, in dem beispielsweise

ausführlich die Symptome beschrieben, Diagnosen gestellt und
Vorschriften zur Therapie gegeben waren, noch nicht übersetzt wurde, so gab
es doch Übersetzungen von Texten, in denen Heilpflanzen aufgezählt werden.

Hierin war die Entwicklung in der von Dr. Hermann und van Rheede

begonnenen Richtung weitergegangen.
Um 1723 fuhr der Schotte James Fräser nach Surat, um in Indien

Handschriften zu sammeln. Unter dem heimgebrachten Material befand sich
auch ein pharmazeutisches Lexikon, das im 17. Jahrhundert von dem
Haldem des Kaisers Schah Jehan namens Nureddin Muhammed Abdullah
aus Schiras in Persisch verfaßt worden war. Der Titel des Buches hieß

Elfaz Edivijeh, was mit «Materia medica» übersetzt wird. Es enthielt in
alphabetischer Reihenfolge Arzneien und Spezereien. Aus der gleichen Zeit
des Mogulreiches wurden noch andere Handschriften bekannt, die umfangreiche

mehrsprachige pharmazeutische Lexika darstellen (44). Ehe es aber

zu einer Übersetzung des Fundes von Fräser kam, vergingen mehrere

Jahrzehnte. Sie erschien erst 1793, und zwar von dem Orientalisten in der

englischen Armee Francis Gladwin. Dieser war seit 1785 Mitglied der
Asiatic Society of Bengal und später Professor am College of Fort William.
Sein Werk kam in Kalkutta heraus und hatte den Titel Ulfaz Udwijeh or
the Materia medica, in the Arabic, Persian and Hindevy Languages, with an

54



English Translation. Wir erhalten hier einen vergleichenden Überblick über

englische, lateinische, griechische, syrische, arabische, persische und indische

Namen10 der einzelnen Arzneimittel.
Zu dieser Zeit haben sich nicht nur die Engländer mit indischen, besonders

mit Sanskrit-Texten beschäftigt. Wie wir schon hörten, hat damals auch
die katholische Mission an der Bewältigung des Sanskrits gearbeitet. Johann
Philipp Wesdin, der 15 Jahre in Indien weilte, wurde bereits als Schöpfer
der ersten Sanskrit-Grammatik genannt (Abb. 4). Er wandte lange Jahre
seine Aufmerksamkeit den Sanskrit-Texten zu, sammelte sie in Malabar
und studierte auch noch nach seiner Rückkehr aus Indien die indischen

Abb. 4. Johann Philipp Wesdin, der als Karmeliterpater den Namen Paulinus a Sancto
Bartholomaeo trug. Er brachte 1790 die erste Sanskrit-Grammatik zu Druck, übersetzte
einige medizinische Schlokas und wies auf die riesige Zahl medizinischer Manuskripte in
Indien hin (aus Fr. Paolino da S. Bartolomeo, Viaggio alle Indie Orientali, Roma 1796)

10 Nicht nur die Mogul-Kultur hat medizinisch-botanische Wörterbücher geschaffen; es

gibt sie auch im Sanskrit. So erwähnten, wie schon berichtet, die drei Brahmanen in van
Rheedes Hortus Indicus Malabaricus ihr Wörterbuch Manhaningattnam. Theodor Za-
CHARIA zählt in seiner 1897 in Straßburg erschienenen Monographie über die indischen
Wörterbücher gleich mehrere solcher medizinisch-botanischer Glossare auf, die in Sanskrit

geschrieben waren. Vergleiche auch das schon genannte Wörterbuch des Sassetti.

55



Manuskripte in der Bibliothek der Congregatio de Propaganda Fide in Rom
(dort ist er 1805 gestorben) (45). Für uns ist sein Viaggio alle Indie Orientali,
das 1796 in Rom erschien und je eine Ubersetzung ins Französische und
Englische erfuhr, von besonderem Interesse. Der Reisebericht enthält viele
Seiten über Medizin (46) und den aufschlußreichen Satz: «Man findet kein
anderes Land auf der Welt, in dem es soviel medizinische Bücher gibt, wie
in Indien.»

Die englische Sanskrit-Forschung fand hauptsächlich in Bengalen statt.
Wesdin vermittelte in seinem Reisebuch einen Einblick in die Forschung
in Malabar. Dort haben sich auch einzelne Portugiesen, möglicherweise
Mischlinge und christianisierte, dunkelhäutige Inder, mit Sanskrit-Handschriften

beschäftigt. So habe der Pater Joano Alvarez einen Sanskrit-
Text mit brahmanischer Medizin übersetzt; seine Arbeit sei später von dem
Pater Hanxleden fortgeführt worden. Da Hanxleden zwischen 1700 und
1732 in Malabar weilte, war es eine bereits lange vor Wesdin liegende
Übersetzung.

In seiner Reisebeschreibung erwähnt Wesdin noch andere Manuskripte.
Ihnen allen hat er medizinisch-botanische Namen entnommen. Als Autoren
dieser Übersetzungswerke werden der Pater Antonio Gomez, M. Queiros,
M. Ambrosio Lopez und ein Yapou genannt. Für die Wiedergabe botanischer

Einzelheiten konnte Wesdin Zeichnungen von Pflanzen heranziehen,
die von einem malabarischen Arzt angefertigt und von der geistvollen,
Botanik liebenden Gräfin von Salms mit Anmerkungen versehen waren,
sowie ein malabarisches Herbarium, das der Karmeliter-Pater Vincent a
Santa Catharina de Siena der Missionsschule des Sankt Pankratius
übergeben hatte. Wesdin weist schließlich noch auf einzelne medizinische
Schlokas und einige malabarische Palmblattmanuskripte hin, die sich in
seinem eigenen Besitz befanden. Drei Sanskrit-Schlokas11 werden davon
in seinem Reisebuch in lateinischer Transliteration und italienischer
Übersetzung gebracht. Sie haben Rezeptcharakter. Zur Zusammenstellung der
medizinischen Termini zog er auch «brahmanische Wörterbücher» herbei.

Allein auch Wesdin hat keine Übersetzung eines langen medizinischen
Sanskrit-Textes und nicht einmal das Manuskript von Alvarez veröffent-

11 Schioka heißt eigentlich Spruch, Vers oder Aphorismus. Die Inder haben erst spät die
europäische Rezeptform übernommen. Das Rezept nach unserer Art heißt in weiten
Teilen Indiens nicht Schioka, sondern «Doktor ka nußcha», was «des Doktors Rezept»
heißt.

56



licht. In medizinischer Hinsicht blieb er bei der namensmäßigen Erwähnung
von Pflanzen und Krankheiten (in Portugiesisch, Sanskrit und Tamil) sowie
bei der Übersetzung ganz kurzer Texte stehen.

Wesdin wies schließlich sehr richtig daraufhin, daß die indische Medizin
hauptsächlich eine Drogenheilkunde sei. Den indischen Ärzten sei es

verwehrt, Anatomie zu studieren. Dafür hätten sie aber in besonderer Weise
ihr Augenmerk auf Medikamente gerichtet, und so sei es gekommen, daß
sie auf diesem Gebiet mehr verstünden als irgendein Arzt in Europa.

Das Studium der indischen Materia medica erreichte zu Anfang des

19. Jahrhunderts ihren ersten Höhepunkt in dem Werk von Whitelaw
Ainslie. Als er 1788 als Garnisonschirurg nach Indien kam, war die Asiatic
Society von Kalkutta bereits einige Jahre alt, und Ainslie fand dort schon
mehrere Engländer beim Studium indischer Sprachen und Texte vor. Sie

konnten ihm also sogleich fachkundige Hilfe leisten. Wie die meisten Leute,
die ein Werk über die indische Materia medica schrieben, so hat auch Ainslie
zunächst viele Jahre hindurch nur gesammelt. Endlich, 1813, war sein Werk
fertiggestellt. Es erschien in Madras unter dem Titel Materia Medica of
Hindoostan and Artisan's and Agriculturist's Nomenclature. Dreizehn Jahre
später kam es zu einer zweiten, erweiterten Auflage (47). Bis zu Ainslie war
bereits viel Material in die Literatur eingegangen. Er sammelte und
ergänzte es in mannigfacher Weise. Auch bei ihm finden sich die indischen
Namen medizinischer Drogen und Krankheiten ausführlich angeführt. Auf
das englische und lateinische Wort folgen die Bezeichnungen in Tamil,
Telugu, Dekkani, Mahratti und Sanskrit. Ainslie ging in Basare und
besuchte Yäidjas. Dort, wie auch aus Sanskrit-Büchern, aus Büchern in der
Tamil-Sprache, aus persischen und arabischen Büchern, lernte er immer
neue Drogen und deren Anwendung kennen. Unter dem Begriff Buch hat
man aber keineswegs ein nach europäischer Art gedrucktes und gebundenes
Werk zu verstehen, sondern eine Art Palmblattmanuskript (Abb. 5).
Besonders wertvoll bei Ainslie sind die Listen der ihm bekanntgewordenen
medizinischen Texte Indiens.

Ainslie hat es verstanden, zahlreiche Leute, darunter einige namhafte
Persönlichkeiten, von denen die Orientalisten Charles Wikins und William

Tolfrey genannt seien, zur Mitarbeit zu begeistern. Der zweite wirkte
seit 1805 auf der 1795 den Holländern abgenommenen Insel Ceylon, wo er
später Chefdolmetscher in der singhalesischen Königsstadt Kandy wurde.
Tolfrey stellte für Ainslie eine Liste mit medizinischen Werken zusammen,
die sich in den Händen der «Native practitioners» von Ceylon befanden.

57



Jbri/a. Jndtcud

axf/ir/um- 2/u.jat Jjar^fa/u

Abb. 5. Schreiber eines indischen Buches. Zwischen zwei steifen Deckeln werden die
handgeschriebenen Blätter eingefügt. Das ganze wird durch zwei Schnüre zusammengehalten,
die durch ein Loch im Blatt gezogen werden (aus Paolino da S. Bartolomeo, Viaggio...,

1796, S. 112)

Dabei ergab sieb, daß die meisten Texte zwar in Sanskrit abgefaßt, aber
in singhalesischen Buchstaben geschrieben waren. Ainslie konnte ferner
bereits gedruckt vorliegende Kataloge für seine Literaturliste verwenden,
so den 1809 in Cambridge gedruckten Descriptive Catalogue of the Oriental

Library of the late Tippoo Sultan of Mysore. Er war von dem Orientalisten
Charles Stewart (seit 1781 in der Bengal Army der East India Company)
zusammengestellt. Schließlich sei noch ein Väidja erwähnt, von dem Ainslie
eine Liste medizinischer Sanskrit-Werke erhielt, und ein Väidja, der eine

Zusammenstellung von medizinischen Werken in Tamil beisteuerte. Was
nützten aber bei der Abfassung der Materia medica all die Vokabeln, Listen
und Bibliothekskataloge Sie sind nur Hilfsmittel. Im Vordergrund steht
die Droge selbst, die bei der indischen Materia medica meist eine Pflanze

war. Sie mußte botanisch und pharmakologisch eingeordnet werden. Bei
dieser Arbeit stand Ainslie ein deutscher Botaniker, Doktor J.P. Rottler,
helfend zur Seite. Ihm widmete Ainslie dann auch sein Werk.

58



Zusammenfassung

Über dreihundert Jahre hat es gedauert, bis das erste große indische
medizinische Werk vollständig zum Druck kam. Es war Suschruta. Durch
seine Vervielfältigung war es nun in Indien wie in Europa möglich,
Übersetzungen vorzunehmen und diese philologisch auf ihre Richtigkeit hin
miteinander zu vergleichen. Den Anfang machte der bayrische Amtsarzt
Dr. Franz Hessler (1799-1890) (42). Mit großem Fleiß und viel Mut
übersetzte er nach und nach große Teile des Suschruta ins Lateinische; 1844
erschien der erste Band seines Buches, 1847 der zweite - beide in Erlangen.
Heßler fand viel Kritik, vernichtende Kritik! Ist das zweibändige Buch in
philologischer Hinsicht ein großer Mißerfolg gewesen, so gebührt ihm doch
das Lob, daß es der philologischen Detailarbeit das Tor zu einem weiten
Feld aufgestoßen hat. Nach und nach wurden die Fehler aufgeklärt und
die Sätze philologisch präzisiert. Es kamen englische und deutsche

Übersetzungen heraus. Einzelne Kapitel wurden nach fachärztlichen oder andern
Gesichtspunkten bearbeitet. Als Resultat liegt heute eine riesige Literatur
zum Suschruta vor.

Die erste Drucklegung des Suschruta erfolgte durch einen Inder und nicht
durch einen Europäer. Dies steht in bemerkenswertem Gegensatz zu dem

großen Interesse, das die Europäer an der indischen Medizin über dreihundert

Jahre hinweg gezeigt haben; hatten sie doch nicht zuletzt wegen der
berühmten indischen Heilkunde, wegen der medizinischen Drogen die
strapaziösen Seefahrten nach dem fernen Indien unternommen. Als Madhusu-
dana Gupta 1835 den ersten Band des Suschruta herausbrachte, waren die
wesentlichen Einzelheiten der indischen Materia medica sowie der ärztlichen
Behandlungsmethoden (z.B. durch Diät und Starstich) in der europäischen
Literatur bereits längst wissenschaftlich erfaßt. Es erschien aber reizvoll,
in diesem Aufsatz einmal zu zeigen, wie sich die Erforschung dieser Dinge
sprachlich vollzogen hat. Wie schon zu Anfang festgestellt wurde, fand sie

nicht in der stillen Stube durch philologisch detailliertes Studium von Texten

statt, sondern draußen in der Praxis, am Patienten oder an Drogen.
In Indien beheimatete Ärzte, Apotheker oder Dolmetscher gaben dem

fragenden Europäer die sprachliche Erklärung, nannten die einheimischen
Namen für die Pflanzen und Krankheitserscheinungen und beschrieben
dann in portugiesischer, holländischer oder englischer Sprache weitere
Einzelheiten wie beispielsweise die Zubereitung und Anwendung der einzelnen
Medizinen.

59



Wie er nach indischer Medizin fragte, davon hat Garcia da Orta eine
schöne Schilderung gegeben. Indem er sein Buch über die indische Medizin
in die Form eines Kolloquiums brachte, war es möglich, beispielsweise einen
Jungen aus dem Volk, eine Dienerin im portugiesischen Haushalt, einen
Patienten und einen Arzt in der ihnen eigenen Weise sprechen zu lassen.
Das Werk Ortas beschränkte sich also nicht auf eine sachliche Aufzählung
medizinisch-pharmakologischer Daten, sondern schildert in ungezwungen
lebendiger Weise auch das Milieu, in dem solche Daten in Erfahrung zu
bringen waren12.

Während uns bei Garcia da Orta einige seiner Gewährsleute dergestalt
vorgeführt werden, daß ihre direkte Rede wiedergegeben wird, lernen wir
die Gewährsleute von Hendrik van Rheede in seinem Hortus Indicus
Malabaricus auf andere Weise kennen. Sie stellen sich selbst vor, und zwar
indem sie in ihrer eigenen Sprache und Schrift einen Bericht über Namen,
Beruf und Herkunft abgeben. Sie sagen schließlich auch, in welcher Weise
sie van Rheede bei der Erarbeitung des Materials geholfen haben.

Insgesamt läßt sich aus den bis zum Anfang des 19. Jahrhunderts
gedruckten Werken über die Geschichte der Erforschung der indischen
Medizin folgendes sagen: Zunächst beschränkten sich die Autoren auf die

Erforschung der indischen Namen, beispielsweise der Heilpflanzen. Wußte
man den Namen und sagte ihn einem Inder in mehr oder weniger gutem
Indisch, so erhielt man von ihm die gewünschte Pflanze. Dies reichte für
den Handel aus. Spätere Forscher legten dann Wert darauf, daß die Namen
der Pflanzen auch in der einheimischen Schrift aufgeschrieben wurden. So

12 Wir finden in der zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts mehrere europäische medizinische
Bücher in der Form eines Dialogs oder Kolloquiums. Man denke an das 1591 erschienene
Werk des Arztes und Ägyptenreisenden Prosper Alpinus (1533-1616) De Medicina
Aegyptorum. Es wäre vielleicht interessant, einmal nachzusehen, wann in Europa mit
dieser Art des Abfassens von wissenschaftlichen Texten begonnen wurde. Bei Garcia
da Orta läßt sich indischer Einfluß vermuten. Die indischen Arzte faßten ihre
medizinischen Texte gern in dichterischer Weise, sogar in Versen ab; dabei ließen sie verschiedene

Leute berichten. Dem portugiesischen Arzt mag das imponiert haben. Er hat bei
den Indern wohl auch erfahren, daß sie den als besonders guten Arzt ansahen, der ein
medizinisches Thema nicht nur sachlich, sondern auch in dichterischer Weise
niederschreiben konnte. Ein solcher Arzt heißt Kaviradsch. Kavi heißt dabei Dichter und
Radsch der König, Kaviradsch also Dichterkönig. Dieses Wort hat im Laufe der Jahre
einen Begriffswandel durchgemacht; der ursprüngliche Sinn ist abgeblaßt. Frägt man
heute in Indien jemand nach einem Kaviradsch, so wird man auf einen wohlerfahrenen,
praktischen Arzt verwiesen - und dieser schreibt meist überhaupt keine Bücher mehr.

60



finden wir bei van Rheede die Sanskrit-Namen in Sanskrit, die arabischen
Namen in Arabisch und die Tamil-Namen in Tamil neben die Abbildungen
gesetzt.

Lange Zeit beschränkte man sich auf das Sammeln der Namen. Indische
Wörterbücher standen hier helfend zur Seite. Erst in der dritten Phase

begann man damit, auch indisch-medizinische Texte zu übersetzen. Hier seien

Joano Alvarez und Johannes Gründler genannt. Das Manuskript des

ersten kam nicht zum Druck. Die von Gründler unternommene Ubersetzung
ausgewählter Kapitel erfuhr nur iu ganz kleinen Bruchstücken eine
Drucklegung. Sie stellt eigentlich nicht einmal eine Übersetzung dar, weil nur
Auszüge aus den Übersetzungen stichprobenartig wiedergegeben werden.
Gründler konnte auf diese Weise größeren philologischen Schwierigkeiten
aus dem Wege gehen. Sein Werk muß darum mit sehr kritischen Augen
betrachtet werden. Gründler selbst beließ es bei dieser einen Kompilation.
Als ihn der Hallenser Orientalist Christian Benedikt Michaelis später
um weitere medizinische Übersetzungen bat, antwortete Gründler am
8. September 1717 - in Anbetracht der philologischen Schwierigkeiten einer
neuerlichen Übersetzung ausweichend-, daß er keine Zeit dafür hätte (48).
Immerhin dürfen wir sagen, daß die erste durch Druck veröffentlichte
Übersetzung ausgewählter Kapitel indischer Texte 1712 durch Gründler erfolgte.
Einen Einfluß auf die medizinische Praxis der deutschen Ärzte hat die

Übersetzung Gründlers allerdings nicht gehabt.
Als endlich nach 1835 die philologisch-detaillierte Bearbeitung des

Suschruta und später noch anderer Texte begann, war ärztlicherseits das

praktische Interesse daran so gut wie ganz erloschen. Das Echo blieb aus.
Die Zeit, in der die europäischen Ärzte und Apotheker etwas Neues von der
indischen Heilkunde für ihre Therapie erfahren wollten, war vorbei. Man
hatte sich in den vergangenen dreihundert Jahren ohne genaue Kenntnis
der grammatikalischen und philologischen Details behelfen müssen13. Die

13 Als 1823 in Kalkutta die "Medical and Physical Society" zur Erforschung medizinischer
Dinge in Indien gegründet wurde, hatte man einen Aufruf erlassen. Darin wurde um
Mitarbeit zur Erfassung der medizinischen Topographie und der Meteorologie, der Krankheiten,

der einheimischen chirurgischen Instrumente, der Materia medica usw. gebeten.
Man erinnerte auch daran, über noch unbekannte Behandlungsmethoden der Native
practitioners zu berichten (The Oriental Magazine and Calcutta Review 1 [1823] 617-9,
Trans. Med. Physic. Soc. Calcutta, in deren erstem Band 1825).

Im Hinblick auf die indische Medizin dachte man in der Society vornehmlich an eine

praktische Erforschung in der Art, wie sie bisher betrieben war. Die Society wies nämlich

61



hauptsächlichsten Dinge waren schon durch einfaches Befragen indischer
Arzte und Apotheker und durch Beobachtung der Behandlung ihrer
Patienten in Erfahrung gebracht worden. So ist die Erforschung der indischen
Medizin an den großen Werken der indischen medizinischen Literatur
vorbeigegangen. Das Studium der Texte ist seit 1835 nur noch eine Sache der

philologisch arbeitenden Indologen und Medizinhistoriker gewesen. Man
maß ihm in Europa kaum noch eine direkte Bedeutung für den Fortschritt
der ärztlichen Praxis zu. Und weil bei diesem Studium der historische
Akzent überwiegt, wandten die Indologen und Medizinhistoriker, wie schon

erwähnt, nur den großen Texten der alten klassischen Zeit der Sanskrit-
Medizin ihre Aufmerksamkeit zu. Die vielen medizinischen Texte, die in
Indien in den letzten zweihundertfünfzig Jahren und schon früher abgefaßt
wurden, liegen nach wie vor unbeachtet in den Bibliotheken oder gingen in
den vergangenen Jahrzehnten zum großen Teil verloren.

Die Inder selbst hielten in den letzten hundert Jahren den Inhalt ihrer
jüngeren medizinischen Schriften im Vergleich zu den klassischen Werken
und der importierten europäischen Fachliteratur für unwichtig und
versprachen sich von ihnen keinen Vorteil mehr. Das lag an der Zeit. Viele

junge Inder sahen damals das Sanskrit-Studium als rückständig und darum
als Hemmnis an. Das Studium der westlichen Medizin war Trumpf und
Englisch die Sprache des Fortschritts. Die medizinischen Texte, die nicht
Sanskrit waren oder aber bei denen das Sanskrit mit südlichen Schriftzeichen

geschrieben war, fanden auch kaum noch das Interesse der
europäischen Indologen. Das hatte allein schon sprachliche Gründe; denn
unsere Indologen können meist nur Sanskrit und Pali, bestenfalls noch Bengali
oder Hindi. Da sie mit den andern Texten sprachlich nicht recht umzugehen
vermögen, waren sie uninteressant. Die südlichen, meist handgeschriebenen
Texte wurden deshalb nur selten von Indologen angekauft und kamen daher
auch nicht mehr in den Manuskriptenhandel. Sobald sie unansehnlich wurden,

warf ihr Besitzer sie fort.
Zum Schluß sei auf die in Südindien auch heute noch erfolgende

Herstellung medizinischer Literatur aufmerksam gemacht. Während meiner
Reise 1961 konnte ich allein schon in der Provinz Kanara (Mysore State)
mehrere erst neuerdings gedruckte medizinische Texte in kanaretischer

nicht besonders auf die Übersetzung von indischen Texten hin. Sie waren das Objekt der
mehr philologisch ausgerichteten Asiatic Society, mit deren Unterstützung es schließlich
in Kalkutta zur Herausgabe des Suschruta gekommen ist.

62



Sprache feststellen. Sie enthielten eine Fülle an pharmazeutischen Dingen,
auch Präparate, die in einheimischen Fabriken hergestellt werden. In
Karwar übersetzte mir der Väidja und Drogenhändler Damodae Nagappa
Schanbay Einzelheiten aus derartigen Büchern. Sie erinnerten zwar an das,

was man bei uns Naturheilverfahren zu nennen pflegt, und an den

Heilpraktiker, ja in mancher Weise auch an die Homöopathie, überraschten
mich in ihrer Art aber doch und scheinen eines genaueren Studiums wert
zu sein. Sie legen Zeugnis davon ab, daß es in Indien noch immer Leute gibt,
die ein eigenes medizinisches System befürworten und versuchen, dies auch
wissenschaftlich zu erweitern.

Schrifttumsverzeichnis

(1) J.B. Amancio Gracias, Medicine in Goa in XVI.-XVIII. centuries, Arquivos da

Escola Medico-Cirurgica de Nova Goa, Ser. A, 1941, Fase. 15, S. 234.

(2) Edgar Thurston, Castes and Tribes of Southern India, Band 1, Madras 1909, S. 341.

(3) Heinz Bechert, Sanskritliteratur bei den Singhalesen, Verhandlungen der Indologi¬
schen Arbeitstagung in Essen-Bredeney 1959, Göttingen, S. 225ff.

(4) Jogendra Nath Bhattachandra, Hindu Castes and Sects, Calcutta 1896, S. 158-71.

(5) Antonio da Silva Bego, Documenta$ao para a Hisloria das Minoes do Padroado do

Oriente India, Band 1, Lisboa 1947, S. 95, 300-6, 358f. und 365 ff.
Pedro Jose da Silva, Elogio historico e noticia completa de Tome Pires, pharmaceutico
e primeiro naturalista da India, Lisboa 1866.

Armando Cortesao, The "Suma oriental" of Tome Pires, Hakluyt Society, London
1944, 2 Bände; Primeira Embaixada Europeia a China. 0 Boticario e Embaixador
Tome Pires..., Lisboa 1945.

Condo Don Francisco de San Luiz, J. Soc. Pharm. Lusil. 2 (1838) 36.

Friedrich Flückiger und Daniel Hanbury, Pharmacographia, 2. ed., London 1879,
S. 681.

Friedrich Flückiger, Indische Pharmakognosie, Arch. Pharm. 22 (1884) 249ff.

(6) Alberto Carlos Germano da Silva Correia, Le Cholera aux Indes Portugaises,
Arquivos da Escola Medico-Cirurgica de Nova Goa, Ser. A, 1929, Fase. 4, S. 425ff.
F.W. Rieppel, Zur Frühegeschichte der Rauwolfia, Sudhojfs Arch. Gesch. Med. Natur-
wiss. 40 (1956) 231 ff.
Hans Schadewaldt, Zur Geschichte der Rauwolfia, Veröjf. Intern. Ges. Gesch. Pharm.
13 (1958) 139ff.

(7) Garcia da Orta, Coloquios dos Simples e Drogas da India. Die Ausgabe ist dirigiert
und mit Anmerkungen versehen worden von Conde de Ficalho, Lisboa 1891, S. 261.

(8) Ebenda, Col. 54, 328-32.

(9) Johannes Boecler, Pauli Hermanni Cynosura Materiae Medicae, Argentorati 1726.

J.F. Royle, Ein Versuch über das Altertum der indischen Medizin (übersetzt von
J.Wallach), Cassel 1839, S. 9.

63



(10) H.A. Hoppe und W. Herrmann, Tropische Gewürzdrogen, München 1949, S. 29—34.

(11) Theophilo Braga, Historia da Universidade de Coimhra, Band 1, Lisboa 1892, S. 434.

(12) J.B. Amancio Gracias, Medicos europeus em Goa e nas cortes Indianas nos seculos

XVI a XVIII. Separata d'Oriente Portuguez, Bastora 1939.

(13) J. Gerson da Cunha, The Origin of Bombay, Bombay 1900, S. 100.

(14) Angelo de Gubernatis, Storia dei viaggiatori italiani nelle Indie orientali, Livorno
1875; Materiaux pour servir ä Vhistoire des etudes orientates en Italie, Paris/Rom 1876.

(15) Jacob Bontius, De medicina Indorum, Leyden 1642, Paris 1646; Historiae naturalis
et medicae Indicae Orientalis, Amstelodami 1658.

(16) Christoph Schweitzer, Journal- und Tagebuch seiner sechsjährigen Ostindianischen
Reise, Tübingen 1688, S. 121.

(17) S. J. van Oostroom, Hermann's Collection of Ceylon Plants in the Rijksherbarium
(Natural Herbarium) at Leyden, Blumea, Suppl. I, Leiden 1937, Sonderdruck.

(18) Paul Hermann, Catalogus Horti Academici Lugduno-Batavi... Descriptiones et Icones,
Leiden 1687.

L. Zumag, Florae Lugduni-Batavae flores, Leyden 1690.

Paul Hermann, Paradisus Batavus, Leiden 1698; Musaeum Zeylanicum, sive catalogus

plantarum in Zeylana sponte nascentium, Lugduni Batavorum 1717.

J. Burman, Thesaurus Zeylanicus, Amsterdam 1737.

Carolus Linnaeus, Flora Zeylanica, sistens plantas indicas Zeylone insulae; quae
olim 1670-1677 lectaefuere a Paulo Hermanno Holmiae 1747.

P. C. Molhuysen, Bronnen tot de Geschiedenis der Leidsche Universiteit, 4./5. Teil,
S'Gravenhage/Leiden 1921, S. 87.

(19) Anant Kakba Priolkar, The Printing Press in India, its Beginnings and Early
Development, Bombay 1958.

(20) Zur Geschichte der Sanskrit-Philologie siehe: Ernst Windisch in: Grundriß der Indo-
Arischen Philologie und Altertumskunde, 1. Band, 1. Heft, Straßburg 1917.

(21) Dazu: Franz Caspar Schillinger, Persianische und Ostindianische Reis, Nürnberg
1707.

(22) wie (20).

(23) Wie (19), S. 32.

(24) Lit. deutsche Ubersetzung, S. 186.

(25) Vgl. hierzu: Großes vollständiges universales Lexikon, Band 19, Halle/Leipzig 1739.

(26) D. Arno Lehmann, Alte Briefe aus Indien, Berlin 1957, S. 112f.

(27) Ebenda, S. 224.

(28) Ebenda, S. 269.

(29) Ebenda, S. 249.

(30) Ebenda, S. 289.

(31) Lit. z. B. Paulino da San Bartolomeo, Reisenach Ostindien (aus dem Italienischen);
in: Magazin von merkwürdigen neuen Reisebeschreibungen (Berlin) 15 (1798) 77 und
viele andere Autoren.

64



(32) J.N. Gloyer, Fragmente über Ostindien, Altona 1813, S. 245.

(33) James H. Gense, A Cocise History of India, Bombay/.../London 1961, S. 313.

(34) Seyed Nurullah und J.P. Naik, A History ofEducation in India (during the British
Period), 2. ed., Bombay/.../London 1951, S. 92.

(35) Goodeve Chuckerbutty, The Present State of the Medical Profession in Bengal,
Brit. Med. J. 2 (1864) 88.

(36) A.F. Rudolf Hoernle, The Bower Manuscript, Facsimile leaves, Nagari Transcript,
Kalkutta 1893-1912.

(37) M. Winternitz, Geschichte der indischen Literatur, 3. Band, Leipzig 1920, S. 552.

Dazu: Ruston Jal Vakil, Early Contributions to the Study of the Pulse, Indian J.
Hist. Med. 1 (1956) 22-8, und andere Autoren.

(38) Narendra Nath Law, Promotion of Learning in India during Muhammedan Rule,
London 1916, S. 77.

D.V. Subba Reddy, Influence of Indian Medicine and Arabian and Persian Medical

Literature, Indian J. Hist. Med. 4 (1959) 31.

(39) Hakim Abdul Wahab Zahuri, Medical Aid, Medical Men and Medical Writings of
the Qutub Shahi Period, Indian J. Hist. Med. 5 (1960) 43-9. A Rare Medical Manuscript

of 16th Century A.D., Indian J. Hist. Med. 4 (1959) 25—8.

D.V. Subba Reddy, Dar-us-Shiva (House of Cures), Indian J. Hist. Med. 4 (1959)
103.

(40) Francois Bernier, Voyages... contenant la description des etats du Grand-Mogol, de

l'Indoustan, du royaume de Cachemire, Amsterdam 1699, 1710, 1724; Travels in the

Mogul Empire (übersetzt von A. Constable) Westminster 1891.

(41) Anquetil du Perron, Abraham Hyacinthe: Reisen nach Ostindien nebst einer Be¬

schreibung der bürgerlichen und Religionsgebräuche der Parsen (deutsch von Purmann),
Frankfurt 1776.

(42) Vgl. Franz Hessler, De antiquorum Hindorum medicina et scientiis physicis, quae in
Sanscritis operibus exstant, Würzburg 1830.

(43) William Jones, Abhandlungen über die Geschichte und Altertümer, die Künste, Wissen¬

schaften und Literatur Asiens (deutsch von J.Chr. Fick), 1. Band, Riga 1795, S. 279.

(44) The Asiatic Journal and Monthly Register, Band 1 der neuen Serie, London 1830.

Cyril Elgood, A Medical History ofPersia and the Eastern Caliphate, Cambridge 1951.

(45) Paulinus a Sancto Bartholomaeo, Examen historico-criticum Codicum Indicorum
Bibliothecae Congregationis de Propaganda Fide, Roma 1792.

(46) Paulin de S. Bartiielmy, Voyage aux Indes Orientales, 2. Band, Paris 1808, S. 419—76.

(47) Whitelaw Ainslie, Materia Indica; or, some account of those articles tvhich are em¬

ployed by the Hindoos, and other Eastern Nations, in their medicine, arts and agriculture;
comprising also formulae, with practical observations, names of diseases in various
eastern languages, and a copious List of Oriental Books immediately connected with
general science, etc., Band 1 und 2, London 1826.

(48) Wie (26), S. 489.

5 65


	Sprachliche Erforschung der indischen Medizin

