Zeitschrift: Gesnerus : Swiss Journal of the history of medicine and sciences
Herausgeber: Swiss Society of the History of Medicine and Sciences

Band: 21 (1964)

Heft: 1-2

Artikel: Sprachliche Erforschung der indischen Medizin
Autor: Watermann, Rembert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-520535

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-520535
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Sprachliche Erforschung der indischen Medizin
Von REMBERT WATERMANN, Neull-Reuschenberg *

Skizze der indischen Sprachen

Um sein Gegeniiber richtig zu verstehen, bedarf es der Kenntnis seiner
Sprache. Eine fremde Sprache zu erlernen, ist nicht leicht — eine fremde
Grammatik genau zu beherrschen sogar sehr schwer. Im folgenden soll
skizziert werden, wie lange es in der Geschichte gedauert hat, bis Europier
das Studium der indischen medizinischen Literatur sprachlich in Angriff
nahmen und wie man sich vorher beholfen hat.

Mit den Portugiesen kamen schon frith Arzte, Chirurgen und Barbiere
nach Indien. Sie gewannen schnell Kontakt mit der Bevélkerung; von dem
ersten europiischen Arzt ist sogar bekannt, dal} er eine Inderin heiratete (1).

Die Europier fanden Indien in viele Kénigreiche und Fiirstentiimer auf-
geteilt. Die einzelnen Vélker und Volksgruppen (Kastent!) sprachen zum
Teil voneinander sehr verschiedene Sprachen, die oftmals ihre eigenen
Schriftzeichen hatten. Wieder andere Voélker besallen keine eigene Sprache,
oder aber sie hatten eine eigene Sprache, konnten diese aber nicht schreiben.
Alte Reiseberichte zeugen davon, wie es nicht leicht war, sich in dem sprach-
lichen und vélkischen Gewirr zurechtzufinden.

Aus der Vielbeit der Reiche, Vélker und Volksgruppen (Kasten) hoben
sich dem Neuankémmling aber schnell die Brahmanen heraus, ein Volk, das
sich zu Beginn der geschichtlichen Zeit von Nordwesten her nach und nach
iiber fast alle andern Volker des indischen Subkontinents ausgebreitet haben
soll und das schliellich die geistige Fiihrung Indiens iibernahm. Diese
ﬁberschichtung geschah nicht nur militérisch, sondern auch in ziviler Weise,
indem die Fursten, besonders im Siiden Indiens, die Brahmanen als Rat-
geber, Gelehrte und Schreibgewandte in ihre Reiche beriefen. Diese ge-
lehrten Brahmanen brachten ihre eigene Literatur mit und erweiterten sie
standig. Was ihnen besonders wertvoll schien, wurde in der Kunstsprache
Sanskrit aufgeschrieben. Sanskrit-Literatur gibt es von den Gegenden
nordlich des Ganges bis hinab nach Ceylon. Man sagt, Sanskrit sei nicht nur
eine fiir die Literatur besonders zurechtgemachte Sprache gewesen, sei

*Meinem Lehrer in der Ethnologie, Herrn Professor H. TRiMBORN, Bonn, in Verehrung

gewidmet.
! Kaste kommt von Casta, f., portugiesisch = Art, Geschlecht, Volksgruppe.

23



nicht nur in der Dichtung und Wissenschaft verwendet, sondern auch tat-
sichlich gesprochen worden. Hochkastige Leute, so Konige, Fiirsten, Mi-
nister, Brahmanen und Generile hitten sich ihrer bedient. Es sei nur eine
Sprache der Minner gewesen. lhre Frauen, die Kinder und die verarmten
oder ﬁiedrigstehenden Minner der gleichen brahmanischen Kaste hitten
dagegen Prakrit gesprochen. Dieses leite sich vom Sanskrit ab, sei weniger
gekiinstelt und zweckmiBiger fiir den Umgang. Es gibt verschiedene Pra-
krit-Dialekte, auch Sprachen genannt. Nach anderer Meinung war Sanskrit
die Sprache allein der brahmanischen Gelehrten; alle andern Minner und
Frauen, die Kénige, Minister, Generile usw. hitten einen der Prakrit-
Dialekte gesprochen, selbst wenn sie brahmanischer Herkunft waren. Heut-
zutage kann keineswegs jeder Brahmane Sanskrit lesen und iibersetzen,
geschweige denn sprechen (2). Und schlieflich nochmals die Frage, ob
Sanskrit iiberhaupt jemals gesprochen worden ist: hieriiber gibt es die Auf-
fassung, daf} es lediglich ein zum Schreiben von Dichtung und wissenschaft-
licher Literatur verfeinertes, zurechtgemachtes Prakrit sei.

Prakrit gilt also auf jeden Fall als vulgirer als das Sanskrit. Es gibt ver-
schiedene Sprachen, die Prakrit sind. Thnen allen ist gemeinsam, dal} sie
mit dem Sanskrit verwandt sind, sich zum Teil sogar direkt von ithm ab-
leiten sollen. Eine Prakrit-Sprache ist beispielsweise das Maharastri oder
Mahratti, das von den 8stlich von Bombay lebenden Mahratten gesprochen
wird. Die Prakrit-Sprachen, oft arische Sprachen genannt, dominieren im
Norden und in Mittelindien. Im Hinblick auf die alte Literatur ist unter den
Prakrits das Pali am bedeutendsten. Es gelangte durch die Buddhisten und
Jainas nach dem Siiden bis nach Ceylon, wo es den Anhiingern dieser Reli-
gionen noch heute als heilige Sprache gilt.

Im Raume siidlich von Goa, Haiderabad und von Orissa bis nach Ceylon
hin dominieren die Drawida- oder nichtarischen Sprachen. Die Literatur-
sprachen unter thnen haben Schriftzeichen, die sich von denen der arischen
Sprachen unterscheiden. Zu dieser siidlichen Sprachgruppe gehéren unter
anderm das Malajalam, das Tamil und das Telugu (vgl. Sprachenskizze).
Bei den Drawida-Vilkern gibt es, wie oben bereits angedeutet, Brahmanen,
deren Pandits die Sanskrit-Literatur betreiben. Es ist hemei‘kenswert, dal3
alle diese siidlichen Pandits das Sanskrit keineswegs in einer einheitlichen
Schrift schreiben. Sie wenden, wie es HEinz BEcHERT 1959 sehr eindrucks-
voll geschildert hat (3), in jedem Teilbereich des siidindischen Kultur-
raumes die regional iibliche Schrift an. Derselbe Sanskrit-Text wird also im
Tamil-Gebiet mit andern Schriftzeichen geschrieben als im Telugu-Gebiet.

24



AuBler den europiischen Sprachen spielt in Indien noch eine andere, ur-
sprunglich nichtindische Sprache eine grole Rolle, das Persische. Es wird
heute noch mit arabischen Schriftzeichen geschrieben. Sein ehedem mich-
tiger Einflul hat sich auf die arischen Sprachen Nord- und Mittelindiens,
so auf das Hindi ausgewirkt. Viele Worter sind aus dem Persischen und
indirekt auch aus dem Arabischen iibernommen worden. Die daraus resul-
tierenden Sprachen werden heute Urdu und Hindustani genannt. Hier seien
ferner das Bengali, Bihari, Assami, das Hindi und Gudscherati sowie das
Radschasthani als bedeutende, im Norden zu findende und zum arischen
Prakrit-Kreis zu rechnende Sprachen mit persisch-arabischem Einflull er-
wihnt.

In Indien unterscheidet man zwei Arten gelehrter?, im Lesen und Schrei-
ben bewanderter Arzte: die Viidjas und Hakiems. Sie sind sowohl ihrer
Religion als auch ihrer Schriftart und ihres medizinischen Systems nach
voneinander verschieden. Der Viidja ist indischen Glaubens, spricht eine
oder mehrere indische Sprachen und kennt einen Teil der indischen medi-
zinischen Literatur. Sein wissenschaftliches System nennt sich ajurvedi-
sches System. Der Hakiem dagegen ist Mohammedaner. Er braucht die
arabischen Schriftzeichen, spricht Urdu, Hindustani und Persisch und nennt
sein medizinisches System Junani-System. Dieser Name weist schon auf
den icnischen, d.h. griechischen Ursprung seiner Heilkunde hin. Sie ist iiber
Arabien und Persien nach Indien gelangt. Die indischen Herrscher, sowohl
die mohammedanischen wie auch die heidnischen, waren meist tolerant
gegen die andersgliubigen Arzte.

Wihrend der Hakiem als Mohammedaner abseits von der indischen
Kastengliederung stand, hatte sich der Viidja in die Kastenordnung zu
fiigen; vor allem hatte er sich mit der hochstangesehenen Kaste, mit den
Brahmanen, auseinanderzusetzen ; denn die Brahmanen betrieben neben der
philosophischen, theologischen und juristischen auch die medizinische Wis-
senschaft. Hier ist allerdings bemerkenswert, dall die Brahmanen nur in

2 Unter einem ungebildeten, in Lesen und Schreiben nicht bewanderten Arzt hat man den
Heilkundigen zu verstehen, der beispielsweise auf den Straflen der GroBstidte sitzt,
‘Wurzeln und andere Drogen auf einer Decke ausgebreitet zum Verkauf anbietet, fliich-
tige Untersuchungen vornimmt, Diagnosen stellt und vor allem Therapie treibt. Fiir
einen solchen «Kurpfuscher» oder «Quacksalber» hat man, genau wie bei uns, zahl-
reiche Bezeichnungen. Wohlwollend wird er «niem Hakiem» genannt, was halbgebildeter
Arzt heillit. Ein Sprichwort sagt: « Niem Hakiem, Khatraa e Dschaan», zu deutsch:
«Ein halbgebildeter Arzt (ist) eine Gefahr fiir das Leben.»

25



seltenen Ausnahmen selbst érztliche Praxis iibten (4). Sie zogen es vor zu
theoretisieren, wie es zahlreichen alten Reiseberichten zu entnehmen ist.
Die medizinische Praxis iiberlieBen sie dem Viidja. Die Viidjas bildeten in
Bengalen, Assam und einigen angrenzenden Gebieten eine eigene Kaste;
in den ubrigen Teilen Indiens gehorten sie zu der dritten Kaste, den
Sudras, in denen sie sich zu den Handwerkern, Fischern usw. gesellten.
Die Kaste der Viidjas nennt den Nordosten Indiens als ihre Heimat, und
tatséchlich findet man die Viidjas in Bengalen in sehr groBler Zahl. Hier
sollen sie ihrer Uberlieferung nach einstmals auch ecinige Konige gestellt
haben. In Bengalen ist aber nun nicht jeder Kasten-Viidja gleich auch ein
Arzt. Ein Angehoriger dieser Kaste kann durchaus einem andern biirger-
lichen Beruf nachgehen. Die Verhéltnisse haben sich hier seit dem vorigen
Jahrhundert sehr gelockert! Die Kaste der Viidjas folgt an Ansehen gleich
hinter der der Brahmanen. Den Brahmanen ist aber eigen, Angehorige
einer andern Kaste nicht in ihre Sanskrit-Biicher, «nicht in ihre Karten»
schauen zu lassen. Hiervon wird lediglich den Viidjas eine Ausnahme ge-
wihrt. Sie diirfen Sanskrit lernen und Einblick in die Biicher der Pandits
tun. Die Viidjas haben auflerdem auch ihre eigene Literatur. Im Laufe der
Geschichte konnten sie immer wieder ihre eigenen Erfahrungen nieder-
schreiben und taten das nicht nur in Sanskrit, sondern auch in den Sprachen
der Liander, in denen sie Praxis iibten.

Portugiesische Zeit

In die eben genannte indische Sprachwelt stiefen nun die Europier,
zunichst die Portugiesen. Thre Fahrten nach Indien galten den Schitzen
des Landes: den Drogen, Gewiirzen und Heilpflanzen. Schon friith sehen wir
daher in Indien portugiesische Apotheker und Botaniker (5). Sie waren
nicht nur an den Apotheken der sogleich errichteten Hospitiler titig, son-
dern hatten auch die Erforschung der indischen Heilpflanzen zur Aufgabe.
Sie betrieben Pharmakognosie und brachten den Handel in Gang.

In Spanien und Portugal hérte man sagenhafte Dinge vom Reichtum
der neu entdeckten Erdteile, und besonders begeisterte sich die Jugend fiir
die fernen Linder. Zu dieser Zeit studierte ein junger portugiesischer christ-
licher Jude, Garcia DA OrTA, Geographie und Botanik; spiter studierte er
Medizin. 1534 reiste er als Arzt nach Indien. Achtundzwanzig Jahre blieb
er dort und lieB sich Zeit, das Land griindlich zu studieren, reiste umher und
behandelte Patienten, Européer und Inder, unter letzteren auch manch einen

26



Fiirsten. Garcia da Orta erforschte die indischen Krankheiten, baute in
- Bombay einen botanischen Garten und gewann Hakiems und Viidjas zur
wissenschaftlichen Diskussion. Schliellich ging er daran, seine Erfahrungen
niederzuschreiben, und sein Buch konnte in Goa gedruckt werden. Im Jahre
1563 erschien es unter dem Titel Colloquios dos simples e dregas e cousas
medicinais da India. Als Setzer zeichnet ein Deutscher, JoaANNEs bE ENDEM.
Das Buch ist heute vor allem durch die Beschreibung der Heilpflanze
Rauwolfia serpentina und der Choleraepidemien bekannt.

Hier interessiert uns an dem Buch allerdings etwas anderes: Es vermittelt
einen Eindruck von den sprachlichen Kenntnissen seines Autors. Diese
diirften nicht zu tief gewesen sein, weshalb er méglichst viele Begriffe portu-
giesisch brachte. So spricht er von fisicos indianos und fisicos arabos statt
von Viidjas und Hakiems. Zusammenfassend nannte er beide fisicos gentios.

Garcia da Orta verfaBlte sein Buch als Kolloquium. Ein Arzt namens
Ruano stellt die Fragen, andere Personen, so z.B. Diener oder Patienten,
kénnen in die Unterhaltung eingreifen, und Garcia da Orta antwortet.
Wihrend einer Unterhaltung zwischen Ruano und Orta ereignete es sich
einmal, daf} eine Dienerin hereinkam und meldete: ein Junge sei draullen.
Dieser berichtet: Er komme von Don Geronimo. Einer von dessen Briidern
sei erkrankt. Der Doktor mége sobald wie moglich kommen. Auf die Frage
von Orta antwortet der Junge mit portugiesischen Worten, dafl der Patient
von der «morxi» befallen sei. Das Wort merxi ist indisch. Noch ehe Orta
zum Kranken eilt, erklirt er Ruano, was man unter «morxi» in Indien
versteht (6). Es sei die «colerico passio», diec Cholera, welche die Inder
«morxi» nennen. Daraus hitten die Portugiesen das Wort mordexi ge-
bildet. e Araber wiirden die Cholera «hachaiza» nennen (7).

Wie vollzog sich nun das Befragen eines indischen Arztes ? Hiervon
vermittelt Garcia da Orta ebenfalls ein Bild (8). In ihrer Unterhaltung
kommt Ruano auf das indische Turbit?® zu sprechen. Er méchte von Orta
Auskunft haben, wie die Inder dieses Abfithrmittel (9) anwenden. Orta
rit, hieriiber am besten einen indischen Arzt aus Goa zu fragen, der gerade
in der Nihe ist. Und schon ruft die Dienerin nach Malupa, dem eingebo-
renen Arzt, der jeden Morgen die Schwarzen behandelt. Malupa kommt und

3 Schon vor GARCIA DA ORTA hat ein anderer Portugiese, der Apotheker ToME PIRES, iiber
das indische Turbit berichtet. Er schrieb am 27. Januar 1516 aus Kotschin einen Brief
«Uber die Drogen und wie sie wachsen» an seinen Konig, worin verschiedene Turbit-
arten diskutiert werden (zit. nach: The Suma Oriental of Tomé Pires, Band 2, London
1944, S. 512-517).

27



berichtet gern. Dabei spricht er ebenfalls portugiesisch. Er vergleicht das
Turbit mit dem indischen Ingwer, einer Droge gegen Verdauungsstérun-
gen (10).

Die Unterhaltung mit dem goanesischen Viidja Malupa wirft die Frage
auf, welche Stellung die einheimischen Arzte zu den europiischen hatten.
Hier 148t sich einiges schon aus der gesamten Situation sagen: Es war das
Ziel der Portugiesen, moglichst weite Teile der Kiisten Afrikas, Asiens und
Indonesiens unter ihren Einflull zu bekommen. Besonders in Indien erzielten
sie in dieser Hinsicht grofle Erfolge. Hier lieen sich mehrere hunderttau-
send Menschen christianisieren, erhielten portugiesische Namen und lernten
die portugiesische Sprache. Das 1511 eroberte Goa wurde zur Hauptstadt
von Asien und zum Sitz des Vizekoénigs erhoben. Anfang des 17. Jahrhun-
derts zihlte es an die 250 000 Einwohner. Noch heute zeugen stolze Ruinen
vom Glanz der einstigen Weltstadt. Portugal selbst hatte zu dieser Zeit
kaum mehr als eine Million Einwohner. Das Mutterland konnte also auf
die Dauer gar nicht die Menschen aufbringen, die in den iiberseeischen
Besitzungen verschlungen wurden. Es war viel zu schwach, das Weltreich
allein zu beherrschen, und bedurfte daher der Mithilfe der eingegliederten
fremden Volker. Aber wie sollte man diese zur Mithilfe gewinnen ?

Vielfiltig voneinander verschiedene Menschen zusammenzuhalten, kann méglich werden,
wenn man ihnen die Idee, gemeinsam ein grofles Reich zu schaffen, vorzeichnet und wenn
man sie im Hinblick auf das Kreuz Christi menschenwiirdig behandelt und ihnen in recht-
licher Hinsicht Gleichstellung gewihrt. Doch dem Rechner gelten diese philanthropen
Ideen nicht viel; er sieht mehr den Handel, der unter dem Schutz einer militirischen Macht,
hier der Portugiesen, an den Kiisten und iiber das Meer gefithrt werden kann und gute
Geschifte bringt. Alles dieses mogen die Portugiesen, unter ihnen besonders der grofle Vize-
konig und Reichsgriinder ALBUQUERQUE, durchdacht haben. Goa sollte also zum Fanal
eines solchen Reiches werden. Hier kamen Christen, Moslems, Juden und Hindus, Europier,
Araber, Chinesen, die Vertreter der verschiedensten indischen Volker, Leute aus Malakka
und Java, aus Mozambique und Sansibar zusammen, wickelten ihre Handelsgeschiifte ab
oder lieBen sich gar nieder. ‘

Goa wurde durch den Vizekonig Albuquerque den Moslems abgenommen. Die Inder,
bisher wirtschaftlich von den islamischen Herrschern unterdriickt, feierten den Portugiesen
als ihren Befreier. Albuquerque ist der bedeutendste unter den Begriindern des Portu-
giesisch-asiatischen Reiches, und er trat schon friih fiir eine moglichst grofle Gleichberech-
tigung der Europiier und Inder ein. Mischehen als duBleres Zeichen dieser Politik wurden
besonders gefordert. Aus den verschiedensten Teilen der Welt kamen Héandler, Handwerker
Kiinstler und Soldaten nach Goa. Die Stadt wuchs schnell und wurde reich. Um dem Gewirr
der Sprachen ein Ende zu bereiten, zogen die in den verschiedensten Gegenden beheimate-
ten Fremden es vor, Portugiesisch zu sprechen; es wurde zur Staatssprache. Man verstand
es von der persischen Kiiste bis zu den Molukken.

28



Goa sollte das Zentrum der Christenheit in Asien werden. FRANZISKUS XAVERIUS eilte
dorthin, um die zusammenlaufenden Menschenmassen zu christianisieren. Wollte man den
Missionserfolg sichern, so war dazu auch christliche Literatur nitig. Die Jesuniten brachten
also auch Druckpressen nach Indien, mit denen man gleich an Ort und Stelle christliches
Schrifttum vervielfiltigen konnte; es waren die ersten Indiens. Der Papst ernannte den
Bischof von Goa zum Erzbischof von Asien. Sein Bistum reichte von Kapstadt bis Japan.
In Goa wie in andern Teilen Portugiesisch-Asiens entstanden imposante Kirchen, von
denen sich einige der heute noch erhaltenen Kirchen durchaus mit bedeutenden Barock-
kirchen Deutschlands vergleichen lassen. Gewaltige Festungsanlagen, Paldste und Kldster
und nicht zuletzt eine grofle Zahl Hospitiller wurden an den verschiedensten Orten errich-
tet. Mit der Zeit entstanden auch erste Gemildegalerien und Bibliotheken.

Schon Garcia da Orta benutzte verschiedene Biicher. So zitiert er in
seinem beriihmten Werk einige Autoren, darunter VEsArIius, dessen De
humant corporis fabrica 1543 erschien. Er nennt weiterhin Amato Lusi-
TANO, der itber die Materia medica des D10skORIDES schrieb (versffentlicht
in Venedig 1553). Aullerdem erwihnt er JomANNES MANARDUS und seine
medizinischen Briefe, die 1540 in Basel veroffentlicht wurden, sowie die
Anmerkungen zur Materia medica des D10skKoRIDES von VALERIUS CORDUS,
die CoNRAD GESSNER mit dem gesamten Nachlafl des Cordus 1561 in StraB-
burg herausbrachte (11). Da Garcia da Orta schon 1534 nach Indien abge-
reist war, kann er erst in Indien Kenntnis von diesen Mannern und ihren
Biichern erhalten haben.

In Goa entstand gegen Ende des 16. Jahrhunderts nach zeitgenéssischen
Berichten das «vortrefllichste» Hospital der Welt. Auch in militédrischer
Hinsicht sowie in Handel und Gewerbe kam es zu bedeutender Entwicklung.
Schon waren Ansehen und Macht der Portugiesen in Asien so stark ge-
wachsen, dafl der Konig in der Heimat mifltrauisch auf seinen fern weilenden
Vizekonig wurde, der mehr Menschen und ein vielfach groBeres und rei-
cheres Land als Portugal beherrschte. Deshalb bestimmte er, dafl jeder
Vizekonig nach drei Jahren abgelost werden mufite. Der Papst sandte zur
Uberwachung der eigenwillig werdenden Christen und christlichen Insti-
tutionen die Inquisition.

In dieser Welt standen sich also die einheimischen und indischen Arzte
gegeniiber. Bereits Albuquerque scheint eine erste Losung fiir ihr Verhiltnis
zueinander gefunden zu haben; denn wir horen, dafl ihm auf seinen Heer-
ziigen neben den europiischen Arzten und Chirurgen auch Viidjas dienten.
Seit dieser frithen Zeit besitzen die Viidjas bei den Portugiesen in Indien
einiges fachliches Ansehen (12).

29



Die Respektierung gewisser heilkundlicher Fihigkeiten der Viidjas blieb
in den portugiesischen Besitzungen iibrigens bis zum Ende der Kolonie.
Wihrend meines Besuches in Indien 1261 fand ich in Pangim, in der Haupt-
stadt des Landes Goa, eine grofle Hindu-Apotheke, die in einem zentral-
gelegenen, reprisentativen Gebidude untergebracht war. Thr Leiter war ein
Viidja. Sein Hauptinteresse war es, Medizinalpflanzen nach indischen Re-
zepten zu verarbeiten und zu verkaufen. Daneben hatte er auch ein meoder-
nes Gerit fiir Elektrokardiographie.

Als die Nehru-Truppen schlieBlich in die pertugiesisch-indische Provinz
Goa einriickten, fanden sie in Ponda, einer andern Stadt, wie Goanesen und
Portugiesen gerade dabei waren, auf dem neuen Marktplatz ein Denkmal
fiir den Dada-Viidja zu errichten. Dieser einheimische Arzt hatte sich durch
seine vielfaltigen Erfolge einen Namen geschaffen. Er kannte sich nicht nur
in der verschiedenartigen alten indischen Literatur aus, sondern verfalite
auch selbst medizinische Werke. Er war mit der Zeit reich geworden, ver-
wandte aber sein Vermogen zu sozialen Zwecken, zum Bau von Wohnblocks
und Schulen sowie zur Fursorge fiir arme Leute.

Heute konnen alle gelehrten Viidjas in Indien entweder Englisch oder
Portugiesisch. Von 1511 bis 1650 war das Portugiesische an den Kiisten
Asiens die vorherrschende Sprache. Es wundert uns daher nicht, wenn
Garcia da Orta mit seinem Viidja portugiesisch spricht. Garcia erhielt so
Kenntnis von der indischen Medizin in seiner Landessprache. Natiirlich
wird er auch einige Worte oder sogar ganze Sidtze der einen oder andern
indischen Sprache gelernt haben. Ob er die fremde Schrift lesen konnte, ist
schon fraglich. Ein eingehendes Studium der indischen Literatur diirfen
wir bei ihm also nicht erwarten. Man muf sich die Forschungsweise Garcia
da Ortas wie folgt vorstellen: Es war bekannt, daB er sich fiir indische Pflan-
zen interessierte, und so brachte man ihm welche. Auch wird er die Praxis
des einen oder andern Viidjas besucht, sie bei der Arbeit beobachtet und
einen Einblick in ihre Drogensammlungen getan haben. Die Viidjas gaben
ihm dann entweder in portugiesischer Sprache oder ither Dolmetscher die
entsprechenden Erklirungen. 7

Wie schon angedeutet, hatte Garcia eine beachtliche Bibliothek zur Hand.
Hier konnte er bereits Bekanntes heraussuchen und zur Diskussion heran-
zichen. Das Hauptinteresse nicht nur der Apotheker, sondern auch der
Arzte gehorte vor allem den Heilpflanzen; denn die Inder boten auf andern
Gebieten der Pharmazie und der iibrigen Medizin nicht viel Neues. Zur
genauen Beobachtung der Pflanzen legte man botanische Gérten an, bei-

30



spielsweise in Goa. Garcia da Orta besal} einen eigenen Garten auf der Insel
Bombay, die er vom Kénig von Portugal als Geschenk erhalten hatte.

Das Werk Garcias nennt eine Vielzahl an Vélkern und Lindern mit den
dort iiblichen Beschreibungen und Namen von Heilpflanzen; so nennt es
die Tiirken, Armenier und Perser, die Mauren, Athiopier und Araber, die
Kanarinen, Dekkaninen, Malabaren, Maldivier, die Bengalen, Gudscheraten
(Baneanen) und Brahmanen. Es wird Usbekistan, Ceylon, Siam, Malakka,
Borneo, Java, Timor und China erwidhnt. Als Herkunftsorte bzw. Handels-
stidte findet man Konstantinopel, Beirut, Jerusalem, Alexandrien, Kairo,
Ormuz vor Persien, Kalikut, Schaul, Kotschin und Kranganor, Dely und
Kambaja, neben Goa, Diu usw. Autoren wie D1oskoriDES, PLINIUS, AN-
ToN1US MusA und GALEN, AVICENNA und RHAZES erginzen die vielfaltige
Ubersicht. Kurz, Garcia entwirft ein umfassendes Bild von der orientali-
schen Pharmakogeographie.

Es versteht sich, dafl Garcia nicht alle diese Viélker, Linder und Stidte
besucht hat. Er wird, wie schon angedeutet, manche Einzelheiten der Lite-
ratur entnommen haben. Zum Studium der orientalischen Literatur hat er
Dolmetscher benutzt. J. GErRsoN pA CuNHA wies bereits 1600 darauf hin,
dal} der persische Interpret KwaJeH PARKULI GARCIA in Bassein tiirkische,
persische und arabische Namen nannte (13).

Zwanzig Jahre nach der Publikation Garcias (1563) kommt ein Florentiner
Kaufmann, Firiprpo SAasseTTI (geb. 1540) nach Indien. Auch er ist bestrebt,
Einblick in die indische Pharmazie zu erhalten. Er wird schon vorher das
Werk Garcias und die Kritik daran studiert haben. Er geht jedenfalls ganz
anders vor als Garcia und beschriinkt sich auf ein indisches Wérterbuch, das
er mit Hilfe eines eingeborenen Arztes iibersetzt. Leider ist sein Manuskript
nicht zum Druck gekommen, und so hat es wohl kaum EinfluB gewinnen
konnen. Das Unternehmen Sassettis ist lediglich aus einem Brief bekannt,
den er an den Granduca di Toscana sandte. Sassetti ist 1588 in Indien, ver-

mutlich in Goa gestorben, und so ist sein Werk nicht mehr gedruckt
worden (14).

Holléiindische Zeit

Hundert Jahre wihrte die portugiesische Alleinherrschaft iiber Indiens
Kiisten. Dann, um 1600, tauchten andere européische Nationen als Kon-
kurrenten auf. Unter ihnen gewannen schliefllich die Hollénder fiir einige
Zeit die Vorherrschaft. Auch sie bekundeten grofles Interesse an der Er-

31



forschung Indiens, besonders der indischen Botanik?; denn auch ihnen
versprach der Handel mit Drogen grofle Geschifte. Zur hollindischen Zeit
erschienen viele Biicher iiber Indien, so eins von dem Arzt JAkoB BonNTius,
1598 in Leiden geboren, der wichtige Einzelheiten iiber die indische Medizin
aufgeschrieben hat. Er war 1627 als Inspektor der Chirurgen nach Indien
gekommen und trug hier innerhalb von vier Jahren — er starb bereits 1631 —
ein grofles Material zusammen. Sein Name ist vor allem durch die Beschrei-
bung der Beriberi bekannt geworden. Ahnlich wie Garcia hat auch Bontius
eine grofle Zahl Heilpflanzen erwihnt (15). Allein, es fehlten auch ihm die
Sprachkenntnisse. So hat er dhnlich wie Garcia arbeiten miissen. In philo-
logischer Hinsicht blieb also eine grofie Liicke weiterhin bestehen.

Uber vierzig Jahre spiter beginnen zwei Leute in Holldindisch-Indien mit
der systematischen Erforschung der Heilpflanzen. Einer war der Deutsche
PaurL HERMANN (geb. zu Halle 1640), der 1672 als Arzt nach Ceylon kam.
Er stieg zum Chefarzt auf und wurde Oberinspektor des Hospitals von Co-
lombo (16), widmete sich aber vornehmlich botanischen Studien. Er legte
zwel Herbarien an, die spiter nach London ins Britische Museum und ins
Rijksherbarium nach Leiden gelangten und von denen noch heute grofle
Teile erhalten sind (17, 18). Etwa um die gleiche Zeit wie Hermann beginnt
auch der Gouverneur von Hollindisch-Malabar, HENDRIK VAN RHEEDE
van Drakenstein, mit der systematischen Erforschung und Beschreibung
der in dieser Gegend Indiens zu findenden Pflanzen, besonders der Heil-
pilanzen.

Beide Sammler haben in ihren Schriften neben die Pflanzen oder Zeich-
nungen auBer den lateinischen Namen auch die indischen Namen geschrie-
ben. Es fillt auf, daB} die letzteren in der einheimischen Schrift vermerkt
sind. So zeigen die zwei in Leiden erhaltenen Bénde des Hermannschen
Herbarius vivus mit der Hand geschriebene ceylonesische Worte (Singha-

4 Anfang des 17. Jahrhunderts bekundeten die Englidnder, Hollinder, Franzosen und Da-
nen ihr Interesse an Indien, indem sie ostindische Kompanien griindeten oder deren
Griindung anstrebten. Vorher waren schon verschiedene Leute aus diesen Landern zu
Land oder mit den Portugiesen iiber See nach Indien gefahren und hatten Einblick in
die dortigen Verhiiltnisse gewonnen. Es sei die Reise des JEAN MoQVET genannt, der 1601
erstmalig gestartet war, aber erst 1007 erfolgreich nach Indien gelangte. Er war Hof-
apotheker des franzisischen Konigs, und so erhielt er in Goa eine Anstellung im groflen
Hospital. Quartier bezog er bei einem indischen Chirurgen, der ANTONIO FERNANDES
hief. Dessen Frau war eine Chinesin, ein Beispiel fiir das Beieinander der verschiedenen
Nationen in der Weltstadt Goa! (JEAN MoQVET, Voyage en Afrique, Asie, Indes Orientales
et Occidentales, Paris 1617, S, 274f. und 306).

32



lesisch und Tamil), neben Jasminum pennatum das ceylonesische Wort
Bambu. Bei Hendrik van Rheede kénnen wir sein vielbidndiges Prachtwerk
Hortus Indicus Malaebaricus heranziehen. Der erste Band erschien 1678 in
Amsterdam. Neben den herrlichen gedruckten Pflanzenbildern folgt unter
dem lateinischen Namen der malabarische, der arabische und der brahma-
nische Name jeweils in der entsprechenden Schrift.

Beherrschten Hermann und van Rheede diese Sprachen ? Wir wissen es
nicht; doch so viel kénnen wir sagen, sie haben sich jedenfalls bemiiht, die
Liicke hinsichtlich der Nomenklatur zu schliefen! Beginnen wir mit der
Forschungsmethode van Rheedes: Als Gouverneur in Malabar stellte er eine
Forschungsgemeinschaft zusammen, die 1674 in Kotschin mit der Forschung
anfing. Zu ihm gehorten der Geistliche JomANNEs CAEsARIUS aus Kotschin,
der Viidja (Doctor Malabaricus) ITti AcHUDEM CoLADDA aus Karrastadt
(Karrapuram), von dem es ausdriicklich heifit, dal seine Vorfahren schon
Vaidjas waren (Abb. 1a), und EMANUEL CARNEIRO, ein romisch-christlicher
Einwohner aus Kotschin, der bei der hollindischen Ostindien-Kompanie als
Dolmetscher vereidigt war. Carneiro hatte die Aufgabe, die Bezeichnungen
fiir die Bdume, Striducher, Blitter und Bliiten sowie deren medizinische
Wirkungen, die Coladda in malabarischer Sprache angab, ins Portugiesische
zu ubersetzen.

Carneiro tridgt einen portugiesischen Namen; doch vermutlich war er
kein Portugiese, sondern bestenfalls ein Mestize. Hierzu sei gesagt, daf}
Kotschin bis 1662 portugiesisch war. In diesem Jahr wurde es durch die
Hollinder nach harter Auseinandersetzung erobert. Die Reste der portu-
giesischen Streitkrifte erhielten nach der Kapitulation einen ehrenvollen
Abzug. Von ihnen blieben in der Stadt lediglich die Kranken und Verwun-
deten zuriick. Die Zivilbevélkerung konnte sich Holland unterwerfen. Wer
es tat, durfte wohnen bleiben, seine katholische Religion beibehalten und
frei Handel iiben. Iranziskaner versahen den Gottesdienst (18).

Von den sogenannten Portugiesen blieben in den holldndisch gewordenen
Stadten meist nur die zuriick, die dort enge heimatliche Bindungen hatten,
so die Mestizen und vor allem auch die Inder, welche den réomischen Glauben
und portugiesische Namen angenommen hatten. Da Carneiro auller dem
Portugiesischen auch das Malabarische (Tamil, vielleicht auch Malajalam ?)
beherrschte und nur wenige Portugiesen das Malabarische lernten, sehen
wir hierin eine Bekréftigung der Vermutung, dafl er kein reiner Portugiese
war. Dall Carneiro nicht nur malabarisch lesen, sondern auch schreiben
konnte, bekundet er durch einen vonihm unterzeichneten,in den (siidlichen)

3 33



F1Oen0 48 4u 441 @yﬂ#}@tﬁf@ﬁw ( ond
g .u%comﬁfefpwcﬁ%e%: Py
U 160G BB )0 . w3 en 1B a9 WY
0 @ QI col ) e 18 2
s nh 11 630 ye— 4 Y 3
L e
Qébwm_/%w@ngQﬂvvén“—46f€&:w
S B W w1 44 E s (A w1
EE aeas s I o EF et B w CPaca 2P
P

B3 A 4e1 00 Lo s OV Wy
T8¢ THE v VY § W T A0
UUP— U MW DN A TRA 29 B
00 M = o e 49 e @?w 1
310 ? 930004 EPeov o (=N
VL0 P TN @D (2 98 @ B I (o o
rg-bfvuvm_ @b@%(fvw ?J@’U"/Q'p

@@gwmvvrwwmk_u ’DUQQQ/"@'Q
:aﬁe‘”ﬁ’ﬁa@@pvw v dA D e
B2 U K v 3994 4.94'?«45#’6‘"

© 10 B Mo 0ol

oo@qﬂ%§w4m1w0€%ﬂwﬂ ¥V as
Lo O LRy yr bl -
Ao twad m?:ggyy@ @m‘”@@@ﬁ'

R T

Qe v (ki
R & GQ

HOoC EST.

Go ITTI ACHUDEM Doctor Malabaricus Natione Che-
go» gentilis & naturalis in Carrapuram, feuterra dicta Codds
Carapalli, habitator @dium di¢tarum Coludds, qui proavis, avis

& parentibus Medicis feu Doctoribus natus fum, teftor me per man-
darum D. Commendatoris HENRICI 3 RHEEDE, venifle in
Civitatem Cochinenfes & per EMANUELEM CARNEIRO
Nobilis Societatis Indicz interpretem dixiffe & dictifle nomina,
virtutes medicas & proprietates arborum, plantarum, herbarmm &

* kK Kk

Abb. 1a. Handschrift des malabarischen Arztes ITTt AcHUDEM CoLADDA (aus HENDRIK
vAN RaeEDE, Hortus Indicus Malabaricus, Amsterdam 1678). B. ZIEGENBALG vermerkt in
seiner 1716 in Halle erschienenen Grammatica Damulica, dall die hier angefiihrte malaba-
rische Schrift (Tamil) in vieler Hinsicht von den iiblichen malabarischen Schriftzeichen
abweiche und selbst den von ihm befragten Indern unbekannt gewesen sei. Vielleicht
handelt es sich hier um eine altertiimliche Schreibweise des Malajalam, welche Sprache

frither zur Lingua malabarica hinzugerechnet wurde

34



@Wﬂ-d.i:‘.&%}wu fa2] S)d’)ﬂ::,}.ﬂrﬂagg‘)(gggga)@gw
ADow s B &IV he oy 06 1898 cap 0 2 67
O dnsn bl B 0 do- QY daas: ¢ FRRS!
©003 892037005 & B D OWIR &7 20 3Ba5)
20MI8 0208160 21WaHIBINsOT MO
NN8Y_BBISDWI. OGN P, )b 00 O 8 OG0
D1 B )% 411 TBL 2 Tew) 8 Wew oy dney
2»_5’-0 Py w38, @ 2‘_3_3,@@)&9;33 fme 382
S TROA00 ad Ho3 8 A1 9%&_@@_@@%
Uy o3 8.0aVBODH I, o] &H8 3
DILEH .E@ﬁm@q. domwoﬂogsﬂy.
G ) Qe 02112 0k - 961w 61w 3 3B
m-a@w,,@@@wamgg@;.ma&f—@y @@ﬁb
DROIR D0dao 3 ab SIEPR 2900: e b

m@_ijgmmmﬁm B1010R O 1 1.

@é‘ﬂ/ﬁ
HOC EST

Go EManveL CarNEIRO, Chri-

ftianus Romanus, incola Civitatis Cochi-
nenfis, interpresjuratus N. Societatis Indicze
per mandatum D. Commendatoris H E N-
Ricl 2 RHEEDE ex lingua Malabarica in
lingua Lufitanica explicavi & interpretatus
{fum nomina, virtutes medicas, & proprie.
tatesarborum, plantarum, herbarum & con-
volvulorum nafcentium in hifce terris Mala-
baricis, auditas 8 CorLappa Do&ore Ma.-
labarico gentili, & Natione Chegro naturali
in Carruparam , ac in Do&orum Malabarico-

Abb. 1b. Handschrift des vereidigten Dolmetschers der hollindischen Ostindien-Kompanie

EMANUEL CARNEIRO (aus Hortus Indicus Malabaricus, 1678)

Schriftzeichen des Tamil geschriebenen Text, den van Rheede in seinem

Buch zum Abdruck gebracht hat. (Abb. 1b).

Der Gemeinschaft gehorten ferner drei Brahmanen an, die ihre Namen
in der lateinischen Schrift RaAncA Borro, VINAIQUE PAnDITO und APU
BorTo schrieben. Sie sammelten in Kotschin ebenfalls Pflanzen, Blitter,
Bliiten und Friichte. Bei ihrer Arbeit zogen sie auch eins ihrer Sanskrit-

35



Cadw —,tr:[’. L.
& B a® 5

Rt i o

Lopesd fovm .

Abb. 2b. Eine andere Pflanze, Cadu-pariti, aus Hortus Indicus Malabaricus, Band 1, 1678,
S. 56. Thre Blidtter wurden zur Herstellung eines Medikamentes gegen Schmerzen, besonders
gegen Kopfschmerzen, und deren Friichte gegen Dysenterie verwandt



RFTRRT A 141eh A S AT ARG o

qIHF A D rum:3UJG~HHqwqbqaojzrucmq'fym@a’iruc'i Vo‘an

534H;fdﬂchO(H#;Hd?CIfﬁg.nl;{dua).{lwi}(dg‘qmg\d lq’f‘ﬂdf'i
redh X ur@gm 4.45154»:1|QJ34HHG4mqvm«uurq,\j;{nﬁ

H'Ht’uqu HT 5#’(4«1{3—4})1{@“W44QJC&jL{fd} 97)!

EiEed]

HOC_EST.

B anno millefimo quingentefimo nonagefimo feptimo dicto

3 Bramanis Palivanapaco ( qui apud nos cft annus 1674:) uf-

que ad decimum Aprilis anni dicti Reguegao (qui apud nos eft
Annus1675.) Ego RANGA BOTTO, VINAIQUE PANDITO
& ArU BOTTO, omnes tres de Natione & Religione Bramanas
& Gymnofophiftz antiquiin diftrictu Cochinenfi per mandarum No-
bilis D. BENR1cCI 2 RHEEDE, Commendatoris terrarum Ma-
labaricarum & Civitatis Cochinenfis, curavimus per {ervos noftros qui
' notitiam arborum , plantarum, herbarum & convolvulorum habe-
bant, eas ex terra Malabarica cum fuis floribus , fructibus & femi-
nibus ad Civitatem praedictam , ut delinearentur & defcriberentur,
adferri, quarum nomina fcripta funt in libro noftro vecato Manha-
ningatnam , in quo etiam continentur vircutes & vires carum Medi-
cinales, & preter hafce cis addidimus quod diuturna noftra expe-

rientia & magno labore ac fudore de iis didicimus & obfervavimus.,
*kkok & wr

Abb. 3a. Handschriftlicher Bericht der drei Brahmanen, die HENDRIK VAN RHEEDE bei
der Zusammenstellung indischer Pflanzen und bei der Ubersetzung von Sanskrit-Worten '
halfen (aus Hortus Indicus Malabaricus, 1678). Der Sanskrit-Text ist im Devanagari ge-
schrieben. Herr Professor LoscH hat die hier von den Hollindern im Lateintext als Ranga
Botto, Vinaique Pandito und Apu Botto geschriebenen Namen aus dem Devanagari in
unsere heutige Transskriptionsweise umgeschrieben: Rangabhatta, Vinajaka-Pandita und

Apiibhatta

37



Biicher zu Hilfe, das Mahaningattnam hiel. Ihm entnahmen sie Namen,
Aussehen und Wirkungen von Medizinalpflanzen. Wenn wir im Hortus
Indicus Malabaricus auf den Bildtafeln neben den Pflanzen « brahmanische »
Namen finden (Abb. 2a und 2b), so stammen sie vermutlich alle von den
drei zuletzt genannten Gelehrten. Hendrik van Rheede wiirdigte ihre Lei-
stungen dadurch, dal} er einen von den Brahmanen verfalten Sanskrit-
Text in den ersten Band seines Werkes aufnahm. Er ist, dhnlich wie der
- Tamil-Text, von jedem der drei Brahmanen unterschrieben (Abb. 3a). Hier
sei kurz eingeschoben, dafl der Sanskrit-Text in der Schrift Devanagari,
was «gdttliches Nagari» heillt, geschrieben ist (Abb. 3b). Er kam als Block
zum Abdruck. Druckhistorisch ist dabei interessant, dafl es sich um den
ersten Druck dieser Schrift handelt (19).

Dévanagarico Indostano carattere .

T B - B B

-
Ka, Kai. Ke. Ki. K7, Ko. Ku-

Granthamico earattere .
& BT odh B B edHI dh
Ka. Ki. K&  Ki- Ki. Ko. Ku.

Abb. 3b. Sanskrit-Texte konnen in Indien in verschiedenen Schriften geschrieben werden,
in Devanagari, im Grantha-Alphabet oder in einer der lokalen Schriften der Siidsprachen.

In der Abbildung, die PaoriNo paA S. BARTOLOMEO, Viaggio ..., Roma 1796, entnommen
ist, werden Schriftzeichen des Devanagari den entsprechenden des Grantha-Alphabetes
gegeniibergestellt

Sprachforschung vm Dienst christlicher Missionsarbeit

Wie sah es zu dieser Zeit auf andern Gebieten aus, beispielsweise in der Erforschung der
indischen Religion, Philosophie oder Dichtung ? Es war hier dhnlich wie in der Medizin!
Ein genaues Textstudium war auch hier noch kaum méglich. Einige Theologen und Missio-
nare sind jedoch hervorzuheben. Sie haben sich in besonderem MaBe bemiiht, in das ein-
heimische Schrifttum, in die Religion und Philosophie Indiens einzudringen. Einer der
ersten hollindischen Prediger in Indien war D. ABRAHAM RoGERIUS, der um 1630 das Evan-
gelium an der Kiiste Koromandel lehrte. Zehn Jahre weilte er in Paliakatta, wo er zwei

38



Brahmanen, PADMANABA und DAMERsA, gewinnen konnte, ihm die Geheimnisse der indi-
schen Religion mitzuteilen. Fiir ihre Arbeit erhielt das Ensemble die finanzielle Unterstiit-
zung der Ostindischen Kompanie. Die Ubertragung aus der indischen Sprache in das
Holliindische erfolgte ebenfalls wieder iiber das Portugiesische, welches Padmanaba be-
herrschte. Einen Teil seiner Ergebnisse hat Rogerius in dem 1651 in Leiden erschienenen
Werk De Open-Deure tot het verborgen Heydendom verdffentlicht.

Den europiischen Geistlichen war die Erforschung der indischen Religion aber nicht so
wichtig wie die Verkiindigung ihrer eigenen. Im Laufe der Zeit bemiihten sich zahlreiche
Missionare, die einheimischen Sprachen zu erlernen, um durch sie den Indern das Evange-
lium zu lehren, christliche Moral zu predigen und Gebete sowie Lieder beizubringen. Der
bekannteste Missionar der portugiesischen Zeit war der schon genannte FRANZISKUS XAVE-
rius. Er liegt heute in Goa begraben. Als grofler Organisator der christlichen Mission er-
kannte er bald die Notwendigkeit, in Indien christliche Literatur in den einheimischen
Sprachen vervielfiltigen zu lassen. Wie wir schon hérten, iibernahm diese Aufgabe sein
Orden, die Societas Jesu. Am 6. September 1556 brachte man die erste Druckpresse nach
Goa, und in den nichsten Jahrzehnten wurden Gebete und christliche Lehren in den indi-
schen Sprachen Kunkani, Mahratti, Kannada, Tamil und andern gedruckt®.

Der Schwerpunkt der Sprachforschung der Missionare in Indien lag im allgemeinen na-
tiirlicherweise nicht so sehr auf der Ermittlung philologischer Details als mehr auf der An-
eignung praktischer Worte und Siitze, die eine Verstindigung mit den Indern ermoglichten.
Und es hat wohl jeder Missionar im Laufe der Zeit einige Sprachkenntnisse erworben; doch
es ist nur von manchen iiberliefert, daf3 sie die einheimischen Sprachen wirklich flieBend
beherrschten. Einer der bekanntesten katholischen Missionare in Indien war der italienische
Jesuitenpater RoBERTO NoBILI, der um 1600 nach Kotschin ging, um dort die fiir den Sii-
den Indiens so wichtige Lingua malabarica (Tamil) zu erlernen. Spiter griindete er in
Madure eine dank seiner guten Sprachkenntnisse erfolgreiche Missionsstation.

Um das Jahr 1660 kam es zum Zusammenbruch der Druckerei in Goa. Dieses Ereignis
fiel in die Zeit zunehmender Depression der portugiesischen Macht in Indien. Die langen
Fronten an den Kiisten Afrikas, Persiens, Indiens, Ceylons, Hinterindiens und Indonesiens
konnten einem feindlichen Angriff nicht gewachsen sein, wenn er an einer Stelle massiert
erfolgte. Auf diese Weise kam es, dafli vornehmlich die Hollinder den Portugiesen eine
Niederlassung nach der andern abnehmen konnten. Hand in Hand mit dem Riickgang der
militirischen Macht ging auch der wirtschaftliche Zusammenbruch Goas einher. Und der
dritte Geselle des Zusammenbruchs, die Seuchen, blieb auch nicht aus. Die Stadt wurde
damals durch grofie Epidemien, deren Natur noch nicht ganz geklirt ist, heimgesucht. Die
Biirger verteilten sich deshalb iiber die Orte der Umgebung oder reisten zuriick nach Portu-
gal. In die in starken Verfall iibergehende Stadt zog schlieBlich noch die Malaria ein und
verhinderte jeden systematischen Wiederaufbau.

Der Riickschlag, den die katholische Kirche durch den nachlassenden
Einfluf} ihrer Schutzmacht Portugal erhielt, war nur dulerlich. Die Missions-

5 Der protestantische Prediger PHIiLIPP BAELDE schrieb spiiter, dal} die Portugiesen «keine
Kosten gescheut haben, um ganze Biicher in der malabarischen Sprache drucken zu
lassen» (S. 189, in: Beschreibung ..., Amsterdam 1672).

39



arbeit der Patres wurde trotz allem mutig fortgesetzt. In dieser Zeit reiste
der zur Jesuitenmission Goa gehorende Pater HeinricE Roru durch
Zentralindien und studierte dabei Sanskrit und Hindi (20). Spiter fuhr er
nach Rom und traf dort den nicht zuletzt wegen seiner naturwissenschaft-
lich-medizinischen Arbeiten bedeutenden Pater der Gesellschaft Jesu,
Arnanasius KirceER (1602-1680), der gerade sein Buch China illustrata
vorbereitete. Roth brachte ihm hierzu fiint' Tafein « Hanscret» mit, vier
Tafeln Elementa Linguae Hanscret und eine Tafel mit dem Pater noster
und dem Ave Maria. Kircher nahm sie in sein Buch auf und ergiinzte sie
durch zehn weitere Tafeln mit mythologischen Bildern, die ebenfalls von
Roth stammten und auf denen die Erklirung auller in Lateinisch auch in
Hanscret gehalten war. Das Manuskript Kirchers konnte 1667 in Amster-
dam gedruckt werden. Ein Hollinder, W. vAN DER LAEGH, iiberarbeitete
zuvor noch einmal die Tafeln und bereitete sie fiir das Setzen vor. Es ist
interessant, das Asienwerk der Jesuiten gerade in Holland gedruckt zu
finden, waren die protestantischen Holléinder den Jesuiten doch besonders
in indischen Dingen nicht gut gesonnen. Aber hier hat das koloniale Inter-
esse an dem lehrreichen Buch wohl iiberwogen. Bemerkenswert ist ferner,
daf} Pater noster und Ave Maria nicht ins Sanskrit iibertragen sind. Der
lateinische Text ist lediglich mit indischen Schriftzeichen, in Devanagari,
geschrieben.

Erforschung und Lernen des Sanskrit waren fiir die Missionare wichtig. Wurde diese
Sprache auch kaum irgendwo von den Indern direkt gesprochen, so war sie doch die wissen-
schaftliche Sprache der Brahmanen, der geistig-religiosen Fiihrer des heidnischen Indiens.
Die Pandits, die gelehrten Brahmanen, waren die wirklichen Gegenspieler der christlichen
Missionare. Mit ihnen hatte man sich letzthin auseinanderzusetzen; aber man konnte nicht
einmal ihre Texte iibersetzen, geschweige denn, wirklich mit ihnen diskutieren. Wie sollte
man ihre Lehren widerlegen. War es den Missionaren auch hiufig gelungen, in der stddti-
schen, aus den verschiedensten Volkern und Volks- und Berufsgruppen gemischten Ein-
wohnerschaft Ubertritte zum Christentum zu erzielen, und konnten die Missionare hier
besonders Angehorige der niedrigsten Kasten gewinnen, so gelang es doch nur schwer,
einen Brahmanen zu bekehren. Es ist in diesem Zusammenhang nicht zu vergessen, dal}
selbst die Jesuiten lange brauchten, ehe jemand von ihnen philologisch detailliert ins Sans-
krit eindrang. Hier ist vor allem Pater JoHANN ERNsT HANXLEDEN aus Osnabriick zu
nennen, der von 1700 bis 1732 in Malabar weilte (21). Er hat die erste bekanntgewordene
Sanskrit-Grammatik zusammengestellt. Sie blieb jedoch nur Manuskript.

Ein anderer Pater, diesmal ein Karmeliter, der Osterreicher JoHANN PHILIPP WESDIN,
der in seinem Orden den Namen PAuriNus A SANcTo BARrTOLOMAEO fiithrte, brachte
schliefilich die erste Sanskrit-Grammatik zum Druck. Er war 1776 bis 1789 in Malabar und
fuhr dann nach Rom, wo er in der indischen Bibliothek der Congregatio de Propaganda

40



Fide® arbeitete und 1790 die Sidharubam seu Grammatica Samscrdamica verdffentlichte (22).
1802 erfuhr das Werk eine erweiterte Ausgabe.

In den Jahren 1674/75, etwa fiinfzehn Jahre nachdem die portugiesische Druckerei in
Goa ihre Arbeit eingestellt hatte, versuchten die Englinder, eine Druckerei in Indien zu
errichten, und zwar in Bombay, das sie 1662 vom portugiesischen Konig als Geschenk er-
halten hatten. Ziel dieser Druckerei war es, den Protestantismus zu propagieren (23).
Inwieweit sie zu erfolgreicher Arbeit in den einheimischen Sehriftsprachen gelangten, muf}.
noch niher untersucht werden.

Aus der Zahl der protestantischen Prediger in Indien sei der Hollinder PHILIPP BALDAEUS
(BAELDE, geb. 1632) genannt, der seit 1656 in Indien wirkte. Er hinterlie§ uns das schéne
Werk Beschrijving der Oost-Indische Kusten Malabar en Coromandel, benevens het Eiland
Ceilon, das 1672 in Amsterdam erschien. Noch im gleichen Jahr kam am gleichen Ort auch
eine deutsche Ubersetzung dieses Werkes heraus. Baelde bringt in ihm ein Kapitel mit der
Uberschrift « Kurze Anleitung zur malabarischen Sprachkunst». Es handelt sich hier um
Tamil. Baelde schreibt, noch nicht einmal die malabarischen Buchstaben seien bislang in
einer niederlindischen oder deutschen Presse gewesen. Man miisse diese Sprache lernen,
wenn man die Heiden Siidindiens bekehren wolle. Selbst Protestant, lobt er dann die gute
Arbeit der Jesuiten auf diesem Sprachgebiet und hebt namentlich den Pater Gasrar
D’AQUILAR hervor (24).

Baelde bediente sich, dihnlich wie Rheede van Drakenstein und andere Europier, eines
malabarischen Portugiesen als Dolmetscher. Er hiel} Francisco und sprach auller der Lingua
malabarica Portugiesisch. Baelde konnte ebenfalls Portugiesisch, und so verstiindigten
sich beide iitber diese Sprache. Baelde schrieb christliche Texte portugiesisch auf, und Fran-
cisco iibersetzte sie ins Malabarische. Ein anderer holldndischer Prediger stand Baelde zur
Seite, JoANNES VAN BREYL. Auch er konnte portugiesisch sprechen. Wollten beide Mis-
sionare in den eroberten Stddten verstanden werden, so muliten sie den protestantischen
Glauben portugiesisch predigen. Es war dieser Zeit im ganzen orientalischen Raum von
Sansibar bis Amboina nétig, zumindest Portugiesisch zu beherrschen, wenn man zu der
einheimischen Bevélkerung niheren Kontakt gewinnen wollte?, da die Portugiesen in der
«Romanisierung» der Kiisten Asiens weit vorangekommen waren. Viele Menschen fiihlten
gich noch immer als Lusitano-Asiaten.

¢ Die Congregatio de Propaganda Fide hatte sich in indologischer Hinsicht damals
schon einen Namen geschaffen, indem sie 1772 das Alphabeticum Grandonico-Malaba-
ricum sive Samscrudonicum veriffentlichte. Yon portugiesischen Missionaren war mit
Unterstiitzung der Congregatio 1778 die Grammatica Marastta a mais vulgar que se prac-
tica nos reinos de Nizamaxu de Idalxa offericida aos padres Missionarios dos dittos reinos
in ihrer Heimatsprache herausgebracht worden.

Im Jahre 1698 wurde die Charta der Englisch-Ostindischen Gesellschaft erneuert. Damals
forderte das Parlament den Einschub einer «missionary clause», nach welcher in jede

-3

Handelsniederlassung der Englidnder in Indien ein «minister of religion» gesandt werden
sollte. Dieser miisse Portugiesisch kinnen, um iiberhaupt erst einmal bei den einheimi-
schen Bediensteten der Europier Gehor zu finden (SEYED NURuLLAH und J.P. NAIK,
A History of Education in India during the British Period, 2. edition, Bombay/.../London
1951, S. 52).

41



Baldaeus scheint nicht zu tief ins Tamil eingedrungen zu sein. In seinem Buch finden
sich aufler alphabetischen Lettern nur das Pater noster (im Gegensatz zu Kircher und
Roth allerdings in die malabarische Sprache iibersetzt) und ein Glaubensbekenntnis. Er
wies darauf hin, daB die malabarische Sprache recht schwer sei. Zwar hat er vermerkt, daf3
er eine vollstindige Grammatik mit sich fiihre; er sagt aber nirgendwo, daB} er selbst das
Malabarische erlernt hat. Gebete und Grammatik diirften also hauptséichlich aus portugie-
sischen Vorarbeiten stammen oder von Dolmetschern erarbeitet sein. In seiner Beschrei-
bung von Malabar, Koromandel und Ceylon finden sich hin und wieder medizinische Einzel-
heiten eingestreut. Soweit sie die indische Medizin betreffen und nicht aus dlteren Beschrei-
bungen iibernommen sind, wird er sie wohl ebenfalls meist in portugiesischer Sprache er-
fahren haben.

Unter den protestantischen Missionaren wird einer heute besonders verehrt. Es ist
BARTHOLOMAEUS ZIEGENBALG (1683-1719), ein Deutscher aus der Lausitz, der in dinische
Dienste getreten war. Er nimmt bei den Protestanten etwa den Platz ein, den in der katho-
lischen Kirche Franziskus Xaverius innehatte., Ziegenbalg kam 1706 nach Trankebar, einer
dénischen Station in Indien. Vermittels eines Dolmetschers nahm er den Kontakt zur ein-
heimischen Bevilkerung auf, lernte aber bald selbst Portugiesisch und Malabarisch (Lingua
malabarica = Tamil). Innerhalb weniger Jahre soll er das Malabarische so gut beherrscht
haben, daf} er darin predigen und Christenlehre abhalten konnte. Auch er erkannte schnell
die Bedeutung von religiosem Schrifttum in der einheimischen Sprache fiir die Intensivie-
rung der Missionsarbeit. So wurde 1712/13 unter seiner Leitung in Trankebar eine portugie-
sische und malabarische Druckerei errichtet. Die drei Setzer waren Deutsche. Yon Ziegen-
balgs indologischen Arbeiten seien hier die in Halle 1716 herausgekommene Grammatica
Damulica sive Malabarica und eine Biblia Damulica genannt. Die Bibel wurde in den Jahren
1723 bis 1727 in Trankebar gedruckt.

Sein erfolgreiches Wirken fand nicht die volle Zustimmung des Kommandanten von
Trankebar und der meisten dort wohnenden Europier. Wihrend die Portugiesen sogleich
nach ihrer Ankunft eine Politik der Vermischung mit den Indern und die Portugisierung
miglichst aller Leute betrieben hatten, war es das Bestreben der Englinder und Holléinder
sowie auch der Dinen, moglichst grofle Distanz zu der einheimischen Bevélkerung zu
halten, sie nicht zu europiisieren, sie nicht gleichberechtigt werden zu lassen usw. Man
fiirchtete, der Europier wiirde nach Erziehung, Ausbildung und Christianisierung der Ein-
geborenen seine Vormachtstellung verlieren. Auflerdem horten die im Orient ein lockeres
Leben fithrenden Kolonialherren nicht allzugern moralische Mahnworte. So soll es schlief3-
lich soweit gekommen sein, dall der norwegisch-deutsche Kommandant Hassius die pro-
testantischen Missionare habe priigeln und Ziegenbalg als Aufriihrer ins Gefingnis werfen
lassen. Um die selbst hier noch gefiirchtete Feder des letzteren auszuschalten, wurden ihm
ausdriicklich Tinte und Papier verweigert. Spiter kam es zur Abberufung des Komman-
danten, und die Arbeit der Missionare fand in steigendem Malle Zustimmung; ja gerade in
" den dédnischen Niederlassungen wurde die Mission fortan besonders aktiv betrieben.

Im Kreis der philologisch interessierten Mitarbeiter von Ziegenbalg war
auch einer, der ein medizinisches Thema in Angriff nahm, JoEANNES ERNsT
GRUNDLER (gest. 1728). Die Missionare schrieben aus Trankebar zahlreiche
Briefe nach Europa, in denen sie iiber ihre Arbeit und das, was sie in Indien

42



an Besonderem fanden, berichteten. Ein Brief vom 3.0Oktober 1709 enthilt
die Notiz, daf} ein malabarischer Arzt Ziegenbalg einen langen Katalog ge-
zeigt habe, in dem zahlreiche « Species morborum» aufgefiihrt seien, sowie
ein Lexikon mit den Namen von Krankheiten (26). Am 10.September 1712
berichteten Ziegenbalg und Griindler in einem Brief an Professor AucusT
HErRMANN FRANCKE in Halle, dal} sie medizinische, in der malabarischen
Sprache (Tamil) geschriebene Biicher gesammelt und daraus einen Traktat
iiber die Arzneikunst der Heiden zusammengestellt hitten. Dieses sei auf
Begehren einiger Arzte in FEuropa geschehen (27). In einem Brief vom
22.0ktober 1712 schreiben Ziegenbalg und Griindler, daf} sie vier deutsche
Traktétlein in einem Paket an Herrn Bohme abgesandt haben, unter denen
ein medizinisches aus den Biichern der heidnischen Arzte in Trankebar
kolligiertes Traktat sei (28).

Wir erfahren aus einem andern nach Kopenhagen gesandten Brief
{Trankebar, 17. September 1712) den Titel (29) des damals angekiindigten
Traktates: Der malabarische Medicus, welcher kurzen Bericht gibt, teils was
diese Heiden in der Medizin fiir Prinzipien haben, teils auf was fiir Art und
mit welchen Medikamenten sie die Krankheiten kurieren, den Herrn Medicis
in Furopa zu dienlicher Nachricht und Priifung aus den medizinischen Bii-
chern dieser Malabaren zusammengetragen und iibersetzt von J.E.G., nebst
einer Vorrede, darinnen eine Sciagraphia medica eines Brahmanen mitein-
gefiihrt ist, in welcher er die Ordnung zeigt, wie thre Medici das ganze Studium
medicum in thren Schulen treiben.

Am 9. September des Jahres 1713 wiederholen Ziegenbalg und Griindler
in einem Brief an Professor FRANCKE die Mitteilung, dal3 ein medizinisches
Traktat mit englischen Schiffen nach England gesandt sei und von dort
nach Deutschland gelangen sollte, und fragen, ob das Traktat richtig ein-
getroffen sei. (30). Es gelangte auch tatsichlich nach Halle und ist dort
noch heute in der Bibliothek erhalten, nach einer Mitteilung von deren Lei-
ter, JURGEN SToORZ, allerdings in einem in Zerfall begriffenen Zustand.

Wichtige Teile dieses Traktates sind 1727 in Niurnberg in der Appendix
ad Actorum Physico- Medicorum Academiae Caesareae Leopoldino-Carolinae
Naturae Curiosorum in Germania und an andern Stellen auch tatsichlich
verdffentlicht worden. Bei diesem medizinischen Traktat handelt es sich
also nur um eine « Kollektion» aus malabarischen Biichern, die wohl vor-
wiegend in Tamil geschrieben waren. Das Werk Medicus Malabaricus ist
also nicht eine Edierung und Wort-fi’zr-Wort-ﬁbersetzung eines einzigen
Textes, sondern eine Auslese leicht zu verstehender und unter Mitarbeit

43



einheimischer Arzte iibersetzbarer Einzelheiten, die von Griindler zu einer
neuen Abhandlung zusammengestellt worden sind. Dafl Griindler aller-
dings selbst relativ gute Kenntnisse des Tamil besessen haben mul}, geht
schon aus seiner Mitarbeit bei Ziegenbalgs umfangreichen grammatika-
lischen Arbeiten und Bibeliibersetzungen hervor. Wir diirfen Griindler also
als ersten Europder ansehen, der einzelne medizinische Kapitel aus indi-
schen Biichern iibersetzt und Proben daraus in Europa zum Druck gebracht
hat!

Die Neugier der Arzte, die von der ﬁbersetzung Griindlers hérten, war
zunichst recht grol}; allein nach dem Bekanntwerden des Werkes blieb
das Echo gering. Eigentlich fand das Werk Griindlers nur bei einem Medizin-
historiker, bei HEINRICH ScHULZ, niheres Interesse. Er referiert in seiner
1728 in Leipzig erschienenen Historia medicinae einige ihm wichtig erschei-
nende Einzelheiten. Schulz kam zu dem Schlufl, dal die Inder zwar zahl-
reiche Theorien hitten, dafl aber viele davon offensichtlich falsch seien. Die
Prinzipien der indischen Medizin seien wahrscheinlich so alt wie die der
alten Agypter. Vor allem hob Schulz ein indisches Werk hervor, das
Wagadasastirum (= die sechs Biicher der Medizin). Darin vermisse man die
anatomisch-physiologischen Entdeckungen, so z.B. den Blutkreislauf. Die
Inder hitten schlechte anatomische Kenntnisse, wenn 72000 Arterien ihren
Ursprung vier Finger breit unterhalb des Nabels hitten und sich danach
im ganzen Korper verteilten. IThre Vorstellungen iiber die Entstehung des
Pulses unterhalb des Nabels seien falsch, und genauso unbrauchbar seien
ihre Theorien iiber die Atmung. Mit Erstaunen wird Schulz gelesen haben,
daf} die Inder die grofle Zahl von immerhin 792 Geisteskrankheiten hitten
und dal} es nach ihrer Ansicht insgesamt 2847 Krankheitsarten gebe3.

8 In Erginzung zu Griindler und Schulz sei der Englinder EDUARD IVES zitiert. Er kam
1754 als Wundarzt nach Siidindien, vornehmlich an die Kiiste Koromandel, wo sich zu
dieser Zeit England und Frankreich feindlich gegeniiberstanden. Ives achtete auch auf
die einheimische Medizin und besuchte deshalb mehrere portugiesische « schwarzhautige »
Arzte, so einen namens D1EGo. Von ihm schrieb Ives: « Er zeigte uns einen artigen Vorrat
von Arzneiwaren, unter denen wir einige sehr schiitzbare Sachen fanden.»

Wiihrend der Englinder viel von den praktischen Kenntnissen der malabarischen Arzte
hielt, fand ihre Literatur seine Geringschitzung. An einer andern Stelle seines 1773 in
London erschienenen Buches A Voyage from England to India heiBt es ndmlich: «Die
Wissenschaft der indischen Arzte ist sehr eingeschrinkt. Ich und Herr Thomas verlangten
einmal von einem dieser schwarzen Arzte, er solle uns ein Verzeichnis der Arzneien auf-
setzen, die sie gewdhnlich gebrauchten. Anstatt eines solchen Verzeichnisses brachte er
uns eine Menge Bliitter, Pflanzen, Rinden und Wurzeln von verschiedenen Bédumen, die

44



Durch die vielfiltigen Unternehmungen war Trankebar in der protestantischen Welt
bald wohlbekannt. Doch spiiter wurde es durch eine andere Stadt iiberfliigelt. Die Dinen
verlagerten ndmlich den Hauptsitz ihrer Missionsarbeit nach ¥Frederiksnagar im reichen
Bengalen. Die Stadt war seit 1676 dinisch, Sie wurde meist Serampore genannt. Hier griin-
deten die Serampore-Missionare (Baptisten) mit Unterstiitzung der Regierung Schulen,
eine Druckerei und eine Papierfabrik, und es wurden in Zusammenarbeit mit englischen
Missionaren verschiedene Worterbiicher und Grammatiken verfaflit sowie religitse und
wissenschaftliche Biicher in Bengali, Telugu, Mahratti und Sanskrit iibersetzt. Umgekehrt
kam es auch zur Ubersetzung aus dem Sanskrit; so wurde z.B. das Epos Ramajana iiber-
tragen. Im Jahre 1818 griindeten die Diinen schliellich in Serampore ein philosophisch-
theologisches College, das auch kurz Universitiat genannt wurde. Serampore blieb bis 1845
dénisch; dann ging es an die Englinder iiber.

Sprachforschung unter der englischen Herrschajt iiber grofie Gebiete Indiens

Im Jahre 1756, withrend Frankreich und England sich in Siidindien feindlich gegen-
iiberstanden, eroberte der Nabob von Bengalen, Surapscuun-Dauvran, das Fort William
(Kalkutta). Die dort gefangenen Englinder wurden unmenschlich behandelt. Nun ging
General RoBERT CLivE (1725-1774) zum Gegenangriff iiber. Er eroberte Kalkutta zuriick
und vernichtete 1757 bei Plassey das weit iiberlegene Heer des Nabobs. Von jetzt ab ge-
hérte England die Vorherrschaft im Nordosten Indiens, und es erwarb nach und nach im-
mer neue Territorien.

Der Sieg von Plassey ist darum so bedeutungsvoll, weil es dadurch zum erstenmal einer
europiischen Macht gelang, weite Landstriche auch im Innern von Indien in die Hand zu
bekommen. Bisher hatte sich die Herrschaft der Européer — der Portugiesen, Hollander,
Dinen, Franzosen und Englinder in gleicher Weise — nur auf Kiistenstriche erstreckt. Hier
hatten sie Handelsniederlassungen und Festungen angelegt. Uber zweihundert Jahre hatten
die «Portugiesen» an den Kiisten eine fithrende Rolle inne, auch noch unter fremden,
nordwesteuropiischen Besatzungen. Sie waren das Bindeglied zwischen den Indern und
den Vertretern der einzelnen europiiischen Ostindien-Gesellschaften. Wie schon gesagt, fiel
ihnen die wichtige Funktion des Dolmetschens zu. In den Kloster- und Missionsschulen

sie, wie er sagte, gemeiniglich abkochten. In Fiebern gebrauchten sie Pfeffer und andere
erhitzende Dinge. Wir fragten ihn, ob sie gar keine geschriebenen Aufsétze von ihrer Me-
thode und Art zu verfahren hitten ? Er antwortete: ja, und brachte uns ein grof3es Buch,
welches aus Blittern vom Palmbaum (Phoenix dactylifera) bestand, auf welche ihr
Bericht aufgeschrieben war. Wir lieflen uns einen Teil dieses Buches durch einen Conuco-
pola iibersetzen. Es war in dem schwiilstigen orientalischen Stil geschrieben, fing mit
groBem Preis des Allmichtigen fiir die wunderbare Bildung der Menschen an; ging hierauf
zu der Bemerkung iiber, dafl der Mensch aus zweimal hunderttausend Teilen bestiinde,
zehntausend wiren aus Adern gemacht, zehntausend aus den Nerven, siebzehntausend
aus Blut, eine gewisse Zahl aus Knochen, Lymphe usw. Alles dieses war ohne Ordnung
und Plan niedergeschrieben. Dieser Art, fanden wir, waren alle ihre geschriebenen Auf-

" sitze iiber die Arzneikunst» (E. IvEes, Reisen nach Indien und Persien, aus dem Englischen
von CHRISTIAN WILHELM DonmM, Leipzig 1774, S. 80 und 95).

45



hatten sie ihre Ausbildung erhalten und taten Dienst in den Biiros der Faktoreien. Die
Portugiesen vermittelten die Waren und kniipften den Handel zwischen Faktorei und
Indern. Sie dienten auch in den Streitkriiften der Ostindien-Gesellschaften und wurden
dort nicht nur als Dolmetscher, sondern auch als tapfere Soldaten gelobt.

Die Portugiesen in den hollindischen, englischen, dénischen und franzisischen Nieder-
lassungen waren aber nach 1600 meist keine reinrassigen Leute, sondern braunhiutige
Mestizen. Die Siidinder nannten sie Duibasch oder Topas, was soviel wie Mestize oder
Mischling, Mann mit doppelten Qualititen oder Dolmetscher heift (31). Die Topasi hatten
ihre Bedeutung aber nur an den Kiisten; im Innern des Landes besaflen sie keinen nennens-
werten Einflul}; ihre Zahl reichte fiir die groflen Territorien nicht aus. Hier fehlten auch die
portugiesischen Elementarschulen, aus denen die Topasi, die Bediensteten der Nordwest-
europiier in Indien, bildungsmiéflig hervorgingen. Die Englinder waren infolgedessen in
ihren neuen Gebieten darauf angewiesen, Angestellte und Bedienstete allein aus der indi-
schen Bevolkerung, das heillit Mohammedaner und Hindus, zu nehmen.

Aus dieser Situation resultierte, da} sich die Englinder von nun an ent-
schieden aktiver als bisher fiir das einheimische Schulsystem und die Aus-
bildung der Leute, mit denen sie die Verwaltung der Kolonialgebiete unter-
halten wollten, interessierten. Man dachte vor allem an eine Zusammenar-
beit mit den vornehmen Kasten, zumal sich diese damals mehr zu den Euro-
péern als zu den Angehérigen der niederen Kasten hingezogen fiihlten. Die
Sohne der Vornehmen sollten in Sprache, Geographie, Geschichte, Mathe-
matik und Naturwissenschaften ausgebildet werden. Die Engliander glaub-
ten, den Wiinschen der Einheimischen sogar besonders entgegenzukommen,
wenn sie deren alte Kultur erhielten, sie an Colleges mit Hochschulcharakter
pflegten. So wurde 1780 durch den Generalgouverneur WARREN HASTINGS
in Kalkutta ein mohammedanisches College (Medrese) und elf Jahre spiiter,
1791, zu Benares durch den dortigen Residenten JONATHAN DUNCAN ein
Sanskrit-College fiir die Sohne der Brahmanen und Viidjas ins Leben ge-
rufen.

Im Laufe der Jahrzehnte unternahmen die Englinder, Moslems und
Hindus die verschiedensten Versuche, zu einer endgiiltigen und fiir alle
Teile giinstigen Losung in der Frage der Ausbildung der Jugend zu kommen.
Sollte die Erhaltung von Kultur und Tradition der Inder im Vordergrund
der Erziehungsarbeit stehen oder sollte die Jugend zum Fortschritt und
zum leichteren Gebrauch der europiischen Zivilisationsgiiter erzogen wer-
den ? Sollten sich die Inder in Zukunft besser in den indischen oder in den
europiischen Dingen auskennen, usw. ?

Das Ergebnis der Ausbildung an den indischen Colleges war fiir die Ver-
waltung der englischen Kompanie unbefriedigend, da die Studenten zu sehr
in Richtung Philologie und alte Literatur ausgebildet wurden, und so

46



griindeten die Englinder um 1800 ein weiteres College, das Royal College
im Fort William zu Kalkutta. Es wurde auch einfach Universitit genannt.
Hier sollten die zukiinftigen héheren Angestellten der englischen Admi-
nistration in den einheimischen Sprachen und kulturellen Dingen, in Ma-
thematik und Naturwissenschaft unterrichtet werden. Auch Englinder stu-
dierten hier. Die Englinder wollten ihre Leute so ausbilden, dal} sie sich
selbst und ohne die Vermittlung geschworener Dolmetscher ein Bild von
den indischen Angelegenheiten machen konnten. Es wurden verschiedene
Sprachen, neben Englisch, Franzdsisch und Portugiesisch, Bengali, Hindi
und Persisch, Tamil und Telugu gelehrt (32).

Ein College in Kalkutta, das Universitdtscharakter hatte, schien man-
chen Englindern aber doch zu geféhrlich. Inder mit den gleichen Kennt-
nissen wie die Européder wiirden sich auf die Dauer nicht regieren lassen!
Das College wurde deshalb schon nach kaum zwei Jahren, am 27.Januar
1802, durch den Court of Directors der Ostindischen Kompanie wieder auf-
gehoben. Statt des Colleges in Indien griindete man jetzt ein Oriental
College in London. Hier wurden englische « Schreiber» fiir Indien ausgebil-
det. Man glaubte, auf diese Weise die Entwicklung in dem aufblithenden
Indien besser in der Hand zu behalten.

Im Laufe der Jahrzehnte entstanden an den verschiedensten, unter bri-
tische Hoheit gelangten Orten weitere Sprach-Colleges. Sie glichen im we-
sentlichen dem Stil der Colleges von 1780 und 1791. Viele Inder standen den
Sprach-Colleges, besonders den Sanskrit-Colleges, abweisend gegeniiber. Sie
hielten ihre Griindung fiir einen Stillstand oder gar fiir einen Riickschritt
in der Entwicklung; denn man wiirde dort Sprachen erlernen, die fiir den
Fortschritt des Landes kaum noch einen praktischen Nutzen hitten. Diese
Haltung geht auch aus einem Memorandum hervor, das der Radscha Ram
Monan Roy, ein Pionier der Sozialreform und «English education» in
Indien (33), anlédBlich der 1824 bevorstehenden Eriéffnung eines Sanskrit-
Colleges in Kalkutta absandte. Darin hief} es: Die Regierung solle nicht das
streng gehandhabte Sanskrit-College zu Kalkutta foérdern, sondern eine
mehr liberale Einrichtung schaffen, in der Mathematik, Naturphilosophie,
Chemie, Anatomie und andere «useful sciences» gelehrt werden. Man sollte
talentierte Leute zur Ausbildung nach Europa senden und sie nachher in
Indien unterrichten lassen. Ein solches neuartiges College sollte mit Bii-
chern, Instrumenten und Apparaten versehen werden. Der Radscha schlug

schlieBlich noch Englisch als alleinige Sprache fiir die Naturwissenschaften
vor (34).

47



Bleiben wir bei der Entwicklung in Bengalen, in Kalkutta, da sie in
Indien fithrend war. Die Regierung konnte auf die Dauer dem dréngenden
‘Wunsch der Mehrheit der vornehmen Jugend, praktisch anwendbare Natur-
wissenschaften und westliche Medizin zu studieren, nicht ausweichen. So
suchte sie einen Kompromifl zwischen den verschiedensten konservativ
eingestellten und den fortschrittlichen Richtungen sowie mit den englischen
philanthropischen Kreisen. Im Jahre 1826 wurde je eine «Medical class»
an das Calcutta Sanskrit College und an die Calcutta Medrese (Tibbi-
Medrese = Medizinschule) angeschlossen. Neben das Studium der alten
Texte der Hindu-Medizin oder der mohammedanischen Junani-Tibb (ionisch-
arabisch-persische Medizin) trat jetzt ein Unterricht in Anatomie, Chirurgie
und Medizin, aber vorerst nur an Hand von englischen Biichern (35). Die
drztliche Praxis erlernte der Student dann bei einem Viidja oder Hakiem
oder als Gehilfe in einem europiisch geleiteten Spital. Die nicht an westliche
Biicher gebundene praktische Ausbildung geschah also noch 1826 in der
gleichen Weise wie schon lange Zeit vorher. Ubrigens hatten die indischen
Arzte schon vor 1826 die Moglichkeit, «Native Doctor» zu werden. Zu
diesem Zweck gingen sie in die schon erwihnten européischen Hospitiler
und arbeiteten hier mehrere Jahre, bis man ihnen die Bezeichnung « Native
Doctor» zuerkannte. Es war dies eine rein praktische Ausbildung.

Ein erster Versuch, die Native Doctors auch theoretisch in systematischer
Weise zu unterrichten, wurde bereits vier Jahre vor der Losung von 1826
unternommen. Im Jahre 1822 griindeten die Englinder in Kalkutta die
«Native Medical Institution for Training Native Doctors». Diese Schule
wurde unter die Leitung eines Medical Officers gestellt. An ihr lehrte man
auch Anatomie und Pathologie. Da damals die Inder sich aus magisch-
religiosen Griinden noch weigerten zu sezieren, Anschauungsunterricht
aber billigten, gingen die Studenten in das General Hospital, wo man bei
den Sektionen von Europiern zusah und die indischen Toten duBerlich und
nur palpierend betrachtete.

Endlich, 1835, wurde in Kalkutta ein Medical College erdffnet. Es war eine
medizinische Akademie, in der Arzte nach westlichem Vorbild in englischer
Sprache ausgebildet wurden. Die Bahn war frei fiir die Européisierung der
indischen Medizin. In den néchsten 125 Jahren erfolgte die Grindung zahl-
reicher weiterer Medical Colleges, und es wurden nach und nach auch zahl-
reiche Universitidten nach westlichen Vorbildern ins Leben gerufen.

48



Madhusudana Gupta

Viele junge, auf Fortschritt bedachte Inder strebten seit Anfang des
vorigen Jahrhunderts nach einer europiischen Ausbildung. Wie stand es
mit ihren indischen Sprachstudien ? Beschrénken wir uns auf die Mediziner.
Nur ganz wenige Studenten des Medical College von Kalkutta beschiftigten
sich auch noch mit der alten einheimischen Literatur. Zu ihrer Fortbildung
wurden im Laufe der Jahre am College zwar verschiedene Sprachklassen
eingerichtet; diese dienten aber weniger dem Studium der alten einheimi-
schen Literatur als vielmehr der Erlernung von Sprachen, in denen man die
Patienten nach ihren Beschwerden befragen konnte.

Ein Mann des Medical College machte in der Ausbildung der Mediziner
eine Ausnahme. Er hie} MADHUSUDANA GUPTA. Sein Name wurde dadurch
bekannt, daf} er als erster Inder eine Leiche sezierte — ein Unternehmen, das
bislang als Vergehen galt. Madhusudana Gupta wurde dann auch Lecturer
of Anatomy am Medical College zu Kalkutta. Er ist gleichzeitig der Heraus-
geber der ersten gedruckten Ausgabe des alten medizinischen Sanskrit-

Werkes Suschruta. Es erschien in den Jahren 1835/36 in Kalkutta.

Medizinische Schriftstellerei in Indien nach 1498

Heute werden in Deutschland unter dem Begriff « Indische Medizin» fast
nur noch die Werke von Suschruta, Tscharaka und Vagbhata sowie das 1890
von Leutnant BowERr (36) in Ostturkestan entdeckte Manuskript verstan-
den. Es erhebt sich die Frage, ob die Inder in den vergangenen Jahrhunder-
ten nicht noch andere Werke hatten, vor allem, ob sie nach 1498, nachdem
sie durch die Portugiesen Kenntnis von der européaischen Medizin erhielten,
keine eigenen Werke mehr verfat haben. Es wurde schon darauf hinge-
wiesen, dafl die Inder tatsédchlich noch andere Manuskripte besaflen als nur
die groflen vier. Wenn wir Européer in Anbetracht dieser Manuskripte in
dreihundert Jahren aber dennoch keine Ubersetzung eines langeren medi-
zinischen Textes zustande brachten, so ldt sich fragen, ob das vielleicht
daran lag, dafl Indien nichts Neues bot, was einer solchen Arbeit wert war ?
Und nach den von mir bereits kurz zitierten, vor 1800 erfolgten Ubersetzun-
gen von Vokabeln aus Worterbiichern und den Ubersetzungen kleinerer
Texte, vor allem aber nach dem negativen Echo, das die Ubersetzung
Griindlers gefunden hat, kénnte man wirklich der Ansicht sein, die medizi-
nischen Biicher Indiens hitten aufler einigen Namen von Krankheiten
sowie der Beschreibung von Medizinaldrogen und ihrer Anwendung keine

4

49



Dinge enthalten, die fiir die européische Pathologie und Therapie von Inter-
esse waren. Die vor 1800 bereits bekanntgewordenen griofleren Werke hielt
man fiir lingst veraltete Werke aus der klassischen Zeit Indiens, beziehungs-
weise fiir ebenfalls schon veraltete Glossare, die eigentlich nur noch philolo-
gisch-medizinhistorischen Wert hitten!

Inzwischen haben die Bibliothekskataloge reichlich gezeigt, da} es in
Indien bis etwa 1800 tatsichlich eine fleiBige und segar eigenstindige me-
dizinische Schriftstellerei gab, zum Teil in Sanskrit, zum gréferen Teil aber
in Persisch sowie in mehreren anderen Landessprachen vom Urdu bis zum
Singhalesischen. Sie beschriinkte sich keineswegs nur auf Kompendien von
Heilpfianzen und deren Wirkungen. WINTERNITZ hat schon 1920 auf einige
Sanskrit-Monographien iiber spezielle Gebiete der Medizin hingewiesen (37);
so nannte er beispielsweise Fachbiicher fiir Fieber- und Kinderkrankheiten,
iitber Augenleiden, Pulsfithlen usw. Er erwidhnte Kajasta Kamunpa, der
1489 ein Buch iiber Fieber und dessen Behandlung verdffentlicht hat. Es
heiBt Jvaratimirabhaschkara. Selbst nach 1498 wurden noch zahlreiche Mono-
graphien verfaflt. So hat im 16.Jahrhundert BaavamiscarA das Werk
Bhavaprakascha geschrieben. In ihm wird die von den Europdern einge-
schleppte Syphilis erwihnt, wodurch es allein schon nach 1498 datiert
werden kann. Im 17.Jahrhundert schrieb der Dichter LoLiIMBARADSCHA
ein Lehrbuch der Therapie in Versen, das Viidjadschivana.

In der Zeit zwischen 1500 und 1750 wurden die schépferischen Literatur-
studien in Indien vor allem an den Hofen der Kénige und Fiirsten betrieben.
Mehrere dieser Mizene erwarben sich dadurch einen guten Ruf. Sie ver-
sammelten auBler Dichtern, Schriftgelehrten, Historikern, Mathematikern
und Astronomen auch Arzte sowie Dolmetscher um sich. Besonders inter-
essiert an der indischen Medizin waren die Mohammedaner, sowohl reisende
arabisch-persische Arzte wie auch die neuen Landesfiirsten, so der in Nord-
westindien regierende tiirkisch-afghanische Schah SikanDER. Unter ihm
kam es zu einem festen Zusammenflull verschiedener Sprachen zu einer
neuen, dem heute in Pakistan vorherrschenden Urdu. Dieses setzt sich aus
arabischen und persischen Elementen und aus Worten des Hindi, Gudsche-
ratit und Sindi zusammen. Sikander ist allerdings nicht gerade ein Miizen
gewesen. Er war ein fanatischer Anhidnger des Islams und schuf sich durch
die Zerstérung von Tempeln, Schulen und Bibliotheken der Hindus und
Buddhisten einen traurigen Ruf. Anderseits war er bestrebt, aus den Schrif-
ten der Inder, und da besonders aus den medizinischen, wertvoll erschei-
nende Einzelheiten herausziehen zu lassen. Er ordnete deshalb die Kompi-

50



lation und ﬁbersetzung medizinischer Werke an und rief in Agra gelehrte
indische Arzte zusammen, erginzte sie durch Arzte aus Arabien und Persien
und selbst aus Kasachstan, der Heimat des weitbekannten und hochange-
sehenen Arztes und Schriftstellers AVICENNA. Sie schufen gemeinsam das
grofle Kompendium der Medizin, das den Namen Sikanders erhielt: Tibbi-
Sikandari (= Medizin Sikanders) (38).

Im Dekkan regierte zwischen 1518 und 1687 die Kutub-Schah-Dynastie.
Um das Jahr 1590 entschlofl sich MoHAMMED-K ULI-KUTUB-SCHAH, eine
neue Hauptstadt zu errichten; es entstand Haiderabad, das bald zu einer
filhrenden Stadt der Kiinste und Bildungsstiitten wurde. Mehrere Medresen,
das sind hohere Schulen fiir Grammat k und Theologie, dienten der Fort-
bildung der Jugend. Im Jahre 1595 wurde dort auch ein Hospital (Dar-us-
Schifa) gebaut. Thm war eine Medizinschule fiir Hakiems eingefiigt. Hier
wie auch sonst in Haiderabad versammelten sich Arzte, Hakiems und
Viidjas zu wissenschaftlichen Diskussionen. Sie fanden die Férderung der
Dynasten, wenn sie sich als medizinische Schriftsteller betiitigten (39).

Es ist in diesem Aufsatz nicht mdoglich, alle Literaturzentren Indiens
aufzuzihlen. Eines sei jedoch genannt: Benares. Uns interessiert dort be-
sonders ein franzosischer Arzt aus Montpellier, FRANCO1S BERNIER (geb. ?
— gest. 1688) und sein Bericht iiber Literaturstudien in der heiligen Stadt
Benares am heiligen Ganges. Es handelt sich um die wichtigste Bildungs-
stadt der Brahmanen. Diese hatten in alter Zeit noch keine geschlossene
Universitiat, Medrese oder Akademie mit Klassen, sondern der Unterricht
erfolgte vornehmlich in den Girten der Vorstidte. Dort safl der Lehrer, und
um ihn herum versammelten sich die Schiiler. Auf einen Lehrer kamen dabei
zwei bis hochstens fiinfzehn Schiiler. Rund zwolf Jahre weilte der Lernende
bei den Pandits von Benares. Mézene, Fiirsten und reiche Kaufleute unter-
stiitzten Lehrer wie Lernende?®.

Um das Jahr 1665 hatte der Gouverneur von Benares, DARA ScHEKO,
der ilteste Sohn des GroBmoguls ScHAH JEHAN, in seiner Residenz einen

9 Noch 150 Jahre nach BERNIER fand in Benares der Unterricht in der gleichen Weise statt.
WALTER HaminToN gibt davon einen anschaulichen Bericht. Er war 1801 in Benares.
Damals existierte zwar schon das von JoNATHAN DUNCAN gegriindete *‘Public College of
Hindu Literature”; auBer diesem gab es aber in der Stadt etwa 300 Privatlehrer allein
schon fiir das Hindurecht. Sie hatten etwa 5000 Schiiler. Damit kamen auf jeden Lehrer
etwa 16 Schiiler, also genau so viele wie zur Zeit von Bernier. Hamilton vermerkte weiter,
dal Lehrer und Schiiler noch 1801 von reichen Pilgern, Hindu-Prinzen und Mahratten-
Fiirsten unterstiitzt wurden (4 Description of Hindoostan, Band 1, London 1820, S. 307).

51



Stab von Gelehrten versammelt. Pandits erkldrten beispielsweise die
Upanischaden, das sind indische Lehrkapitel iiber die Natur, Gott und den
Menschen. Dolmetscher iibertrugen den Text der Pandits ins Persische.
Doch man interessierte sich im Mogulreich nicht nur fiir die indische Kultur,
sondern auch fiir die européische. Brennend wollte man Neues iiber Europa
erfahren. So lieflen sich Kaiser, Konige und Fiirsten von Missionaren und
Reisenden Gemilde und Kupferstiche schenken. Kleine Bilderalben waren
besonders gefragt. Sie vermittelten einen Eindruck von der europiischen
Welt, die damals kaum ein Inder reisend zu Gesicht bekam. Dem Europier
gehorte deshalb allein schon aus dieser Neugier heraus immer wieder die
‘Gastfreundschaft der Inder. In Benares fand dann auch Bernier bei Dara
Scheko eine Anstellung. Er wurde vom Gouverneur damit beauftragt, die
modernste medizinisch-naturwissenschaftliche Literatur Europas mit Hilfe
von Dolmetschern ins Persische zu iibersetzen. Persisch war damals die
fithrende Schriftsprache im islamisch beherrschten Indien. So ist es nicht
zu verwundern, da} an den Furstenhofen immer wieder Persisch-Dolmet-
scher gefunden wurden, die zu den verschiedenen indischen Sprachen ver-
mittelten, sich aber auch mit der Ubertragung von Texten ins Persische
beschiftigten. Doch zuriick zu Bernier. Er lie} zunichst WiLriam HARVEY
ins Persische iibersetzen, da die Lehre vom Blutkreislauf héchst aktuell war.
Ferner wurde die Arbeit von Dr. JEAN PEcQUET (1622-1674), einem Stu-
dienfreund Berniers aus Montpellier, itbertragen, in welcher die Entdeckung
der Chyluszisterne und des Milchbrustganges beschrieben wird. Fiinf Jahre
lang war Bernier mit derartigen Ubersetzungen beschiftigt.

Bernier erfuhr seinerseits in Benares auch einiges aus indischen Werken,
die in Versen geschrieben waren. Wir horen bei Bernier leider nirgends, ob
er selbst indische Werke iibersetzen konnte. Er staunte iiber das Wissen
der Pandits, das recht umfangreich sei; sogar die Atomtheorie des DEMoO-
KRIT und EPIKUR sei ihnen bekannt. Die Pandits waren ihrerseits begierig,
von Bernier die erst neuerdings in Europa vertretenen Thesen iiber die
kleinsten Teilchen der Materie zu erfahren. Er mul3 ihnen also auch die
Lehre der namhaften Atomisten der Neuzeit, vor allem die des Pariser
katholischen Priesters PIERRE GASSENDI (1592-1655) zur ]jbersetzung mit-
geteilt haben. Ferner arbeitete man iiber DEscarTEs (40). Ob Manuskripte
der Ubersetzungen von Bernier erhalten sind, weill ich nicht. Da es sich
in Indien zu dieser Zeit nicht um gedruckte Biicher, sondern um Hand-
schriften handelte, deren Verfielfdltigung durch Abschreiben erfolgte, diirf-

ten iiberhaupt nur wenige Exemplare entstanden sein!

52



Erste Bliitezeit europdischer Sanskrit- Philologie

Ein Inder, MADHUSUDANA GUPTA, war es, der den Europiern das erste gro3e medizini-
sche Werk seiner Heimat in Form eines zweibéndigen Buches prisentierte. Gab es denn
iiberhaupt keine Européer, die so weit in die indische Literatur eingedrungen waren, daf3
sie einen langen Text Wort fiir Wort iibersetzen konnten ?

In der zweiten Hilfte des 18. Jahrhunderts begannen verschiedene Europier, indische
Texte systematisch zu sammeln und einzelne auch schon zu iibersetzen. Hier sei der Orien-
talist ABRAHAM HYACINTHE ANQUETIL DU PERRON (1731-1805) genannt, der 1755 in
Kalkutta landete und verschiedene Stidte aufsuchte, um Handschriften aufzutreiben und
die entsprechenden Sprachen zu erlernen. Vor allem hatten es ihm die Schriften der Parsen
angetan. Zu ihrem Studium weilte er lingere Zeit in Surat, der mehrere hunderttausend
Menschen zdhlenden Grofistadt an der Westkiiste Indiens, Nach seiner Riickkehr nach
Paris konnte er 1762 der Bibliothéque du Roi rund 180 Manuskripte iibergeben. Anquetil
du Perron widmete seine Aufmerksamkeit auch dem Sanskrit, hat es jedoch nicht perfekt
erlernt (41).

Wihrend der Franzose Anquetil du Perron als reiner Wissenschaftler fast immer mit
finanziellen Schwierigkeiten zu kimpfen hatte und schlieflich auch véllig verarmt starb,
haben es einige Englinder relativ besser gehabt. Sie dienten im Civil Service der East India
Company und hatten so neben ihrem Dienst Gelegenheit, an Ort und Stelle auch die ein-
heimischen Sprachen und Sitten und vor allem das Sanskrit zu erlernen. Da die Englinder
sich in den neuerworbenen, grolen Landstrichen mit der einheimischen Bevilkerung auf
rechtlicher Basis auseinandersetzen muften, wenn sie die Ordnung im Lande erhalten
wollten, so begriifite die Company es, wenn sich jemand von den ihr dienenden Englindern
auch sprachlich mit dem Hindu-Recht befafite. Dieses wurde bei den nicht-islamischen
Indern hauptsichlich von den Brahmanen beherrscht und war in Sanskrit niedergeschrie-
ben.

Es war also eine der Aufgaben der Angestellten der Ostindien-Kompanie und der eng-
lischen Richter, sich mit den Rechtsverhiiltnissen der Hindus zu befassen. So wundert es
nicht, als erste englische Sanskrit-Philologen gerade *‘ Writer” (Sekretiire) und ‘“‘Judges”
(Richter) kennenzulernen. Beginnen wir mit CHARLES WiLKINS (1750-1833). Er trat 1770
als Writer in den Bengalen-Dienst der Ostindien-Kompanie. Schnell lernte er die in der
dortigen Gegend vorkommenden Sprachen. Wollte man die indischen Texte, wie beispiels-
weise den 1776 von einer Kommission von Brahmanen unter der Leitung von Warren
Hastings zusammengestellten Codex eingeborener Gesetze vervielfiltigen, so bedurfte es
dazu einer Druckerei mit orientalischen Buchstaben., Wilkins konnte schon im Jahre 1778
cine *‘Printing-press for oriental languages’™ einrichten. Er hat sie selbst organisiert und
betiitigte sich darin auch als Setzer und als Metallurgist und Gieller bei der Herstellung der
Lettern. Wilkins wurde in der Indologie aber vor allem dadurch bekannt, dafl er das aus
dem Epos Mahabharata stammende Lehrstiick Bhagavadgita iibersetzte. Es erschien 1785
in London und ist die erste Ubersetzung eines lingeren Sanskrit-Textes.

Die Hindu-Gesetze zu erforschen, hatte sich auch ein zweiter Englinder, der juristische
Sekretir HENRY THOMAS COLEBROOKE (1765-1837), vorgenommen. Er kam 1782 nach
Kalkutta; doch er verliel die junge; aufstrebende Stadt bald wieder und ging nach Pur-
neah, weil sich ihm dort mehr Ruhe bot, das Sanskrit zu erlernen. Im Laufe der Jahre ver-
offentlichte er einige Abhandlungen tiber Hindu-Gesetze. Colebrooke wurde auch als Samm-

53



ler bekannt; so konnte er im Jahre 1819 der East-India-Company in London zahlreiche
indische Handschriften, darunter auch einige medizinische, als Geschenk iibergeben (42).

Als dritter unter den friithen englischen Sanskrit-Philologen ist WiLLiam JoNEs (1746 bis
1794) zu nennen, der 1783 als Richter nach Bengalen kam. Er hat sich mit dem Sanskrit-
Gesetzbuch des Manu beschiftigt und 1796 in Kalkutta das Buch Institutes of Hindu Law
versffentlicht. Schon vorher schuf er die erste Ubersetzung des indischen Dramas Schakun-
tala. Sie erschien 1789 in Kalkutta. Ein Jahr nach seiner Ankunft in dieser Stadt, 1784,
wurde dort die Asiatic Sociely gegriindet. Einer ihrer Zweige beschiftigte sich mit den
Sanskrit-Werken. William Jones wurde zum Priisidenten dieser fiir die Erforschung der
indischen Welt so wichtigen wissenschaftlichen Gesellschaft gewihlt.

In der zweiten Hilfte des 18.Jahrhunderts stiel man beim Sammeln
indischer Werke verschiedentlich auch auf medizinische Texte (43). Auf die
Texte von Colebrooke wurde bereits hingewiesen. Sie wanderten schlielich
fast alle nach Europa in die entsprechenden Fachbibliotheken. Zur Uber-
setzung eines groferen medizinischen Werkes kam es damals noch nicht.
Es wurde aber durch die Ubersetzung anderer Texte wichtige philologische
Vorarbeit geleistet, welche die spiter in Indien wie auch in Europa statt-
findende Ubersetzung der ilteren medizinischen Texte erleichterte.

Wenn in dieser Zeit ein ldngerer medizinischer Text, in dem beispiels-
weise ausfithrlich die Symptome beschrieben, Diagnosen gestellt und vor-
schriften zur Therapie gegeben waren, noch nicht iibersetzt wurde, so gab
es doch Ubersetzungen von Texten, in denen Heilpflanzen aufgezihlt wer-
den. Hierin war die Entwicklung in der von Dr. Hermann und van Rheede
begonnenen Richtung weitergegangen.

Um 1723 fuhr der Schotte JAMEsS FRASER nach Surat, um in Indien Hand-
schriften zu sammeln. Unter dem heimgebrachten Material befand sich
auch ein pharmazeutisches Lexikon, das im 17. Jahrhundert von dem Ha-
kiem des Kaisers Schah Jehan namens NUREDDIN MUHAMMED ABDULLAH
aus Schiras in Persisch verfallit worden war. Der Titel des Buches hiefl}
Elfaz Edwijeh, was mit «Materia medica» iibersetzt wird. Es enthielt in
alphabetischer Reihenfolge Arzneien und Spezereien. Aus der gleichen Zeit
des Mogulreiches wurden noch andere Handschriften bekannt, die umfang-
reiche mehrsprachige pharmazeutische Lexika darstellen (44). Ehe es aber
zZu einer ﬁbersetzung des Fundes von Fraser kam, vergingen mehrere
Jahrzehnte. Sie erschien erst 1793, und zwar von dem Orientalisten in der
englischen Armee Francis GLADWIN. Dieser war seit 1785 Mitglied der
Asiatic Society of Bengal und spiter Professor am College of Fort William.
Sein Werk kam in Kalkutta heraus und hatte den Titel Ulfaz Udwijeh or

the Materia medica, in the Arabic, Persian and Hindevy Languages, with an

54



English Translation. Wir erhalten hier einen vergleichenden Uberblick iiber
englische, lateinische, griechische, syrische, arabische, persische und indi-
sche Namen1® der einzelnen Arzneimittel.

Zu dieser Zeit haben sich nicht nur die Englinder mit indischen, beson-
ders mit Sanskrit-Texten beschéftigt. Wie wir schon horten, hat damals auch
die katholische Mission an der Bewiltigung des Sanskrits gearbeitet. JoHANN
PaiLiee WEsDIN, der 15 Jahre in Indien weilte, wurde bereits als Schopfer
der ersten Sanskrit-Grammatik genannt (Abb. 4). Er wandte lange Jahre
seine Aufmerksamkeit den Sanskrit-Texten zu, sammelte sie in Malabar
und studierte auch noch nach seiner Riickkehr aus Indien die indischen

Abb. 4. Jouann PuiLipp WESDIN, der als Karmeliterpater den Namen PAULINUS A SANCTO
BartnoroMaEro trug. Er brachte 1790 die erste Sanskrit-Grammatik zu Druck, iibersetzte
einige medizinische Schlokas und wies auf die riesige Zahl medizinischer Manuskripte in
Indien hin (aus Fr. PAoLino DA S. BArRTOLOMEO, Fiaggio alle Indie Orientali, Roma 1796)

10 Nicht nur die Mogul-Kultur hat medizinisch-botanische Worterbiicher geschaffen; es
gibt sie auch im Sanskrit. So erwidhnten, wie schon berichtet, die drei Brahmanen in van
Rheedes Hortus Indicus Malabaricus ihr Worterbuch Manhaningattnam. THEODOR ZA-
CHARIA zdhlt in seiner 1897 in StraBburg erschienenen Monographie iiber die indischen
Worterbiicher gleich mehrere solcher medizinisch-botanischer Glossare auf, die in Sans-
krit geschrieben waren. Vergleiche auch das schon genannte Worterbuch des Sassetti.

(o))
w



Manuskripte in der Bibliothek der Congregatio de Propaganda Fide in Rom
(dort ist er 1805 gestorben) (45). Fiir uns ist sein Viaggio alle Indie Orientals,
das 1796 in Rom erschien und je eine Ubersetzung ins Franzésische und
Englische erfuhr, von besonderem Interesse. Der Reisebericht enthalt viele
Seiten iiber Medizin (46) und den aufschlufireichen Satz: « Man findet kein
anderes Land auf der Welt, in dem es soviel medizinische Biicher gibt, wie
in Indien.»

Die englische Sanskrit-Forschung fand hauptsichlich in Bengalen statt.
Wesdin vermittelte in seinem Reisebuch einen Einblick in die Forschung
in Malabar. Dort haben sich auch einzelne Portugiesen, méglicherweise
Mischlinge und christianisierte, dunkelhidutige Inder, mit Sanskrit-Hand-
schriften beschiftigt. So habe der Pater JoaANo ALVAREZ einen Sanskrit-
Text mit brahmanischer Medizin iibersetzt; seine Arbeit sei spéter von dem
Pater HANXLEDEN fortgefithrt worden. Da Hanxleden zwischen 1700 und
1732 in Malabar weilte, war es eine bereits lange vor Wesdin liegende Uber-
setzung.

In seiner Reisebeschreibung erwihnt Wesdin noch andere Manuskripte.
Ihnen allen hat er medizinisch-botanische Namen entnommen. Als Autoren
dieser Ubersetzungswerke werden der Pater ANTonio Gomez, M. QUEIROS,
M. AmBROS10 LOPEZ und ein Vapou genannt. Fir die Wiedergabe botani-
scher Einzelheiten konnte Wesdin Zeichnungen von Pflanzen heranziehen,
die von einem malabarischen Arzt angefertigt und von der geistvollen,
Botanik liebenden Gréfin voN SALMs mit Anmerkungen versehen waren,
sowie ein malabarisches Herbarium, das der Karmeliter-Pater VINCENT A
SANTA CATHARINA DE SIENA der Missionsschule des Sankt Pankratius iiber-
geben hatte. Wesdin weist schlieBlich noch auf einzelne medizinische
Schlokas und einige malabarische Palmblattmanuskripte hin, die sich in
seinem eigenen Besitz befanden. Drei Sanskrit-Schlokas!! werden davon
in seinem Reisebuch in lateinischer Transliteration und italienischer Uber-
setzung gebracht. Sie haben Rezeptcharakter. Zur Zusammenstellung der
medizinischen Termini zog er auch «brahmanische Worterbiicher» herbei.

Allein auch Wesdin hat keine Ubersetzung eines langen medizinischen
Sanskrit-Textes und nicht einmal das Manuskript von Alvarez versffent-

11 Schloka heif3t eigentlich Spruch, Vers oder Aphorismus. Die Inder haben erst spit die
europiiische Rezeptform iibernommen. Das Rezept nach unserer Art heillt in weiten

Teilen Indiens nicht Schloka, sondern « Doktor ka nulicha», was «des Doktors Rezept»
heilit.

56



licht. In medizinischer Hinsicht blieb er bei der namensmifigen Erwihnung
von Pflanzen und Krankheiten (in Portugiesisch, Sanskrit und Tamil) sowie
bei der Ubersetzung ganz kurzer Texte stehen.

Wesdin wies schlie3lich sehr richtig darauf hin, daf} die indische Medizin
hauptsiichlich eine Drogenheilkunde sei. Den indischen Arzten sei es ver-
wehrt, Anatomie zu studieren. Dafiir hitten sie aber in besonderer Weise
ihr Augenmerk auf Medikamente gerichtet, und so sei es gekommen, daf3
sie auf diesem Gebiet mehr verstiinden als irgendein Arzt in Europa.

- Das Studium der indischen Materia medica erreichte zu Anfang des
19. Jahrhunderts ihren ersten Héhepunkt in dem Werk von WHITELAW
A1nsLIE. Als er 1788 als Garnisonschirurg nach Indien kam, war die Asiatic
Society von Kalkutta bereits einige Jahre alt, und Ainslie fand dort schon’
mehrere Englinder beim Studium indischer Sprachen und Texte vor. Sie
konnten ihm also sogleich fachkundige Hilfe leisten. Wie die meisten Leute,
die ein Werk iiber die indische Materia medica schrieben, so hat auch Ainslie
zunichst viele Jahre hindurch nur gesammelt. Endlich, 1813, war sein Werk
fertiggestellt. Es erschien in Madras unter dem Titel Materia Medica of
Hindoostan and Artisan’s and Agriculturist’s Nomenclature. Dreizehn Jahre
spéter kam es zu einer zweiten, erweiterten Auflage (47). Bis zu Ainslie war
bereits viel Material in die Literatur eingegangen. Er sammelte und er-
ginzte es in mannigfacher Weise. Auch bei ihm finden sich die indischen
Namen medizinischer Drogen und Krankheiten ausfiihrlich angefithrt. Auf
das englische und lateinische Wort folgen die Bezeichnungen in Tamil,
Telugu, Dekkani, Mahratti und Sanskrit. Ainslie ging in Basare und be-
suchte Viidjas. Dort, wie auch aus Sanskrit-Biichern, aus Biichern in der
Tamil-Sprache, aus persischen und arabischen Biichern, lernte er immer
neue Drogen und deren Anwendung kennen. Unter dem Begriff Buch hat
man aber keineswegs ein nach europiischer Art gedrucktes und gebundenes
Werk zu verstehen, sondern eine Art Palmblattmanuskript (Abb. 5). Be-
sonders wertvoll bei Ainslie sind die Listen der ihm bekanntgewordenen
medizinischen Texte Indiens.

Ainslie hat es verstanden, zahlreiche Leute, darunter einige namhafte
Persénlichkeiten, von denen die Orientalisten CHARLES WIKINS und WIL-
LIAM TOLFREY genannt seien, zur Mitarbeit zu begeistern. Der zweite wirkte
seit 1805 auf der 1795 den Holléindern abgenommenen Insel Ceylon, wo er
spiater Chefdolmetscher in der singhalesischen Kénigsstadt Kandy wurde.
Tolfrey stellte fiir Ainslie eine Liste mit medizinischen Werken zusammen,
die sich in den Hinden der « Native practitioners» von Ceylon befanden.

57



Ity Indicws.
ax puitire Lo /M/Jw'ﬁﬂ;ymz V0

Abb. 5. Schreiber eines indischen Buches. Zwischen zwei steifen Deckeln werden die hand-

geschriebenen Blitter eingefiigt. Das ganze wird durch zwei Schniire zusammengehalten,

die durch ein Loch im Blatt gezogen werden (aus PAoLINO DA S. BARTOLOMEO, Viaggio...,
1796, 5. 112)

Dabei ergab sich, daBl die meisten Texte zwar in Sanskrit abgefafit, aber
in singhalesischen Buchstaben geschrieben waren. Ainslie konnte ferner
bereits gedruckt vorliegende Kataloge fiir seine Literaturliste verwenden,
so den 1809 in Cambridge gedruckten Descriptive Catalogue of the Oriental
Library of the late Tippoo Sultan of Mysore. Er war von dem Orientalisten
CHARLES STEWART (seit 1781 in der Bengal Army der East India Company)
zusammengestellt. SchlieBlich sei noch ein Viidja erwihnt, von dem Ainslie
eine Liste medizinischer Sanskrit-Werke erhielt, und ein Viidja, der eine
Zusammenstellung von medizinischen Werken in Tamil beisteuerte. Was
niitzten aber bei der Abfassung der Materia medica all die Vokabeln, Listen
und Bibliothekskataloge ? Sie sind nur Hilfsmittel. Im Vordergrund steht
die Droge selbst, die bei der indischen Materia medica meist eine Pflanze
war. Sie mulflte botanisch und pharﬁnakologisch eingeordnet werden. Bei
dieser Arbeit stand Ainslie ein deutscher Botaniker, Doktor J.P. RoTTLER,
helfend zur Seite. Ihm widmete Ainslie dann auch sein Werk.

58



Zusammenfassung

Uber dreihundert Jahre hat es gedauert, bis das erste grofle indische
medizinische Werk vollstéindig zum Druck kam. Es war Suschruta. Durch
seine Vervielfialtigung war es nun in Indien wie in Europa méglich, Uber-
setzungen vorzunchmen und diese philologisch auf ihre Richtigkeit hin
miteinander zu vergleichen. Den Anfang machte der bayrische Amtsarzt
Dr. Franz HessLer (1799-1890) (42). Mit groBem Fleil und viel Mut
iibersetzte er nach und nach grofle Teile des Suschruta ins Lateinische ; 1844
erschien der erste Band seines Buches, 1847 der zweite — beide in Erlangen.
HeBler fand viel Kritik, vernichtende Kritik! Ist das zweibindige Buch in
philologischer Hinsicht ein grofer Milerfolg gewesen, so gebiithrt ihm doch
das Lob, daB} es der philologischen Detailarbeit das Tor zu einem weiten
Feld aufgestoBlen hat. Nach und nach wurden die Fehler aufgeklirt und
die Sitze philologisch prizisiert. Es kamen englische und deutsche Uber-
setzungen heraus. Einzelne Kapitel wurden nach fachirztlichen oder andern
Gesichtspunkten bearbeitet. Als Resultat liegt heute eine riesige Literatur
zum Suschruta vor.

Die erste Drucklegung des Suschruta erfolgte durch einen Inder und nicht
durch einen Europier. Dies steht in bemerkenswertem Gegensatz zu dem
groBen Interesse, das die Europier an der indischen Medizin iiber dreihun-
dert Jahre hinweg gezeigt haben; hatten sie doch nicht zuletzt wegen der
berithmten indischen Heilkunde, wegen der medizinischen Drogen die stra-
paziosen Seefahrten nach dem fernen Indien unternommen. Als MapHUSU-
DANA GupTtA 1835 den ersten Band des Suschruta herausbrachte, waren die
wesentlichen Einzelheiten der indischen Materia medica sowie der drztlichen
Behandlungsmethoden (z. B. durch Diét und Starstich) in der europiischen
Literatur bereits lingst wissenschaftlich erfafit. Es erschien aber reizvoll,
in diesem Aufsatz einmal zu zeigen, wie sich die Erforschung dieser Dinge
sprachlich vollzogen hat. Wie schon zu Anfang festgestellt wurde, fand sie
nicht in der stillen Stube durch philologisch detailliertes Studium von Tex-
ten statt, sondern draullen in der Praxis, am Patienten oder an Drogen.
In Indien beheimatete Arzte, Apotheker oder Dolmetscher gaben dem
fragenden Europier die sprachliche Erklirung, nannten die einheimischen
Namen fiir die Pflanzen und Krankheitserscheinungen und beschrieben
dann in portugiesischer, hollindischer oder englischer Sprache weitere Ein-
zelheiten wie beispielsweise die Zubereitung und Anwendung der einzelnen
Medizinen.



Wie er nach indischer Medizin fragte, davon hat GARcIA DA ORTA eine
schéne Schilderung gegeben. Indem er sein Buch iiber die indische Medizin
in die Form eines Kolloquiums brachte, war es méglich, beispielsweise einen
Jungen aus dem Volk, eine Dienerin im portugiesischen Haushalt, einen
Patienten und einen Arzt in der ihnen eigenen Weise sprechen zu lassen.
Das Werk Ortas beschriinkte sich also nicht auf eine sachliche Aufzihlung
medizinisch-pharmakologischer Daten, sondern schildert in ungezwungen
lebendiger Weise auch das Milieu, in dem solche Daten in Erfahrung zu
bringen waren!2,

Wihrend uns bei Garcia da Orta einige seiner Gewiihrsleute dergestalt
vorgefiihrt werden, daf} ihre direkte Rede wiedergegeben wird, lernen wir
die Gewiihrsleute von HENDRIK VAN RHEEDE in seinem Hortus Indicus
Malabaricus auf andere Weise kennen. Sie stellen sich selbst vor, und zwar
indem sie in ihrer eigenen Sprache und Schrift einen Bericht iiber Namen,
Beruf und Herkunft abgeben. Sie sagen schliefllich auch, in welcher Weise
sie van Rheede bei der Erarbeitung des Materials geholfen haben.

Insgesamt liflt sich aus den bis zum Anfang des 19.Jahrhunderts ge-
druckten Werken iiber die Geschichte der Erforschung der indischen Me-
dizin folgendes sagen: Zunichst beschrinkten sich die Autoren auf die
Erforschung der indischen Namen, beispielsweise der Heilpflanzen. Wuflte
man den Namen und sagte ihn einem Inder in mehr oder weniger gutem
Indisch, so erhielt man von ithm die gewiinschte Pflanze. Dies reichte fiir
den Handel aus. Spétere Forscher legten dann Wert darauf, dal die Namen
der Pflanzen auch in der einheimischen Schrift aufgeschrieben wurden. So

12 Wir finden in der zweiten Hilfte des 16. Jahrhunderts mehrere européische medizinische
Biicher in der Form eines Dialogs oder Kolloquiums. Man denke an das 1591 erschienene
Werk des Arztes und Agyptenreisenden ProsPER ALriNus (1533-1616) De Medicina
Aegyptorum. Es wire vielleicht interessant, einmal nachzusehen, wann in Europa mit
dieser Art des Abfassens von wissenschaftlichen Texten begonnen wurde. Bei Garcia
da Orta 1iBt sich indischer Einflul vermuten. Die indischen Arzte faBBten ihre medizi-
nischen Texte gern in dichterischer Weise, sogar in Versen ab; dabei lieBen sie verschie-
dene Leute berichten. Dem portugiesischen Arzt mag das imponiert haben. Er hat bei
den Indern wohl auch erfahren, dal} sie den als besonders guten Arzt ansahen, der ein
medizinisches Thema nicht nur sachlich, sondern auch in dichterischer Weise nieder-
schreiben konnte. Ein solcher Arzt heilt Kaviradsch. Kavi heiflit dabei Dichter und
Radsch der Konig, Kaviradsch also Dichterkonig. Dieses Wort hat im Laufe der Jahre
einen Begriffswandel durchgemacht; der urspriingliche Sinn ist abgeblafit. Friigt man
heute in Indien jemand nach einem Kaviradsch, so wird man auf einen wohlerfahrenen,
praktischen Arzt verwiesen — und dieser schreibt meist iiberhaupt keine Biicher mehr.

60



finden wir bei van Rheede die Sanskrit-Namen in Sanskrit, die arabischen
Namen in Arabisch und die Tamil-Namen in Tamil neben die Abbildungen
gesetzt.

Lange Zeit beschrinkte man sich auf das Sammeln der Namen. Indische
Woérterbiicher standen hier helfend zur Seite. Erst in der dritten Phase be-
gann man damit, auch indisch-medizinische Texte zu iibersetzen. Hier seien
Joano ALVAREZ und JoHANNES GRUNDLER genannt. Das Manuskript des
ersten kam nicht zum Druck. Die von Griindler unternommene ﬁbersetzung
ausgewiihlter Kapitel erfubr nur in ganz kleinen Bruchstiicken eine Druck-
legung. Sie stellt eigentlich nicht einmal eine Ubersetzung dar, weil nur
Ausziige aus den Ubersetzungen stichprobenartig wiedergegeben werden.
Grindler konnte auf diese Weise grofleren philologischen Schwierigkeiten
aus dem Wege gehen. Sein Werk mufl darum mit sehr kritischen Augen
betrachtet werden. Griindler selbst belie3 es bei dieser einen Kompilation.
Als ihn der Hallenser Orientalist CHRISTIAN BENEDIKT MICHAELIS spiter
um weitere medizinische ﬂbersetzungen bat, antwortete Griindler am
8.September 1717 — in Anbetracht der philologischen Schwierigkeiten einer
neuerlichen Ubersetzung ausweichend —, daB er keine Zeit dafiir hitte (48).
Immerhin diirfen wir sagen, daf} die erste durch Druck versffentlichte Uber-
setzung ausgewihlter Kapitel indischer Texte 1712 durch Griindler erfolgte.
Einen Einfluf auf die medizinische Praxis der deutschen Arzte hat die
Ubersetzung Griindlers allerdings nicht gehabt.

Als endlich nach 1835 die philologisch-detaillierte Bearbeitung des
Suschruta und spiter noch anderer Texte begann, war drztlicherseits das
praktische Interesse daran so gut wie ganz erloschen. Das Echo blieb aus.
Die Zeit, in der die europiischen Arzte und Apotheker etwas Neues von der
indischen Heilkunde fiir ihre Therapie erfahren wollten, war vorbei. Man
hatte sich in den vergangenen dreihundert Jahren ohne genaue Kenntnis
der grammatikalischen und philologischen Details behelfen miissen3. Die

13 Als 1823 in Kalkutta die ““Medical and Physical Society” zur Erforschung medizinischer
Dinge in Indien gegriindet wurde, hatte man einen Aufruf erlassen. Darin wurde um
Mitarbeit zur Erfassung der medizinischen Topographie und der Meteorologie, der Krank-
heiten, der einheimischen chirurgischen Instrumente, der Materia medica usw. gebeten.
Man erinnerte auch daran, iiber noch unbekannte Behandlungsmethoden der Native
practitioners zu berichten (The Oriental Magazine and Calcutta Review 1 [1823] 617-9,
Trans. Med. Physic. Soc. Calcutta, in deren erstem Band 1825).

Im Hinblick auf die indische Medizin dachte man in der Society vornehmlich an eine
praktische Erforschung in der Art, wie sie bisher betrieben war. Die Society wies nimlich

61



hauptsichlichsten Dinge waren schon durch einfaches Befragen indischer
Arzte und Apotheker und durch Beobachtung der Behandlung ihrer Pa-
tienten in Erfahrung gebracht worden. So ist die Erforschung der indischen
Medizin an den grofen Werken der indischen medizinischen Literatur vor-
beigegangen. Das Studium der Texte ist seit 1835 nur noch eine Sache der
philologisch arbeitenden Indologen und Medizinhistoriker gewesen. Man
mal ihm in Europa kaum noch eine direkte Bedeutung fiir den Fortschritt
der drztlichen Praxis zu. Und weil bei diesem Studium der historische Ak-
zent iiberwiegt, wandten die Indologen und Medizinhistoriker, wie schon
erwidhnt, nur den groflen Texten der alten klassischen Zeit der Sanskrit-
Medizin ihre Aufmerksamkeit zu. Die vielen medizinischen Texte, die in
Indien in den letzten zweihundertfinfzig Jahren und schon frither abgefaf3t
wurden, liegen nach wie vor unbeachtet in den Bibliotheken oder gingen in
den vergangenen Jahrzehnten zum groBlen Teil verloren.

Die Inder selbst hielten in den letzten hundert Jahren den Inhalt ihrer
jungeren medizinischen Schriften im Vergleich zu den klassischen Werken
und der importierten eurcpéischen Fachliteratur fiir unwichtig und ver-
sprachen sich von ihnen keinen Vorteil mehr. Das lag an der Zeit. Viele
junge Inder sahen damals das Sanskrit-Studium als riickstindig und darum
als Hemmnis an. Das Studium der westlichen Medizin war Trumpf und
Englisch die Sprache des Fortschritts. Die medizinischen Texte, die nicht
Sanskrit waren oder aber bei denen das Sanskrit mit siidlichen Schrift-
zeichen geschrieben war, fanden auch kaum noch das Interesse der euro-
péischen Indologen. Das hatte allein schon sprachliche Griinde; denn un-
sere Indologen kénnen meist nur Sanskrit und Pali, bestenfalls noch Bengali
oder Hindi. Da sie mit den andern Texten sprachlich nicht recht umzugehen
vermogen, waren sie uninteressant. Die siidlichen, meist handgeschriebenen
Texte wurden deshalb nur selten von Indologen angekauft und kamen daher
auch nicht mehr in den Manuskriptenhandel. Sobald sie unansehnlich wur-
den, warf ihr Besitzer sie fort.

Zum Schluf} sei auf die in Siidindien auch heute noch erfolgende Her-
stellung medizinischer Literatur aufmerksam gemacht. Wihrend meiner
Reise 1961 konnte ich allein schon in der Provinz Kanara (Mysore State)
mehrere erst neuerdings gedruckte medizinische Texte in kanaretischer

nicht besonders auf die Ubersetzung von indischen Texten hin. Sie waren das Objekt der
mehr philologisch ausgerichteten Asiatic Society, mit deren Unterstiitzung es schliellich
in Kalkutta zur Herausgabe des Suschrute gekommen ist.

62



Sprache feststellen. Sie enthielten eine Iille an pharmazeutischen Dingen,

auch Prédparate, die in einheimischen Fabriken hergestellt werden. In

Karwar iibersetzte mir der Viidja und Drogenhiindler DaAMopAR NAcAprA
ScHANBAY Einzelheiten aus derartigen Biichern. Sie erinnerten zwar an das,

was man bei uns Naturheilverfahren zu nennen pflegt, und an den Heil-

praktiker, ja in mancher Weise auch an die Homdgopathie, iiberraschten

mich in ihrer Art aber doch und scheinen eines genaueren Studiums wert

zu sein. Sie legen Zeugnis davon ab, dal es in Indien noch immer Leute gibt,

die ein eigenes medizinisches System befiirworten und versuchen, dies auch

wissenschaftlich zu erweitern.

)

(2)
3)

(4)

Schrifttumsverzeichnis
J.B. Amancio Gracias, Medicine in Goa in XVI.-XVIII. centuries, Arquives da
Escola Medico-Cirurgica de Nova Goa, Ser. A, 1941, Fasc. 15, S. 234.
Encar Tuurston, Castes and Tribes of Southern India, Band 1, Madras 1909, S, 341.

HEeiNz BECHERT, Sanskritliteratur bei den Singhalesen, Verhandlungen der Indologi-
schen Arbeitstagung in Essen-Bredeney 1959, Gottingen, S. 22511,

JOoGENDRA NATH BHATTACHANDRA, Hindu Castes and Sects, Calcutta 1896, S. 158-71.

(5) AnTonNIO DA SiLvA REGO, Documentagao para a Historia das Minoes do Padroado do

(6)

(M)

(8)
(9)

Oriente India, Band 1, Lisboa 1947, S. 95, 300-6, 358f. und 365ff.

PEDRO Jost DA S1rva, Elogio historico e noticia completa de Tomé Pires, pharmaceutico
e primeiro naturalista da India, Lisboa 1866.

ARMANDO CORTESAO, The *“Suma oriental” of Tomé Pires, Hakluyt Society, London
1944, 2 Bédnde; Primeira Embaixada Furopeia a China. O Boticario e Embaixador
Tomé Pires..., Lishoa 1945.

Conpo Do~ Fraxcisco DE SAN Luiz, J. Soc. Pharm. Lusit. 2 (1838) 36.

FriEDRICH FLUCKIGER und DANIEL HANBURY, Pharmacographia, 2. ed., London 1879,
S. 681.

FriepricH FLUCKIGER, Indische Pharmakognosie, Arch. Pharm. 22 (1884) 2491,

ALBERTO CARLOS GERMANO DA Sinva Correla, Le Cholera aux Indes Portugaises,
Arquivos da Escola Medico-Cirurgica de Nova Goa, Ser. A, 1929, Fasc. 4, S. 4251f.

F. W. R1eppEL, Zur Friihegeschichte der Rauwolfia, Sudhoffs Arch. Gesch. Med. Natur-
wiss. 40 (1956) 2314f.

HanNs ScHADEWALDT, Zur Geschichte der Rauwolfia, Verdff. Intern. Ges. Gesch. Pharm.
13 (1958) 1391,

GARcIA DA ORTA, Coloquios dos Simples e Drogas da India. Die Ausgabe ist dirigiert
und mit Anmerkungen versehen worden von ConNDpE DE Ficarno, Lisboa 1891, S. 261.
Ebenda, Col. 54, 328-32.

JoHANNES BOECLER, Pauli Hermanni Cynosura Materiae Medicae, Argentorati 1726.

J.F. RoYLE, Ein Versuch iiber das Altertum der indischen Medizin (iibersetzt von
J. Warracu), Cassel 1839, S. 9.

63



(10) H.A. HorrE und W. HERRMANN, Tropische Gewiirzdrogen, Miinchen 1949, S. 29-34.
(11) TaeorHILO BRAGA, Historia da Universidade de Coimbra, Band 1, Lisboa 1892, S. 434.

(12) J.B. Amancio Gracias, Médicos europeus em Goa e nas cortes indianas nos séculos
XVI a XVIII. Separata d’Oriente Portuguez, Bastora 1939.

(13) J. GErson DA CunHA, The Origin of Bombay, Bombay 1900, S. 100.

(14) ANGELO DE GUBERNATIS, Storia dei viaggiatori italiani nelle Indie orientali, Livorno
1875; Matériaux pour servir a Uhistoire des études orientales en Italie, Paris/Rom 1876.

(15) Jacos Bontius, De medicina Indorum, Leyden 1642, Paris 1646; Historiae naturalis
et medicae Indicae Orientalis, Amstelodami 1658.

(16) CurisTorH SCHWEITZER, Journal- und Tagebuch seiner sechsjihrigen Ostindianischen
Reise, Tiibingen 1688, S. 121.

(17) S.J. van Oostroom, Hermann’s Collection of Ceylon Plants in the Rijksherbarium
( Natural Herbarium) at Leyden, Blumea, Suppl. I, Leiden 1937, Sonderdruck.

(18) Paur HERMANN, Catalogus Horti Academici Lugduno-Batavi ... Descriptiones et Icones,
Leiden 1687.
L. Zumac, Florae Lugduni-Batavae flores, Leyden 1690.
PauL HERMANN, Paradisus Batavus, Leiden 1698 ; Musaeum Zeylanicum, sive catalogus
plantarum in Zeylana sponte nascentium, Lugduni Batavorum 1717.
J. BurMAN, Thesaurus Zeylanicus, Amsterdam 1737.
CaroLus LINNAEUS, Flora Zeylanica, sistens plantas indicas Zeylone insulae; quae
olim 1670-1677 lectae fuere a Paulo Hermanno ..., Holmiae 1747.
P.C. MoLHUYSEN, Bronnen tot de Geschiedenis der Leidsche Universiteit, 4./5.Teil,
S’Gravenhage/Leiden 1921, S. 87.

(19) AnanT KAKBA PRrIOLKAR, The Printing Press in India, its Beginnings and Early
Development, Bombay 1958.

(20) Zur Geschichte der Sanskrit-Philologie siche: ERNsT WINDISCH in: Grundrif$ der Indo-
Arischen Philologie und Altertumskunde, 1. Band, 1. Heft, Straflburg 1917.

(21) Dazu: Franz CASPAR SCHILLINGER, Persianische und Ostindianische Reis, Niirnberg
1707.

(22) wie (20).

(23) Wie (19), S. 32.

(24) Lit. deutsche Ubersetzung, S. 186.

(25) Vgl. hierzu: Grofes vollstindiges universales Lexikon, Band 19, Halle/Leipzig 1739.
(26) D. Arvo LEnMANN, Alte Briefe aus Indien, Berlin 1957, S. 112f.

(27) Ebenda, S. 224.

(28) Ebenda, S. 269.

(29) Ebenda, S. 249.

(30) Ebenda, S. 289.

(31) Lit. z.B. PAurLiNo DA SAN BarRTOLOMEO, Reise nach Ostindien (aus dem Italienischen);

in: Magazin von merkwiirdigen neuen Reisebeschreibungen (Berlin) 15 (1798) 77 und
viele andere Autoren.

64



(32) J.N. GLOYER, Fragmente iiber Ostindien, Altona 1813, S. 245.
(33) James H. GeNnsE, A Cocise History of India, Bombay/.../London 1961, S. 313.

(34) SEYED NURULLAH und J.P. NAIk, A History of Education in India (during the British
Period), 2. ed., Bombay/.../London 1951, S. 92.

(35) GoopEVE CHUCKERBUTTY, The Present State of the Medical Profession in Bengal,
Brit. Med. J. 2 (1864) 88.

(36) A.F. Ruporr HOERNLE, The Bower Manuscript, Facsimile leaves, Nagari Transcript,
Kalkutta 1893-1912.

(37) M. WINTERNITZ, Geschichte der indischen Literatur, 3. Band, Leipzig 1920, S. 552.
Dazu: RustoN JAL VaxkiL, Early Contributions to the Study of the Pulse, Indian J.
Hist. Med. 1 (1956) 22-8, und andere Autoren.

(38) NARENDRA NATH LAwW, Promotion of Learning in India during Muhammedan Rule,
London 1916, S. 77.
D.V. SusBAa REpDY, Influence of Indian Medicine and Arabian and Persian Medical
Literature, Indian J. Hist. Med. 4 (1959) 31.

(39) Haxmm ABpuL WaHAB ZAHURI, Medical Aid, Medical Men and Medical Writings of
the Qutub Shahi Period, Indian J. Hist. Med. 5 (1960) 43-9. A Rare Medical Manu-
script of 16th Century A.D., Indian J. Hist. Med. 4 (1959) 25-8.

D.V. Susea RepDY, Dar-us-Shiva (House of Cures), Indian J. Hist. Med. 4 (1959)
103.

(40) Frangors BERNIER, Voyages... contenant la description des états du Grand-Mogol, de
PIndoustan, du royaume de Cachemire, Amsterdam 1699, 1710, 1724; Travels in the
Mogul Empire (iibersetzt von A. CONSTABLE) Westminster 1891.

(41) ANQuETIL DU PERRON, Abraham Hyacinthe: Reisen nach Ostindien nebst einer Be-
schreibung der biirgerlichen und Religionsgebriuche der Parsen (deutsch von PURMANN),
Frankfurt 1776.

(42) Vgl. Franz HESSLER, De antiquorum Hindorum medicina et scientiis physicis, quae in
Sanscritis operibus exstant, Wiirzburg 1830.

(43) WiLriam JonNES, Abhandlungen iiber die Geschichte und Altertiimer, die Kiinste, Wissen-
schafien und Literatur Asiens (deutsch von J.CHR. Fick), 1. Band, Riga 1795, S. 279.

(44) The Asiatic Journal and Monthly Register, Band 1 der neuen Serie, London 1830.
CyriL Ercoop, A Medical History of Persia and the Eastern Caliphate, Cambridge1951.

(45) PAaurinus A SANcTO BARTHOLOMAEO, Examen historico-criticumn Codicum Indicorum
Bibliothecae Congregationis de Propaganda Fide, Roma 1792.

(46) PauLiv DE S. BARTUELMY, Voyage aux Indes Orientales, 2. Band, Paris 1808, S. 419-76.

(47) WHITELAW AINSLIE, Materia Indica; or, some account of those articles which are em-
ployed by the Hindoos, and other Eastern Nations, in their medicine, arts and agriculture;
comprising also formulae, with practical observations, names of diseases in various
eastern languages, and a copious List of Oriental Books immediately connected with
general science, etc., Band 1 und 2, London 1826.

(48) Wie (26), S. 489.



	Sprachliche Erforschung der indischen Medizin

