
Zeitschrift: Gesnerus : Swiss Journal of the history of medicine and sciences

Herausgeber: Swiss Society of the History of Medicine and Sciences

Band: 21 (1964)

Heft: 1-2

Artikel: Indische Würmerkrankheiten

Autor: Müller, R.F.G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-520489

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-520489
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Indische Würmerkrankheiten*

Von R.F.G. Müller

Zu der hier gestellten Aufgabe ist vorweg zu bemerken, daß bei ihrer
Untersuchung sich nicht in jeder Hinsicht Ergebnisse mit ausreichender Bestimmtheit

erreichen lassen. Denn die indischen berufsärztlichen Lehren von den
Würmerkrankheiten entwickelten sich aus volkstümlichen Heilungsbestrebungen,

welche an sich in ihren Bewertungen schwierig zu überblicken sind
und außerdem in ihrer Übernahme in die wissenschaftliche Heilkunde durch
eine Zeitspanne getrennt sind, in welcher Textüberlieferungen fast gänzlich
fehlen. Zu indogermanischen Begrenzungen hat schon Kuhn in seiner
Zeitschrift1 grundlegend als «Segen gegen würmer» dargelegt, welche Hinweise
aus dem asiatischen Osten angefügt werden könnten2. Aber ein derartig
ausgedehnter Boden verleitet nicht weiter zu greifen, etwa bis nach Amerika,

wie das zuweilen geschehen ist, anscheinend unter Nutzung durch
«Ethnische Elementargedanken»3, die einen Gemeinplatz vermitteln können,

welcher geschichtswissenschaftlich nicht unbedenklich ist. Dazu oder
bei dieser Gelegenheit kommt in Frage, ob bei den ursprünglichen
volkstümlichen Anschauungen der Inder von den Würmerkrankheiten der
Begriff als «Vedische Zauber»4 oder «Aberglaube»5 berechtigt ist, wie in den
überliefernden Texten der Atharvaveda-Samhitä als «das Wissen von den

Zaubersprüchen»6 bekundet ist und ahgemein beibehalten wurde. Wie der
moderne Fachwissenschaftler die alten Anschauungen der Inder beurteilte,
haben sie geschichtswissenschaftlich als belanglos zu gelten, sondern aus-

* Herrn Prof. Dr. med. Dr.phil. Dr. med. h. c. Dr. med. h. c. Paul Diepgen in Mainz zu
seinem 85. Geburtstage, 24. November 1963.

1 Z. vergl. Sprachforsch. (Berlin, bzw. Gütersloh) XIII (1864) 135—51.
2 Kleiweg de Zwaan, Völkerkundliches und Geschichtliches über die Heilkunde der Chinesen

und Japaner, S. 655: Würmer, Haarlem 1917; Hübotter, Die Chinesische Medizin,
Leipzig 1929, S. 98.

3 Bastian, Ethnische Elementargedanken in der Lehre vom Menschen, Berlin 1895.
4 Hillebrandt, Ritual-Litteratur, Vedische Opfer und Zauber, S. 167, gibt zwar zu: «Die

Abgrenzung von Glauben und Aberglauben kann nach meiner Meinung nur rein historisch

oder gar nur individuell sein.» (Grundr. Indo-Arisch. Philol. Altertumskde. (Straßburg)

III (1897) H. 2.
6 Kreyenborg, Atharwaweda, warnte im Vorwort, S. XV, nachdrücklich (Hannover

1923).
6 Winternitz, Geschichte der indischen Litteratur, Band I, Leipzig 1909, S. 103.

14



schließlich wie diese selbst ihren Glauben «werteten». Die grundsätzliche
Richtigstellung veranlaßt nachfolgend gelegentlich Bemerkungen, welche

indologisch sonst unnötig wären.
Der Atharva-Veda vermittelt die ältesten Belege, welche die

Würmerkrankheiten betreffen. Sie dürfen als volkstümlich beurteilt werden, weil
die Sammlung dieser Lieder Belange einzelner Menschen betrifft, wobei
kritisch auch solche der nicht-arischen, früheren Bevölkerung von Indien
zuweilen nicht vollkommen ausgeschlossen werden können. Zum einführenden

Überblick wird das Lied II, 317 übertragen:

«(!) Der große Mahlstein, welcher (des Gottes) Indra's ist, zerquetschend
jeden Wurm, damit stampfe ich die Würmer zusammen, wie mit dem Mahlstein

die Körner. (2.) Den gesehenen und den ungesehenen zerquetschte
ich so dann; die Algandu-s, die Saluna-s, alle die Würmer lassen wir durch
das Lied8 packen. (3.) Die Algandu-s töte ich mit der Mordwaffe;
verbrannt, nicht-verbrannt, sie sind saftlos geworden; die übrig-gebliebenen
und die nicht-übrig-gebliebenen überwinde ich durch das Lied; ebenso wie

von den Würmern keiner übrig-bleiben soll. (4.) Den nach den Eingweiden
strebenden, am Haupt und ferner an der Rippengegend befindlichen Wurm,
den Avaskava, den Vyadhvara, die Würmer lassen wir durch das Lied
packen. (5.) Die Würmer, welche im Gebirge, Walde, in den Kräutern,
Viehherden und Gewässern sind, welche in unseren Leib eingedrungen sind,
die gesamte Nachkommenschaft der Würmer töte ich.»

Die mannigfache Herkunft der Würmer und ihr Befall des menschlichen

Körpers bekundet vielfältige Erfahrungen und damit auch alte Beobachtungen.

Aber aus ihren Benennungen ist trotz mancher Versuche eine

Kenntnis besonderer Formen nicht zu gewinnen; wie schon oft in den ve-
dischen Texten richtet sich eine Aufmerksamkeit mehr auf die Wirkung
und nicht auf eine Gestaltung, welche zuweilen nur angedeutet wird, wie
etwa in dem folgenden Liede II, 32, welches nach dem Vorsatz 1 auf den

Befall der Kuh zu beziehen wäre. In 2 wird als Gesamtansicht (visvarüpa)
des Wurmes vermerkt vier-äugig und färbig (säranga, arjuna) [für be-

7 Atharva-Veda Samhitä, translated by Withney, edited by Lanman, Harvard Oriental
Series, Vol. VII—YIII, Cambridge (Mass.) 1905, vermerkt bei allen Liedern frühere
Bearbeitungen durch andere Autoren.

8 Das Textwort vacas, wie auch in 4, oder väc in 3 ist nicht auf Zauber oder «spell» 7 zu
beziehen, sondern [durch die wiederholten Hinweise] auf das hochbewertete «Heillied»
[welches noch heut von Indern gesungen wird]; vgl. Nova Acta Leopoldina (Halle a.d.
Saale) N.F. (1942) Nr. 74, S. 19.

15



stimmte Farben unsicher]; in 6 werden bei ihm am Kopf zwei Hörner
(srnga) und ferner ein Giftbehälter (visadhäna) angesagt. Das dritte Lied

gegen die Würmer, Y, 23, wendet sich vorzüglich gegen ihre Wirkung beim
Knaben (kumära), welcher in 3 von ihnen an seinen Augen, Nasenlöchern
und Zähnen hefallen wird, mit in 7—8 mannigfach geschilderten Empfindungen.

Hierbei werden doch Gestaltungen der Würmer erwähnt, wie in
4 ihre Ohrlöcher (karna), in 5 Unterarme (bähu) oder 9 drei Köpfe und
drei Höcker (kakud), ferner wiederholt [unsicher bestimmbare] Färbungen.
Außer der tatsächlichen Bekämpfung der Würmer durch den singenden
Priester bzw. Priesterarzt werden in II, 32 und noch mehr in V, 23 Götter
und berühmte Verfasser vedischer Lieder zu Hilfe gerufen. Von letzten
wird Agastya genannt, durch dessen brahman die Würmer vernichtet werden
sollen in II, 32, 3 und Y, 23, 10. Die Bedeutung von brahman kommentiert
zu erstem Beleg, allerdings spät (im 14. Jahrhundert n. Zw.), Säyana9 als

mantra-Lied für die Heilung, was einer grundsätzlichen Bewertung8 immerhin

entsprechen würde.
In XI, 9,10 wird eine Schlange Arbudi angerufen, deren Biß befürchtet

wird, im Anschluß an die Würmer, und in XII, 1, 46 wird nach einer beißenden

Schlange (sarpa) ein Wurm erwähnt. Diese verbindende Annäherung
erscheint nicht bedeutungslos für die Bewertung der Würmer. Anderseits

mangeln besondere Behandlungsarten zur Bekämpfung der Würmer, welche

möglicherweise erwartet werden könnten. Auf solche zielen die Texte im
Kausika-Sütra, die weit später anzusetzen sind, wenn auch eine genaue
Datierung nicht möglich ist10, die kommentierenden Ergänzungen aus der

ersten Hälfte des laufenden Jahrtausend stammen und Lehren der
ärztlichen wissenschaftlichen der Inder bereits nutzen. Dabei sind
entwicklungsgeschichtlich weitere Schwierigkeiten zu vermerken.

Die überlieferte Textfolge des Atharva-Veda ist nach grundsätzlichem
Inhalt in der Anordnung im Kausika-Sütra zusammengefaßt11, jedoch mit
einem so kurzgefaßten Sätro-Stil, daß zu einem allgemeinen Verständnis
Ergänzungen nicht umgangen werden können in Übersetzungsuntersuchungen12,

welche zuweilen nicht unbedenklich erscheinen. Die Darlegung

9 Kurze Lebensbeschreibung durch Klemm, Das Sadvim^abrähmajya, Diss. Leipzig (Gütersloh

1894), S. 15-9.
10 Vgl. Introduction zur Textausgabe von Bloomfield, The Kausika-Sütra, New Haven 1890.
11 Acta Hist. Sei. Nat. Med. (Kopenhagen) VIII (1951) 10ff.
12 Caland, Altindisches Zauberritual, Amsterdam 1900; vgl. auch Z. dtsch. morgenl. Ges. 53

(1899) 223.

16



solcher Einzelheiten würden hier zu weit führen. In Zusammenfassung ist
die vedische Wertung des Heil-Liedes im Atharva - Veda auch im Kausika-
Sütra 27, 14-20 und 29, 20—26 bewahrt, wo das Absingen der Lieder II, 31

und Y, 23 vorausgesetzt wird. Auch vedische Heilmaßnahmen wurden
eingehalten, die oft in einer äußeren Behandlung bestanden13, welche von den
Priesterärzten ziemlich bevorzugt wurden. Denn hei den arischen
Einwanderungen nach Indien war ein Genuß von Nähr- und Heilpflanzen sehr von
Erfahrungen der schon ansässigen Bevölkerungen abhängig, ohne daß deren
Einfluß überschätzt werden darf14. Jedenfalls ist im Kausika-Sütra eine

ausgedehnte Nutzung vom Genuß der Heilpflanzen bereits erkennbar, auch

im Kampf gegen die Würmer.
Zu den bisherigen Belegen ist noch die Liedersammlung vom Rg-Veda

zu berücksichtigen, welche insgesamt als die älteste gilt. Jedoch das Lied I,
191 wird von den Fachgelehrten allgemein als ein später Nachtrag beurteilt,
der auf die Abwehr der Würmer bezogen werden kann. Denn der übliche
Ausdruck krmi für Wurm wird hierbei (wie auch im ganzen Rg-Veda) nicht
gebraucht, und nur inhaltlich ist ein entsprechender Bezug annehmbar, wie
etwa wegen der Bezeichnung in 8 durch «gesehene und ungesehene» [Würmer].

Auch die Eigennamen sind ungesichert, wie in 1: Kankata und Pra-
kankata in 7 (von Säyana spät als «Schlange» kommentiert) oder in 15:
Kusumbhaka, ein kleines Wesen, das mit dem Stein erschlagen und bei dem
sein Gift (wie auch sonst öfter) hervorgehoben wird. Letztes wird in 16

auch auf einen «Skorpion» bezogen; in 7 werden «Stechmücken»
angenommen. Diese Erklärungen deuten, wie schon im Atharva -Veda, auf einen
tierkundlich erweiterten Begriff der arischen Wertung der Würmer.

Ein ausreichender Rückblick auf die Entwicklung der beruflichen und
wissenschaftlichen Sammelwerke der ärztlichen Lehrer in Indien ist nur
bedingt möglich wegen mangelnder Uberlieferungen aus der Zwischenzeit.
Gemäß den Eigenangaben nutzten die großen Sammelwerke die acht Glieder
oder Traktate des Wissens vom Leben, Ayurveda, dessen Bezeichnung
deswegen geschichtskritisch als «Altmedizin» anzusprechen ist, wenn auch die

späteren Inder diesen Ausdruck für jede, ihnen bodenständig erscheinende
Medizin beibehielten. Nach grober Schätzung faßte um die Mitte des ersten
Jahrtausends n.Z. Vägbhata in den nach ihm benannten Sammlungen als

Grundlage die alten Heilbestrebungen für den Gesamtleib oder Rumpf

13 Nova Acta Leopoldina, N.F., Nr. 1958, S. 13 ff.
14 Wien. Z. Kde. Süd- u. Ostasiens (Wien) IV (1960) 14ff.

2 17



(käya) zusammen, während der sagenhafte berühmte Arzt Susruta für die
Wundärzte ihr einschlägiges Fachbereich (salya) in den Vordergrund stellte.
Die jeweils übrigen der acht Traktate, deren Texte nicht unmittelbar
erhalten geblieben sind, wurden ursprünglich dem Nachtrag (ut°) der Sammlungen

angefügt15. Die grundsätzliche Richtung der Glieder der «Altmedi-
zin» muß auf Heilbestrebungen gezielt haben, denen kurz Krankheitsanzeichen

einleitend vorgesetzt sein dürften. Wenn aber, wie in den

Vägbhata-Schulen, dieser Heilungsabsichten (ci°) in eigenen Lehrabschnitten

von den Krankheitserklärungen (ni°) getrennt wurden, so muß eine
solche Anordnung als nachträglich beurteilt werden, zumal die Texte der
Sammelwerke bis zum Beginn des jetzigen Jahrtausends manche Über- und
Umarbeitung erfuhren, wie aus den Kommentaren erkennbar ist. Letzte
zeigen am wenigsten die wundärztlichen Lehren in Susruta-Samhitä ut°,
in deren regelmäßigen Abschnittseinleitungen von einer Abwehr (prati-
sedha) der Krankheiten gesprochen wird, also mit einer Ausdrucksweise,
welche an die vedische Wertung der Krankheiten als unholde Erzeuger der
Leiden erinnern kann, so auch in ut° 54, wo die Abwehr der Würmer gelehrt
wird. Allerdings ist auch hier eine Textumarbeitung schon in der Einleitung
3—5 wegen der Ausdrucksweise des späteren Textsatzbaues erkennbar und
ferner durch den Zusatz der Galle (pitta) als Krankheitsursache. Denn ganz
allgemein gelten drei Fehler (dosa), so in allen Krankheits- und Heilungslehren16.

Es ist daher begründet, daß die Einfügung von der Galle hier die

regelmäßige Aufzählung mit Wind und Schleim ergänzen soll, während die
Lehren von den Würmern weiterhin ursächlich nach den alten Wertungen
bewahrt blieben.

Susruta-Samhitä ut° 54 wird übertragen: «(!) Nunmehr werden wir
alsdann den Lehrabschnitt von der Abwehr der Würmerkrankheit
auseinandersetzen, (2.) wie der heilzuteilende17 (Götterarzt) Dhanvantari
ansagte: (3.) Durch unverdaute, für Nahrungsaufnahme nicht günstige,
unverträgliche und schmutzige Speisen, die ohne Anstrengungen, bei Tagesschlaf,

schwer, allzu glitschig und kalt gelten, (4.) durch Bohnenmehl,

genossenes Backwerk, in Verbindung mit Stengeln und Wurzeln vom
Lotos, durch Blätter, Gemüse, Gärtrank, sauren Milchsaft und gekochten
Zuckerrohrsaft, (5.) durch Sesamkörnerbrei, Fleisch von Sumpflandtieren,

16 Centaurus (Kopenhagen) I (1950/51) 97-116.
16 Jb. Museum Völkerkde. Leipzig (Berlin) XVII (1960) 76—93.
17 Vgl. Mitt. Inst. Orientforsch. (Berlin) VIII (1961) 120: bhagavant.

18



Ölkuchen und durch süß oder sauer laufende Getränke wallt der Schleim
und die Galle (pitta) auf. (6.) Die Würmer bewirken unter den vielfach
wirkenden und mannigfach anhaftenden in der Lagerung der rohen und
gekochten18, ferner bei den Kotbildungen der Schleim und durch die beiden
Gefäße, welche Blut erzeugen, einen meist vermerkten Antrieb.

(7.) Bei zwanzig der Würmerbildungen ist eine mannigfache Entstehung
vermerkt als Kot, Schleim und Blut, deren (Bildungen) wir ausführlich

ansagen werden. (8.) Ajava, Vijava, Kipya, Cipya, Gandüpada, Cäru und
Dvimukha19 sind zu erkennen als aus Kot entstanden. (8.) Sie sind hell,
dünn, aber beißend und eilen im Aftergang weiter, und von ihnen später
durch Schweife ausgebreitet. (10.) Stiche, Schwäche vom Feuer (der
Verdauung), Bleichheit, Verstopfung, Kräfteschwund, Ekel, Eßunlust,
Herzleiden20, Durchfall entstehen durch die aus Kot erzeugten (Würmer). (11.)
Rot sind die Gandüpada-s, lang ,im Aftergang sich mit Beißen niederlassend,
mit Stichen blähend, Stuhlgang lösend und das Kochen der Verdauung
schwinden machend. (12.) Darbhapuspa, Mahäpuspa, Praluna, Cipita,
Pipilika21 und Däruna sind aus dem Kot gewordene (Würmer). (13.) Am
Körper behaart, am Kopf behaart, am Schweif, dunkel, gerundet, wie Korn
gewachsen, Sprossen bewirkend, licht und schlank. (14.) Mark essend,

Augen anbohrend, Gaumen und Ohren als Schlange, am Haupt und
Herzkrankheiten, Erbrechen und Erkältung sind sie bewirkend. (15.) Kesa°,
Roma0, Nakhäda, Dantäsa, Kikkisa, ICusthaja und Saparisarpa22 sind zu
erkennen als aus Blut entstanden. (16.) Sie sind sowohl rot wie schwarz,
sowohl glatt wie üppig; sie werden am Standort des Blutes erzeugt, meist
als schlechte Ausfertigungen.»

18 Zu «der rohen und gekochten» ist Speise zu ergänzen; eine Kenntnis vom Organ de»

Magens und des betreffenden Darmes ist bei den altindischen Ärzten nicht nachweisbar,
auch nicht in den späteren tibetischen Abbildungen; vgl. Sudhoffs Arch. (Leipzig) 28,
(1935) 242, Abb. 4, und S. 259f.

10 Dvi-mukha zwei-mündig ist in der Ausdrucksweise verständlich. Sonst sind die Namen
(wie schon in den vedischen Texten) aus ihrer Wortbildung kaum sicherbar, werden auch
dahin in der Regel nicht kommentiert, so daß nur die folgenden Schilderungen etwas
nutzbar sind.

20 Su&ruta-Samhitä ut° 43 lehrt bei der Herzkrankheit auch eingehend die Ursache durch
Würmer; Pagine di Storia delta Medicina, A. (Roma) IV (1960) N. 3.

21 Pipilika ist eine gebräuchliche Benennung der Ameise und so bestimmbar.
22 Die Namen sind hier verständlicher, wie Haupthaar-, Körperhaar-, Nägel-Fresser, Zahn-

Fresser; ja entstanden (wie auch früher gebraucht) bei «aus ,Aussatz' entstanden»
oder -sarpa — kriechend, Schlange.

19



Ab 17 werden inhaltlich Angaben wiederholt, welche ursprünglich als

Zusammenfassung aufgefaßt werden können, obwohl sie durch den
Nachträglichen Textvorsatz 3 ff. als Wiederholung erscheinen. Nach einem kurzen

Hinweis auf die Heilbarkeit der Wurmerkrankung ist der umfangreiche
Textschluß bis 40 den eigentlichen Heilungsmaßnahmen gewidmet. Dabei
ist zu beachten, daß eine Behandlung durch unmittelbare Vernichtung der
Würmer, wie sie in den vedischen Texten sehr betont wurde, mangelt. Da
die Wundärzte durchaus erfahren waren in solchen Maßnahmen, ist kritisch
zu folgern, daß das grundsätzliche Zerquetschen der Würmer schon in den
Lehren der «Altmedizin» in den Hintergrund getreten war gegenüber dem
zunehmenden Genuß von vorzüglich pflanzlichen Heilmitteln. Letzte werden

in Zusammenhang mit Verdauungsmaßnahmen auch von den Wundärzten

in reichlichem Umfange übernommen, woraus eine Gesamtumstellung
in den Sammelwerken erkennbar ist. Die Bestimmung der Heilpflanzen in
den alten Texten ist schwierig, weil sie in den wissenschaftlichen Fachwerken

regelmäßig auf modernen botanischen Einschätzungen beruhen23. In
den Kommentaren tauchen oft Änderungen auf, wobei nicht feststellbar ist,
ob es sich um Ersatznamen oder Ersatzpflanzen handelt. Sogar in einem
Lehrtext vom Soma, dem seit den Veden berühmten Heiltrank, führt
Susruta-Samhitä ci° 29 zwei Dutzend solcher fraglicher Bezeichnungen an24.

So entstand bei den neuzeitlichen Indern der Glaube an eine «synonyme»
Heilpflanzenbenennung 25.

Die Lehre von den Würmerkrankheiten bringen auch die Vägbhata-
Schulen, im Hrdaya ni° 14, 42—56 und ihre Heilungsbestrebungen ci° 20,
19-3526 und im Samgraha ni° 14 sowie ci° 22. In beiden Texten sind jene
von den Würmern solchen von Hautkrankheiten angefügt, was für die

Anordnung in der «Altmedizin» nicht vorausgesetzt werden kann und eine

spätere Entwicklung bekundet. Auch die Benennungen der Würmer weisen

Änderungen auf, wie auch die Ausgestaltung der Heilpflanzen. Hingegen

23 U. Ch. Dutt, The Materia Medica of the Hindus, Kalkutta 1922, der noch am meisten
geschichtlich Rücksicht nimmt, geht in der Regel seine Textbelege nur bis zum 11. Jh.
n. Zw. auf Cakrapänidatta zurück.

24 Asiatica, Festschrift Friedrich Weher, Leipzig 1954, S. 428—41.
25 The Caraka Samhitä, ed. by Gulabkunverba Ayurvedic Society (Jamnagar 1949) bringt

in Vol. VI, S. 1-28, ein umfangreiches Verzeichnis von Heilpflanzen, in welchen oft über
fünfzig «Synonyms» vermerkt sind.

26 Übersetzung von Hilgenberg und Kibeel, Vägbhafa's Aftängakj-dayasamhitä, Leiden
1941.

20



ist die Herkunft aus Schleim, Blut und Kot die gleiche und ebenso die Zahl
ihrer Arten. Die IIrdaya-Text e blieben gültig oder wurden wieder belebt
in der Neuzeit (nach der Mitte des 19. Jahrhunderts) durch Paranesvara in
seinem Hrdayapriya 16, 41 ff.

Wenn auch eine Beachtung der Altmedizin gegenüber jener der großen
Sammelwerke zurücktrat, so wurde sie doch noch weiterhin berücksichtigt.
Das bekundet die Cikitsäkalikä 280 des Tisata, der frühesten im 11.

Jahrhundert27 auch auf die Würmer hinwies. Derartige Verhältnisse können
dazu beigetragen haben, daß in der Caraka-Schule, deren Einstellung oft
Erkenntnis-grundsätzlich ausgerichtet ist, die altmedizinische Heilkunde
erst spät durch den Uberarbeiter und Ergänzer der Texte Drdhabala etwa
im 9. Jahrhundert aufgenommen wurde. In Caraka-Samhitä sü° 19 werden
die zwanzig Arten der Würmer mit ihren Einteilungen der Entstehung aus

Blut, Schleim und Kot angekündigt. Ihre ausführliche Schilderung bringt
aber erst vi° 7, 9 ff. Dabei werden aber ihre zwanzig Arten durch Zufügung
ihrer Entstehung aus Schmutzstoffen (mala) zu jener aus Kot, Schleim und
Blut etwas erweitert. Ohne auf eine zahlenmäßige Beurteilung einzugehen,
auf andere Besonderheiten (auch in anderen Lehrtexten) oder Änderungen
oder Austausch der Benennungen, ist doch die große beachtliche Anteilnahme

der indischen Ärzte aus diesen Vorgängen zu erkennen.
Noch im 16. Jahrhundert wurde in dem bekannten Buch Bhävaprakäsa

(II, 7) an der Lehre von den zwanzig Wurmarten aus Schleim, Blut und
Kot festgehalten und ebenso im Ayurveda Vijnanam durch den modernen
Hinduarzt B. L. Sen (Vol. II, p. 129-132, Kalkutta 1916), obwohl dieser

gelegentlich die jetzige europäisch-amerikanische Wissenschaft nutzte. Bei
einem Gesamtrückblick auf die Entwicklung indischer Medizin ergibt sich
demnach, daß in ihr seit der Altzeit zwanzig Arten von Würmern bewahrt
blieben, die dem Schleim, Blut und Kot entstammten, obwohl sonst in der
Krankheitslehre als Ursachen nur Wind, Galle und Schleim galten. Diese

Sonderung der Wurmwertung bekundete somit ihre gesteigerte Beachtung
und auch etwas Formanschauung. In einer Abbildung28 ist ein aus dem
linken Ohrloch der bösen Göttin Sridevi kriechender Wurm zu erkennen,
der sonst als Schlange gilt, und solche Schlangen wurden schon im Rgveda

sogar als «Drachen»29 angesprochen. Auch diese Belege bekunden die Er-

27 Jolly, Z. dtsch. morgenl. Ges. 40 (1906) 468.
28 Mitt. Museum Völkerkde. Hamburg 1917, Tafel 2, Nr. 11, Abb. 16.
29 Harvard Oriental Series (Cambridge, Mass.) 36 (1957) 153.

21



Weiterung des indisch-ursprünglichen Begriffes vom Wurm. Trotz der

Selbständigkeit der indischen Medizin und den daraus begründeten Bedenken

gegen Gemeinplätze sind aber doch Einwirkungen allgemeiner
Denkweisen gerade beim «Wurm» oder «Parasiten» nicht ganz auszuschließen,
welche auch seine mannigfache indischen Bewertungen miterklären könnten.

Denn Diepgen30 erwies, daß seit alter Vergangenheit und gesteigert

gegen die Neuzeit unter verschiedenen Voraussetzungen und Folgerungen
entsprechende Beurteilungen solcher Gebilde erfolgten.

30 Diepgen, Geschichte der Medizin, Band I—II, 1 und 2, vgl. Sachregister, Berlin 1940—1955.

22


	Indische Würmerkrankheiten

