Zeitschrift: Gesnerus : Swiss Journal of the history of medicine and sciences
Herausgeber: Swiss Society of the History of Medicine and Sciences

Band: 21 (1964)

Heft: 1-2

Artikel: Indische Wurmerkrankheiten

Autor: Miuller, R.F.G.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-520489

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-520489
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Indische Wiirmerkrankheiten™®

Von R.F.G. MULLER

Zu der hier gestellten Aufgabe ist vorweg zu bemerken, daf} bei ihrer Unter-
suchung sich nicht in jeder Hinsicht Ergebnisse mit ausreichender Bestimmt-
heit erreichen lassen. Denn die indischen berufsirztlichen Lehren von den
Wiirmerkrankheiten entwickelten sich aus volkstiimlichen Heilungsbestre-
bungen, welche an sich in ihren Bewertungen schwierig zu iiberblicken sind
und auBerdem in ihrer Ubernahme in die wissenschaftliche Heilkunde durch
eine Zeitspanne getrennt sind, in welcher Textiiberlieferungen fast giinzlich
fehlen. Zu indogermanischen Begrenzungen hat schon KUHN in seiner Zeit-
schrift! grundlegend als «Segen gegen wiirmer» dargelegt, welche Hinweise
aus dem asiatischen Osten angefiigt werden koénnten2. Aber ein derartig
ausgedehnter Boden verleitet nicht weiter zu greifen, etwa bis nach Ame-
rika, wie das zuweilen gescheheh ist, anscheinend unter Nutzung durch
«Ethnische Elementargedanken»3, die einen Gemeinplatz vermitteln kon-
nen, welcher geschichtswissenschaftlich nicht unbedenklich ist. Dazu oder
bei dieser Gelegenheit kommt in Frage, ob bei den urspriinglichen volks-
tiimlichen Anschauungen der Inder von den Wiirmerkrankheiten der Be-
griff als « Vedische Zauber»* oder « Aberglaube»?® berechtigt ist, wie in den
iiberliefernden Texten der Atharvaveda-Samhitid als «das Wissen von den
Zauberspriichen»® bekundet ist und allgemein beibehalten wurde. Wie der
moderne Fachwissenschaftler die alten Anschauungen der Inder beurteilte,
haben sie geschichtswissenschaftlich als belanglos zu gelten, sondern aus-

*Herrn Prof. Dr.med. Dr.phil. Dr.med.h.c. Dr.med.h.c. PAUuL DIEPGEN in Mainz zu
seinem 85.Geburtstage, 24. November 1963.

1 Z. vergl. Sprachforsch. (Berlin, bzw. Giitersloh) XIIT (1864) 135-51.

2 KLEIWEG DE ZWAAN, Viélkerkundliches und Geschichtliches iiber die Heilkunde der Chinesen
und Japaner, S. 655: Wiirmer, Haarlem 1917; HUBoTTER, Die Chinesische Medizin,
Leipzig 1929, S. 98.

3 BastmiAN, Ethnische Elementargedanken in der Lehre vom Menschen, Berlin 1895.

4 HiLLEBRANDT, Ritual-Litteratur, Vedische Opfer und Zauber, S. 167, gibt zwar zu: «Die
Abgrenzung von Glauben und Aberglauben kann nach meiner Meinung nur rein histo-
risch oder gar nur individuell sein.» (Grundr. Indo-Arisch. Philol. Altertumskde. (Straf3-
burg) 111 (1897) H. 2.

5 KREYENBORG, Atharwaweda, warnte im Vorwort, S. XYV, nachdriicklich (Hannover
1923).

8 WINTERNITZ, Geschichte der indischen Litteratur, Band I, Leipzig 1909, S. 103.

14



schlieBlich wie diese selbst ihren Glauben «werteten». Die grundsitzliche
Richtigstellung veranlaf3t nachfolgend gelegentlich Bemerkungen, welche
indologisch sonst unnétig wiren. |

Der Atharva-Veda vermittelt die dltesten Belege, welche die Wiirmer-
krankheiten betreffen. Sie diirfen als volkstiimlich beurteilt werden, weil
die Sammlung dieser Lieder Belange einzelner Menschen betrifft, wobei
kritisch auch solche der nicht-arischen, fritheren Bevilkerung von Indien
zuweilen nicht vollkommen ausgeschlossen werden kénnen. Zum einfithren-
den Uberblick wird das Lied II, 317 iibertragen:

«(1.) Der grofie Mahlstein, welcher (des Gottes) Indra’sist, zerquetschend
jeden Wurm, damit stampfe ich die Wirmer zusammen, wie mit dem Mahl-
stein die Korner. (2.) Den gesehenen und den ungeschenen zerquetschte
ich so dann; die Algandu-s, die Saluna-s, alle die Wiirmer lassen wir durch
das Lied® packen. (3.) Die Algandu-s tote ich mit der Mordwaffe; ver-
brannt, nicht-verbrannt, sie sind saftlos geworden; die iibrig-gebliebenen
und die nicht-iibrig-gebliebenen iiberwinde ich durch das Lied; ebenso wie
von' den Wiirmern keiner iibrig-bleiben soll. (4.) Den nach den Eingweiden
strebenden, am Haupt und ferner an der Rippengegend befindlichen Wurm,
den Avaskava, den Vyadhvara, die Wiirmer lassen wir durch das Lied
packen. (5.) Die Wiirmer, welche im Gebirge, Walde, in den Krautern,
Viehherden und Gewiissern sind, welche in unseren Leib eingedrungen sind,
die gesamte Nachkommenschaft der Wiirmer tote ich.»

Die mannigfache Herkunft der Wiirmer und ihr Befall des menschlichen
Korpers bekundet vielfiltige Erfahrungen und damit auch alte Beobach-
tungen. Aber aus ihren Benennungen ist trotz mancher Versuche eine
Kenntnis besonderer Formen nicht zu gewinnen; wie schon oft in den ve-
dischen Texten richtet sich eine Aufmerksamkeit mehr auf die Wirkung
und nicht auf eine Gestaltung, welche zuweilen nur angedeutet wird, wie
etwa in dem folgenden Liede II, 32, welches nach dem Vorsatz I auf den
Befall der Kuh zu beziehen wire. In 2 wird als Gesamtansicht (visvaripa )
des Wurmes vermerkt vier-dugig und férbig (saranga, arjuna) [fir be-

" Atharva-Veda Samhitd, translated by WiTHNEY, edited by Lanmawn, Harvard Oriental
Series, Vol. VII-VIII, Cambridge (Mass.) 1905, vermerkt bei allen Liedern frithere Bear-
beitungen durch andere Autoren.

8 Das Textwort vacas, wie auch in 4, oder vdc in 3 ist nicht auf Zauber oder «spell» 7 zu
beziehen, sondern [durch die wiederholten Hinweise] auf das hochbewertete « Heillied »
[welches noch heut von Indern gesungen wird]; vgl. Nova Acta Leopoldina (Halle a.d.
Saale) N.F. (1942) Nr. 74, S. 19. '

15



stimmte Farben unsicher]; in 6 werden bei ihm am Kopf zwei Hoérner
($rnga) und ferner ein Giftbehélter (visadhana) angesagt. Das dritte Lied
gegen die Wiirmer, V, 23, wendet sich vorziiglich gegen ihre Wirkung beim
Knaben (kumara), welcher in 3 von ihnen an seinen Augen, Nasenléchern
und Zihnen befallen wird, mit in 7-8 mannigfach geschilderten Empfin-
dungen. Hierbei werden doch Gestaltungen der Wiirmer erwihnt, wie in
4 ihre Ohrlocher (karpa), in 5 Unterarme (bahu) oder 9 drei Kopfe und
drei Hocker (kakud), ferner wiederholt [unsicher bestimmbare] Farbungen.
Aufler der tatsidchlichen Bekimpfung der Wiirmer durch den singenden
Priester bzw. Priesterarzt werden in II, 32 und noch mehr in V, 23 Goétter
und berithmte Verfasser vedischer Lieder zu Hilfe gerufen. Von letzten
wird Agastya genannt, durch dessen brdhman die Wiirmer vernichtet werden
sollen in II, 32, 3 und V, 23, 10. Die Bedeutung von brahman kommentiert
zu erstem Beleg, allerdings spit (im 14.Jahrhundert n. Zw.), Sayana?® als
mantra-Lied fiir die Heilung, was einer grundsitzlichen Bewertung8® immer-
hin entsprechen wiirde.

In XTI, 9, 10 wird eine Schlange Arbudi angerufen, deren Bif} befiirchtet
wird, im Anschluf} an die Wiirmer, und in XII, 1, 46 wird nach einer beiflen-
den Schlange (sarpa) ein Wurm erwihnt. Diese verbindende Anniherung
erscheint nicht bedeutungslos fiir die Bewertung der Wiirmer. Anderseits
mangeln besondere Behandlungsarten zur Bekdmpfung der Wiirmer, welche
moglicherweise erwartet werden konnten. Auf solche zielen die Texte im
Kausika-Sutra, die weit spiter anzusetzen sind, wenn auch eine genaue
Datierung nicht méglich ist!0, die kommentierenden Ergénzungen aus der
ersten Hilfte des laufenden Jahrtausend stammen und Lehren der érzt-
lichen wissenschaftlichen der Inder bereits nutzen. Dabei sind entwick-
lungsgeschichtlich weitere Schwierigkeiten zu vermerken.

Die iiberlieferte Textfolge des Atharva-Veda ist nach grundsitzlichem
Inhalt in der Anordnung im Kausika-Sitra zusammengefafit!1, jedoch mit
einem so kurzgefaBten Sitra-Stil, dafl zu einem allgemeinen Verstédndnis
Erginzungen nicht umgangen werden konnen in ﬁbersetzungsuntersu-
chungen'?, welche zuweilen nicht unbedenklich erscheinen. Die Darlegung

® Kurze Lebensbeschreibung durch KreMM, Das Sadvimgabrahmana, Diss. Leipzig (Giiters-
loh 1894), S. 15-9.

10 Vgl. Introduction zur Textausgabe von BLooMFIELD, The Kaugika-Siitra, New Haven 1890.

1L 4cta Hist. Sci. Nat. Med. (Kopenhagen) VIII (1951) 10ff.

12 CALAND, Altindisches Zauberritual, Amsterdam 1900; vgl. auch Z. disch. morgenl. Ges. 53
(1899) 223.

16



solcher Einzelheiten wiirden hier zu weit fithren. In Zusammenfassung ist
die vedische Wertung des Heil-Liedes im Atharva-Veda auch im Kausika-
Sitra 27, 14-20 und 29, 20-26 bewahrt, wo das Absingen der Lieder 11, 31
und V, 23 vorausgesetzt wird. Auch vedische HeilmaBnahmen wurden ein-
gehalten, die oft in einer d&ufleren Behandlung bestanden'®, welche von den
Priesterirzten ziemlich bevorzugt wurden. Denn bei den arischen Einwan-
derungen nach Indien war ein Genufl von Nihr- und Heilpflanzen sehr von
Erfahrungen der schon ansissigen Bevolkerungen abhingig, ohne dal} deren
EinfluB iberschitzt werden darfl?, Jedenfalls ist im Kausika-Sitra eine
ausgedehnte Nutzung vom Genull der Heilpflanzen bereits erkennbar, auch
im Kampf gegen die Wiirmer.

Zu den bisherigen Belegen ist noch die Liedersammlung vom Rg Veda
zu beriicksichtigen, welche insgesamt als die alteste gilt. Jedoch das Lied I,
191 wird von den Fachgelehrten allgemein als ein spiater Nachtrag beurteilt,
der auf die Abwehr der Wiirmer bezogen werden kann. Denn der iibliche
Ausdruck krmi fiir Wurm wird hierbei (wie auch im ganzen Rg-Veda ) nicht
gebraucht, und nur inhaltlich ist ein entsprechender Bezug annehmbar, wie
etwa wegen der Bezeichnung in 8 durch «gesehene und ungesehene» [Wiir-
mer]. Auch die Eigennamen sind ungesichert, wie in I: Kankata und Pra-
kankata in 7 (von Sayena spit als «Schlange» kommentiert) oder in 15:
Kusumbhaka, ein kleines Wesen, das mit dem Stein erschlagen und bei dem
sein Gift (wie auch sonst 6fter) hervorgehoben wird. Letztes wird in 16
auch auf einen «Skorpion» bezogen; in 7 werden «Stechmiicken» ange-
nommen. Diese Erklirungen deuten, wie schon im Atharva-Veda, auf einen
tierkundlich erweiterten Begriff der arischen Wertung der Wiirmer.

Ein ausreichender Riickblick auf die Entwicklung der beruflichen und
wissenschaftlichen Sammelwerke der irztlichen Lehrer in Indien ist nur
bedingt méglich wegen mangelnder Uberlieferungen aus der Zwischenzeit.
Gemil den Eigenangaben nutzten die groBen Sammelwerke die acht Glieder
oder Traktate des Wissens vom Leben, @yurveda, dessen Bezeichnung des-
wegen geschichtskritisch als « Altmedizin» anzusprechen ist, wenn auch die
spéteren Inder diesen Ausdruck fiir jede, ihnen bodensténdig erscheinende
Medizin beibehielten. Nach grober Schitzung fallte um die Mitte des ersten
Jahrtausends n.Z. Vagbhata in den nach ihm benannten Sammlungen als
Grundlage die alten Heilbestrebungen fiir den Gesamtleib oder Rumpf

18 Nova Acta Leopoldina, N.F., Nr. 1058, S. 134f.
14 Wien. Z. Kde. Siid- u. Ostasiens (Wien) IV (1960) 14 ff.

2 17



(kaya) zusammen, wihrend der sagenhafte berithmte Arzt Susruia fiir die
Wundirzte ihr einschlédgiges Fachbereich ($alya) in den Vordergrund stellte.
Die jeweils iibrigen der acht Traktate, deren Texte nicht unmittelbar er-
halten geblieben sind, wurden urspriinglich dem Nachtrag (ut°) der Samm-
lungen angefiigt®. Die grundsitzliche Richtung der Glieder der « Altmedi-
zin» mul} auf Heilbestrebungen gezielt haben, denen kurz Krankheits-
anzeichen einleitend vorgesetzt sein diirften. Wenn aber, wie in den
Vagbhata-Schulen, dieser Heilungsabsichten (¢i°) in eigenen Lehrabschnit-
ten von den Krankheitserklirungen (ni°) getrennt wurden, so mul} eine
solche Anordnung als nachtriglich beurteilt werden, zumal die Texte der
Sammelwerke bis zum Beginn des jetzigen Jahrtausends manche Uber- und
Umarbeitung erfuhren, wie aus den Kommentaren erkennbar ist. Letzte
zeigen am wenigsten die wundérztlichen Lehren in Susruta-Samhitd ut®,
in deren regelmiBigen Abschnittseinleitungen von einer Abwehr (prati-
sedha) der Krankheiten gesprochen wird, also mit einer Ausdrucksweise,
welche an die vedische Wertung der Krankheiten als unholde Erzeuger der
Leiden erinnern kann, so auch in ui® 54, wo die Abwehr der Wiirmer gelehrt
wird. Allerdings ist auch hier eine Textumarbeitung schon in der Einleitung
3-5 wegen der Ausdrucksweise des spdteren Textsatzbaues erkennbar und
ferner durch den Zusatz der Galle (pitta) als Krankheitsursache. Denn ganz
allgemein gelten drei Fehler (dosa), so in allen Krankheits- und Heilungs-
lehren16, Es ist daher begriindet, dafl die Einfiigung von der Galle hier die
regelmiBige Aufzédhlung mit Wind und Schleim ergénzen soll, wihrend die
Lehren von den Wiirmern weiterhin urséchlich nach den alten Wertungen
bewahrt blieben.

Susruta-Samhita ut® 54 wird ibertragen: «(1.) Nunmehr werden wir
alsdann den Lehrabschnitt von der Abwehr der Wiirmerkrarkheit ausein-
andersetzen, (2.) wie der heilzuteilende!” (Gotterarzt) Dhaenvantari an-
sagte: (3.) Durch unverdaute, fur Nahrungsaufnahme nicht giinstige, un-
vertriagliche und schmutzige Speisen, die ohne Anstrengungen, bei Tages-
schlaf, schwer, allzu glitschig und kalt gelten, (4.) durch Bohnenmehl,
genossenes Backwerk, in Verbindung mit Stengeln und Wurzeln vom
Lotos, durch Blitter, Gemiise, Gértrank, sauren Milchsaft und gekochten
Zuckerrohrsaft, (5.) durch Sesamkérnerbrei, Fleisch von Sumpflandtieren,

15 Centaurus (Kopenhagen) I (1950/51) 97-116.
16 Jb. Museum Vilkerkde. Leipzig (Berlin) X VII (1960) 76-93.
17 Vgl. Mitt. Inst. Orientforsch. (Berlin) VIII (1961) 120: bhagavant.

18



Olkuchen und durch sii oder sauer laufende Getrinke wallt der Schleim
und die Galle (pitia) auf. (6.) Die Wiirmer bewirken unter den vielfach
wirkenden und mannigfach anhaftenden in der Lagerung der rohen und
gekochten 8, ferner bei den Kotbildungen der Schleim und durch die beiden
Gefifle, welche Blut erzeugen, einen meist vermerkten Antrieb.

(7.) Bei zwanzig der Wiirmerbildungen ist eine mannigfache Entstehung
vermerkt als Kot, Schleim und Blut, deren (Bildungen) wir ausfiithrlich
ansagen werden. (8.) Ajava, Vijave, Kipya, Cipya, Gandipade, Caru und
Dvimukha®® sind zu erkennen als aus Kot entstanden. (8.) Sie sind hell,
diinn, aber beilend und eilen im Aftergang weiter, und von ihnen spiiter
durch Schweife ausgebreitet. (10.) Stiche, Schwiiche vom Feuer (der Ver-
dauung), Bleichheit, Verstopfung, Krifteschwund, Ekel, Effunlust, Herz-
leiden 20, Durchfall entstehen durch die aus Kot erzeugten (Wiirmer). (11.)
Rot sind die Gandipada-s, lang ,im Aftergang sich mit Beilen niederlassend,
mit Stichen blidhend, Stuhlgang lésend und das Kochen der Verdauung
schwinden machend. (12.) Darbhapuspa, Mahapuspa, Praluna, Cipiia,
Pipilika?' und Darupe sind aus dem Kot gewordene (Wiirmer). (13.) Am
Kérper behaart, am Kopf behaart, am Schweif, dunkel, gerundet, wie Korn
gewachsen, Sprossen bewirkend, licht und schlank. (14.) Mark essend,
Augen anbohrend, Gaumen und Ohren als Schlange, am Haupt und Herz-
krankheiten, Erbrechen und Erkéltung sind sie bewirkend. (15.) Kesa®,
Roma®, Nakhdda, Dantdsa, Kikkisa, Kusthaja und Saparisarpa?®? sind zu
erkennen als aus Blut entstanden. (16.) Sie sind sowohl rot wie schwarz,
sowohl glatt wie iippig; sie werden am Standort des Blutes erzeugt, meist
als schlechte Ausfertigungen.»

18 Zu «der rohen und gekochten» ist Speise zu ergiinzen; eine Kenntnis vom Organ des
Magens und des betreffenden Darmes ist bei den altindischen Arzten nicht nachweisbar,
auch nicht in den spiteren tibetischen Abbildungen; vgl. Sudhoffs Arch. (Leipzig) 28,
(1935) 242, Abb. 4, und S. 259f.

1% Dvi-mukha = zwei-miindig ist in der Ausdrucksweise verstiindlich. Sonst sind die Namen
(wie schon in den vedischen Texten) aus ihrer Wortbildung kaum sicherbar, werden auch
dahin in der Regel nicht kommentiert, so dall nur die folgenden Schilderungen etwas
nutzbar sind.

20 Susruta-Samhita ut® 43 lehrt bei der Herzkrankheit auch eingehend die Ursache durch
Wiirmer; Pagine di Storia della Medicina, A. (Roma) IV (1960) N. 3.

21 Pipilika ist eine gebriiuchliche Benennung der Ameise und so bestimmbar.

22 Die Namen sind hier verstiindlicher, wie Haupthaar-, Kérperhaar-, Nigel-Fresser, Zahn-
Fresser; ja = entstanden (wie auch friiher gebraucht) bei «aus ,Aussatz‘ entstanden»
oder -sarpe = kriechend, Schlange.

19



Ab 17 werden inhaltlich Angaben wiederholt, welche urspriinglich als
Zusammenfassung aufgefaBt werden konnen, obwohl sie durch den Nach-
triglichen Textvorsatz 3ff. als Wiederholung erscheinen. Nach einem kur-
zen Hinweis auf die Heilbarkeit der Wurmerkrankung ist der umfangreiche
Textschlul} bis 40 den eigentlichen Heilungsmafinahmen gewidmet. Dabei
ist zu beachten, dal eine Behandlung durch unmittelbare Vernichtung der
Wiirmer, wie sie in den vedischen Texten sehr betont wurde, mangelt. Da
die Wundirzte durchaus erfahren waren in solchen MaBBnahmen, ist kritisch
zu folgern, daf das grundsitzliche Zerquetschen der Wiirmer schon in den
Lehren der « Altmedizin» in den Hintergrund getreten war gegeniiber dem
zunehmenden Genufl von vorziiglich pflanzlichen Heilmitteln. Letzte wer-
den in Zusammenhang mit Verdauungsmafnahmen auch von den Wund-
drzten in reichlichem Umfange iibernommen, woraus eine Gesamtumstellung
in den Sammelwerken erkennbar ist. Die Bestimmung der Heilpflanzen in
den alten Texten ist schwierig, weil sie in den wissenschaftlichen Fachwer-
- ken regelmiiflig auf modernen botanischen Einschitzungen beruhen?3. In
den Kommentaren tauchen oft Anderungen auf, wobei nicht feststellbar ist,
ob es sich um Ersatznamen oder Ersatzpflanzen handelt. Sogar in einem
Lehrtext vom Soma, dem seit den Veden berithmten Heiltrank, fiihrt
Susruta-Samhita ci® 29 zwei Dutzend solcher fraglicher Bezeichnungen an?24,
So entstand bei den neuzeitlichen Indern der Glaube an eine «synonyme»
Heilpflanzenbenennung 2.

Die Lehre von den Wiirmerkrankheiten bringen auch die Vagbhata-
Schulen, im Hrdaya ni® 14, 42-56 und ihre Heilungsbestrebungen ci® 20,
19-35% und im Samgreha ni° 14 sowie ci® 22. In beiden Texten sind jene
von den Wiirmern solchen von Hautkrankheiten angefiigt, was fir die
Anordnung in der « Altmedizin» nicht vorausgesetzt werden kann und eine
spitere Entwicklung bekundet. Auch die Benennungen der Wiirmer weisen
Anderungen auf, wie auch die Ausgestaltung der Heilpflanzen. Hingegen

2 U.CH. Dutr, The Materia Medica of the Hindus, Kalkutta 1922, der noch am meisten
geschichtlich Riicksicht nimmt, geht in der Regel seine Textbelege nur bis zum 11. Jh.
n. Zw. auf Cakrapanidatta zuriick.

2t Asiatica, Festschrift Friedrich Weller, Leipzig 1954, S. 428-41.

% The Caraka Samhitd, ed. by Gulabkunverba Ayurvedic Society (Jamnagar 1949) bringt
in Vol. VI, S. 1-28, ein umfangreiches Verzeichnis von Heilpflanzen, in welchen oft iiber
fiinfzig « Synonyms» vermerkt sind.

28 Ubersetzung von HILGENBERG und KIRFEL, Vagbhata's As;&ﬁgakrdayasaryhit&, Leiden
1941.

20



ist die Herkunft aus Schleim, Blut und Kot die gleiche und ebenso die Zahl
ihrer Arten. Die Hrdaya-Texte blieben giiltig oder wurden wieder belebt
in der Neuzeit (nach der Mitte des 19. Jahrhunderts) durch Paranesvera in
seinem Hrdayapriya 16, 41 fI.

Wenn auch eine Beachtung der Altmedizin gegeniiber jener der groBlen
Sammelwerke zuriicktrat, so wurde sie doch noch weiterhin beriicksichtigt.
Das bekundet die Cikitsakalika 280 des Tisata, der frithesten im 11.Jahr-
hundert?” auch auf die Wiirmer hinwies. Derartige Verhiltnisse konnen
dazu beigetragen haben, daf} in der Caraka-Schule, deren Einstellung oft
Erkenntnis-grundsiitzlich ausgerichtet ist, die altmedizinische Heilkunde
erst spéat durch den Uberarbeiter und Ergénzer der Texte Drdhabala etwa
im 9. Jahrhundert aufgenommen wurde. In Carakae-Samhitz si® 19 werden
die zwanzig Arten der Wiirmer mit ihren Einteilungen der Entstehung aus
Blut, Schleim und Kot angekiindigt. Ihre ausfihrliche Schilderung bringt
aber erst vi® 7, 9 ff. Dabei werden aber ihre zwanzig Arten durch Zufiigung
ihrer Entstehung aus Schmutzstoffen (mala ) zu jener aus Kot, Schleim und
Blut etwas erweitert. Ohne auf eine zahlenmiaflige Beurteilung einzugehen,
auf andere Besonderheiten (auch in anderen Lehrtexten) eder Anderungen
oder Austausch der Benennungen, ist doch die groBle beachtliche Anteil-
nahme der indischen Arzte aus diesen Vorgingen zu erkennen.

Noch im 16.Jahrhundert wurde in dem bekannten Buch Bhavaprakdsa
(I1, 7) an der Lehre von den zwanzig Wurmarten aus Schleim, Blut und
Kot festgehalten und ebenso im Ayurveda Vijnanam durch den modernen
Hinduarzt B. L. SEx (Vol. II, p. 129-132, Kalkutta 1916), obwohl dieser
gelegentlich die jetzige europiisch-amerikanische Wissenschaft nutzte. Bei
einem Gesamtriickblick auf die Entwicklung indischer Medizin ergibt sich
demnach, dal} in ihr seit der Altzeit zwanzig Arten von Wiirmern bewahrt
blieben, die dem Schleim, Blut und Kot entstammten, obwohl sonst in der
Krankheitslehre als Ursachen nur Wind, Galle und Schleim galten. Diese
Sonderung der Wurmwertung bekundete somit ihre gesteigerte Beachtung
und auch etwas Formanschauung. In einer Abbildung?® ist ein aus dem
linken Ohrloch der biosen Géttin Sridevi kriechender Wurm zu erkennen,
der sonst als Schlange gilt, und solche Schlangen wurden schon im Rgveda
sogar als « Drachen»?® angesprochen. Auch diese Belege bekunden die Er-

27 JoLry, Z. disch. morgenl. Ges. 40 (1906) 468.
28 Mutt. Museum Vilkerkde. Hamburg 1917, Tafel 2, Nr. 11, Abb. 16.
2 Harvard Oriental Series (Cambridge, Mass.) 36 (1957) 153.

21



weiterung des indisch-urspriinglichen Begriffes vom Wurm. Trotz der
Selbstédndigkeit der indischen Medizin und den daraus begriindeten Beden-
ken gegen Gemeinplitze sind aber doch Einwirkungen allgemeiner Denk-
weisen gerade beim « Wurm» oder «Parasiten» nicht ganz auszuschliefen,
welche auch seine mannigfache indischen Bewertungen miterkliren kénn-
ten. Denn DiePGEN3? erwies, dal} seit alter Vergangenheit und gesteigert
gegen die Neuzeit unter verschiedenen Voraussetzungen und Folgerungen
entsprechende Beurteilungen solcher Gebilde erfolgten.

30 DIEPGEN, Geschichte der Medizin, Band I-II, 1 und 2, vgl. Sachregister, Berlin 1940-1955.

22



	Indische Würmerkrankheiten

