
Zeitschrift: Gesnerus : Swiss Journal of the history of medicine and sciences

Herausgeber: Swiss Society of the History of Medicine and Sciences

Band: 21 (1964)

Heft: 1-2

Artikel: Herophilos und der Beginn der medizinischen Skepsis

Autor: Kudlien, F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-520455

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-520455
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


GESNERUS
Vierteljahrsschrift für Geschichte der Medizin und der Naturwissenschaften

Revue trimestrielle d'histoire de la medecine

Jahrgang/Vol. 21 1964 Heft/Fase. 1/2

Herophilos und der Beginn der medizinischen Skepsis *

Von F. Kudlien, Kiel

In den achtziger Jahren des 3. Jh.s v. Chr. gründete der wissenschafts- und
kunstliebende, aus makedonischem Adel stammende König Ptolemaios I.
als einer der Nachfolger Alexanders des Grossen im ägyptischen Alexan-
dreia das berühmte «Museion». Diese Gründung ist die bedeutendste kulturelle

Tat des am Ende eines langen Lebens stehenden Königs gewesen; sie

erfüllte einen offenbar weit zurückreichenden Wunsch des Herrschers, der

in seinen kulturellen Bestrebungen nicht nur von seinem väterlichen Freund
Alexander, sondern auch von dessen Lehrer Aristoteles geprägt und
mitbestimmt worden ist. Das auf solche Weise von aristotelischem und
peripatetischem Geist berührte Museion wurde bald zu einer alle anderen
weit überragenden Lehr- und Forschungsstätte, wie es sie großartiger wohl
nie wieder gegeben hat. Hier war den besten Gelehrten der damaligen Zeit
in großzügigster Form Gelegenheit gegeben, zu wohnen, zu leben und völlig
unabhängig und ungebunden zu forschen, wobei ihnen neben anderem noch
solche Annehmlichkeiten wie die einer wahrhaft riesigen, dabei aber durchaus

wohlgeordneten Bibliothek zur Verfügung gestanden haben. Finanzielle
Schwierigkeiten, Personal- oder Raumprobleme, Kämpfe mit der
Bürokratie gab es nicht, und doch war alles aufs zweckmäßigste durchorganisiert

— für uns Heutige ein, wie es scheint, unerreichbares Vorbild, neben

* Öffentliche Antrittsvorlesung anläßlich der Habilitation in der Medizinischen Fakultät
der Universität Kiel, gehalten am 11.Dezember 1963 im Hörsaal des Kieler Anatomischen
Instituts.

1



dem die Bemühungen und Nöte unserer Universitäten und Akademien
bisweilen melancholisch stimmen können.

König Ptolemaios I. hat alle Künste und Wissenschaften gleichmäßig
gefördert, und so auch die Medizin, mit der ihn allerdings vielleicht noch

ganz besondere Fäden verbanden, seit er als reifer Mann im Jahre 309/8 Kos,
die unlöslich mit dem Namen Hippokrates verbundene Insel, besucht
hatte1. Unter den Gelehrten, die Ptolemaios seit etwa 300 v. Chr., wohl
schon vor der Gründung des eigentlichen Museions, nach Alexandreia
gezogen hatte, befand sich auch der griechische Arzt Herophilos, aus Chal-
kedon stammend, ein Schüler des großen Praxagoras, welcher seinerseits

zu der berühmten koisch-hippokratischen Ärzteschule gehört und wohl eine

Zeitlang auch die Schulleitung innegehabt hat.
Jener Herophilos, mit dessen medizingeschichtlicher Bedeutung wir

uns im folgenden unter einem besonderen Aspekt eingehender befassen

wollen2, war also zunächst, seinen Anfängen nach, Hippokratiker, wenigstens

im weiteren Sinne des Wortes. Was heißt das Doch wohl in erster
Linie dies, daß er mit den physiologisch-pathologischen Grundvorstellungen
der Hippokratiker von früh an vertraut und in ihnen aufgewachsen ist; mit
anderen Worten - die Humoralpathologie hat, in welcher Form auch immer
(als Zwei-, Vier- oder in praxagoreischer Weise stark differenzierte
Säftelehre), seine medizinische Ausbildung ohne Zweifel wesentlich geprägt. Die
ernsthafte Frage ist nur die: Wurde oder blieb Herophilos, seiner Herkunft
und Ausbildung entsprechend, selbst ein echter «Hippokratiker» (wie man
es in der Tat immer wieder in medizinhistorischer Literatur lesen kann8)
Oder markiert seine individuelle wissenschaftliche Persönlichkeit, tätig in
einer ganz bestimmten historischen Konstellation an einem besonderen Ort
und zu einer besonderen Zeit, nicht vielmehr wirklich eine grundsätzliche
Abkehr von der bisherigen Medizin - und wenn ja, in welcher Hinsicht?
Ich glaube, daß sich diese Frage trotz der Lückenhaftigkeit des
Quellenmaterials (wir haben ja von Herophilos nur wenige wörtliche Fragmente
und sonst eine Reihe von nicht immer zuverlässigen Äußerungen über ihn)

1 Vgl. Pauly-Wissowa, RE XVI1 (1933) 802, Z. 55.
2 Die brauchbarste Monographie ist noch immer die von K.F.H. Marx, De Herophili cele-

berrimi medici vita, scriptis atque in medicina meritis, Göttingen 1840. Eine neue
Gesamtwürdigung (mit Fragmentsammlung) wäre in diesem Falle besonders erwünscht und
lohnend.

3 Ich nenne nur Neuburger, Geschichte der Medizin, I, S. 263, und Ackerknecht, Kurze
Geschichte der Medizin, S. 56.

2



detaillierter und klarer beantworten läßt, als das bisher gewöhnlich
geschehen ist.

Man vergegenwärtige sich: Herophilos ist in sicher nicht mehr ganz
jungem Alter nach Alexandreia gekommen und fand hier Forschungsmöglichkeiten

vor, wie sie ihm in Griechenland nie zur Verfügung gestanden
hätten. Nur in Ägypten war es möglich, ohne jede Einschränkung und in
offenbar unbegrenzter Zahl menschliche Körper zu sezieren. Man vergegenwärtige

sich weiterhin das bis dahin erreichte Niveau der griechischen
Anatomie und Physiologie: Mangelnde Beobachtung wurde durch Analogieschlüsse

aus der Tieranatomie ersetzt; dabei herrschte das Prinzip derTeleo-
logie und entsprechend ein völlig funktionell ausgerichteter Standpunkt;
und das alles diente einem großen Zweck, nämlich der ätiologischen Spekulation,

d.h. der Konstruktion von mehr oder weniger humoral-pneumatischen

«Patho-Physiologien». Mußte nun nicht ein urteilsfähiger,
unvoreingenommener, von echtem Erkenntnisdrang beseelter Arzt bei ruhigem
und intensivem Studium an der Leiche (zum erstenmal war das jetzt
möglich!) an vielem bisher Gelernten und Gedachten, an allen bisher geäußerten
medizinischen Theorien irre werden und zweifeln

Genau das ist die - sehr verschiedene Entwicklungsmöglichkeiten in sich

bergende — geschichtliche Situation, in die der Arzt und Mediziner
Herophilos geriet. Und eben deswegen ist es von besonderem medizinhistorischem

Interesse, seine Reaktion auf diese Situation so scharf wie möglich
herauszuarbeiten. Grundsätzlichen Aufschluß gibt uns dafür schon sein
außerordentlich erhellendes Wort «man muß die Phänomene als ,prota'
(Erstrangiges, prinzipiell Wesentlichstes) beschreiben, auch wenn sie nicht
,prota' sind» (Anon. Londin. XXI, 22f.). An anderer Stelle4 habe ich dar-
gelegt, wie dieser Ausspruch im Bereich der Anatomie methodisch der reinen
Deskription den absoluten Vorrang vor der funktionellen Betrachtung
erteilt; wie sehr das tatsächlich notwendig geworden war gegenüber den
bisherigen ätiologischen Spekulationen; und wie weit Herophilos damit
grundsätzlich von hippokratischer und aristotelischer Anatomie abgerückt ist.
Wir können uns gut denken, daß dieser Ausspruch des Herophilos in seiner
offenbar programmatischen Schrift Gegen die allgemeinen Ansichten (Ilgog
rag xoiväg Öo£ag) gestanden hat, welche in der Tat von epochaler Bedeutung
innerhalb der Geschichte der antiken Medizin gewesen sein muß.

4 In meinem Beitrag Funktionelle und deskriptive Anatomie in der Antike, Mitt. Inst.
Gesch. Med. Pharm. Kiel 1963, Heft 2 (Dezember) 3-8.

3



Das zufällig überlieferte Wort des Herophilos bat für uns aber einen noch
weiter reichenden Wert: Es bildet für die damalige Zeit sozusagen eine
besondere Brücke zwischen Medizin und Philosophie; es stellt den Arzt
Herophilos gleichzeitig auch in den geistesgeschichtlichen Umkreis seiner Zeit.
So gesehen dürfte es kein Zufall sein, daß der Begründer der sogenannten
skeptischen Philosophie, Pyrrhon aus Elis, ein Zeitgenosse des Herophilos
gewesen ist5. Uns ist als ein Hauptcharakteristikum der pyrrhoneischen
Philosophie (von Pyrrhon zeugen, wie von Herophilos, nur spätere
Nachrichten) ausdrücklich überliefert, sie sei reine «Darlegung der Phänomene»

gewesen (Diog. Laert. IX, 11, 78 p. 246, 34f. Cobet). Die Parallele
zwischen diesem dezidierten philosophischen Programm und dem ebenso dezi-
dierten medizinischen Programm des Herophilos dürfte offenkundig sein.

Solcher Parallelen gibt es aber noch weitere. Der Skeptiker Pyrrhon war
bei der Konstituierung und Formulierung seiner Philosophie zweifellos von
Vorläufern beeinflußt gewesen, vor allem natürlich vom Relativismus der

sogenannten Sophistik des 4.Jh.s und von der kyrenäischen Erkenntnislehre,

nach welcher nur das, was sich der sinnlichen Wahrnehmung
darbietet - also die «Phänomene» - offenbar und damit erkennbar ist, während
die dahinterstehenden Ursachen — das, was Herophilos aristotelisch «prota»
nennt - unerkennbar sind6. Pyrrhon hat diese Ansätze seiner Vorläufer nur
noch schärfer formuliert und daraus eben eine regelrechte «skeptische
Philosophie» gemacht. Ebenso hat der Arzt Herophilos für seine medizinische

Skepsis gewisse Vorläufer gehabt, und zwar in der (ebenfalls durch
den Relativismus der Sophistik beeinflußten) Medizin des 4. Jh.s. Wir
besitzen aus der Zeit um 360 v. Chr. das berühmte Methodenfragment des

bedeutenden Arztes Diokles von Karystos 7, der sich darin, von einem
therapeutisch-diätetischen Einzelbeispiel ausgehend, gegen bestimmte ätiologische
Spekulationen seiner Zeitgenossen und Vorgänger wendet; wir zitieren die
in unserem Zusammenhang besonders aufschlußreichen Sätze 8: « Diejenigen,
die glauben, man müsse bei allem eine Ursache angeben, weshalb es nahr-

5 Zu Pyrrhon vgl. allgemein L. Robin, Pyrrhon et le scepticisme Grec, Paris 1944. Schon

K. Deichgräber hat übrigens einmal beiläufig (s. Der listensinnende Trug des Gottes,

Göttingen 1952, S. 151 [Anm. zu S. 103 ff. ]), auf Zusammenhänge zwischen Herophilos
und pyrrhoneischer Skepsis hingewiesen, die bei Robin gar nicht erwähnt seien, hat
aber die Konsequenzen für Herophilos daraus nicht gezogen.

6 Vgl. Überweg-Prächter, Philosophie des Altertums, 14. Auflage, 1958, S. 463.
7 Abgedruckt bei W. Jaeger, Diokles von Karystos, Berlin 1938, S. 25f.
s Übersetzt und erläutert bei Jaeger, a.O., S. 38 ff.

4



haft oder abführend oder urintreibend oder sonst etwas dieser Art sei,

wissen offenbar nicht, daß dies erstens für die praktische Anwendung gar
nicht oft erforderlich ist, zweitens daß vieles in der Wirklichkeit Gegebene

sozusagen von Natur wie eine Art letzter Prinzipien ist, so daß es keine

Ableitung aus irgendeiner Ursache zuläßt; außerdem aber fehlen sie

bisweilen darin, daß sie Unerkanntes, nicht allgemein Zugestandenes und
Unwahrscheinliches zur Prämisse ihrer Schlüsse nehmen und dann glauben,
die Ursache ausreichend festgestellt zu haben. Auf Kausalforscher dieser

Art und auf Leute, die glauben, für alles eine Ursache angeben zu müssen,
darf man nicht hören, sondern traue lieber dem, was aufgrund der Erfahrung
seit langer Zeit festgestellt ist. Eine Ursache aber suche man nur in
denjenigen Fällen, in denen dies möglich ist, wenn dadurch die Aussage über
den betreffenden Gegenstand höhere Erkennbarkeit oder Evidenz
empfängt.»

Daß diese Ausführungen des Diokles sich mit solchen der wohl
gleichzeitigen hippokratischen Schrift Über die alte Medizin berühren, ist bekannt
(vgl. Jaeger, a.O., S. 38f.). Ebenso liegt wieder die Berührung mit der
ätiologischen Skepsis des Herophilos auf der Hand9 — nur daß dieser wie die

philosophischen Skeptiker die ätiologische Skepsis grundsätzlich verallgemeinert

und zum medizinischen Programm erhoben hat, wozu ihn eben

offenbar auch seine besondere Situation als theoretischer Mediziner, als

Anatom, zwang. Wir sind auch hier wieder in der glücklichen Lage, von
ihm ein wörtliches Fragment zum Problem der Ätiologie in der Medizin zu
besitzen, und zwar durch eine Galen-Schrift, welche selber nur in lateinischer
Ubersetzung erhalten ist (De causis procatarcticis, ed. K. Bardong, CMG,
Suppl. II, 1937, § 197 sqq.): «causa vero, utrum sit vel non, natura quidem
non est invenibile; existimatione autem puto infrigidari, estuari, eibo et
potibus repleri»; im weiteren (§200) werden die Ursachen selber wegen ihrer
Unerkennbarkeit als für die Forschung irrelevant erklärt. Man darf
zusammenfassend sagen (vgl. Bardong, a.O., XXXsqq., besonders XXXI),
daß Herophilos theoretisch (secundum rationem) Ursachen als solche außer
Betracht läßt, während er im praktischen Bereich, in der Therapie, mit
ihnen operiert. Das ist, wie gesagt, reine skeptische Philosophie, übertragen

9 Bei Stobaios, Eclog. 4, § 30, ist die Anekdote überliefert, Herophilos habe auf die Frage
nach dem vollkommenen Arzt geantwortet: «Wer das Mögliche vom Unmöglichen zu
unterscheiden versteht.» Wir werden dieses Wort richtig interpretieren, wenn wir es auf
die ätiologische Skepsis seines Schöpfers beziehen und es besonders auch mit dem letzten
Satz unseres Diokles-Zitates vergleichen.

5



auf die besondere Situation der Medizin und gegenüber den auf Einzelnes

gerichteten früheren Ansätzen zum allgemeinen Programm erhoben10.

Zu solcher ätiologischen Skepsis pflegt meist ganz von selbst auch eine

vorsichtige Zurückhaltung gegenüber Urteilen über den Wert und Zweck
einer Sache, eines Phänomens zu treten. Wir finden solche Zurückhaltung
tatsächlich als philosophischen Programmpunkt unter der Bezeichnung
inoyr\ («Enthaltung») bei den skeptischen Philosophen (vgl. Überweg-
Praechter, a.O., S. 463), und wir finden sie ebenso, wie wir sogleich zeigen
werden, wiederum bei dem Arzt Herophilos. Es ist klar, daß diese Haltung
einer teleologisch ausgerichteten Haltung, d.h. einer, die von der
Zweckmäßigkeit der gesamten Natur überzeugt ist, zumindest neutral, wenn nicht
kraß ablehnend gegenüberstehen wird. Da nun aber ebenso die hippokra-
tischen Ärzte wie vor allem bekanntlich auch Aristoteles überzeugte
Teleologen gewesen sind11, geht es nicht an, den Herophilos als Aristoteliker
(so noch Deichgräber, a.O., S. 104) oder als Hippokratiker (s.o., Anm. 3)

zu bezeichnen; sein Standpunkt ist diesen seinen Vorgängern gegenüber
wirklich entscheidend ein anderer geworden.

Wir wollen nun die enoxrj des Herophilos wiederum mit Hilfe einer
zufällig erhaltenen Nachricht am Beispiel der Menstruation zeigen. Über
deren Ursachen und Funktion war man sich weder in der Antike noch lange
nachher im klaren. Die allgemeine Anschauung darüber drückt sich am
besten in der gängigsten antiken Bezeichnung i/x/urjvwv xa&agaig (monatliche
Reinigung) aus. Von dieser Auffassung der weiblichen Regel als einer Reinigung

ausgehend, ist über den Wert oder Unwert der Menstruation verschieden

spekuliert worden. Den ausführlichsten Bericht darüber gibt um
100 n.Chr. der berühmte griechische Gynäkologe" Soran (CMG IV, p. 17,
18 ff. Ilberg), aus dessen Ausführungen wir das im Zusammenhang mit
Herophilos Wichtigste herausgreifen (a.O., p. 17, 27ff. und 19, 5ff.):
Danach hat Herophilos zunächst die Ansicht seiner Vorgänger referiert, daß

die Menstruation sowohl für die Gesundheit wie auch für die Zeugung von

10 Wenn Herophilos überhaupt ein Buch Über Ursachen (nsQi ahiöhv) geschrieben hätte,
wie man seit Cocchi (vgl. Marx, a.O., S. 11, mit kritischer Zurückhaltung) in
medizinhistorischer Literatur lesen kann, dann nur in neutral-negativem Sinne. In Wirklichkeit
ist der einzige «Beleg» für eine solche Schrift, den Cocchi herangezogen hat, eine Stelle
bei Apollonios von Kition, von Cocchi völlig mißverstanden worden (vgl. H. Schöne
in seiner Ausgabe Leipzig 1896, S. XXV, Anm. 45).

11 Vgl. dazu allgemein W. Theiler, Zur Geschichte der teleologischen Naturbetrachtung bis

auf Aristoteles, Diss, phil., Zürich 1924.

6



Nutzen sei; ebenso hat er offenbar hervorgehoben, daß die alten Ärzte
aufgrund ihrer teleologischen Anschauung glaubten, die Menstruation der
Frauen habe eine analoge Funktion wie bei den Männern bestimmte
gymnastische Übungen — nämlich die Entleerung alles Uberflüssigen (entsprechend

der Absonderung von Schweiß und Kot). Dem stellte Herophilos
seine eigene Meinung gegenüber: Nach den verschiedensten Beobachtungen
sei die Menstruation bei manchen Frauen für die Gesundheit nützlich, bei
manchen dagegen schädlich. Denn bestimmte Frauen seien ohne Menstruation

uneingeschränkt gesund, wenn sie aber menstruierten, ginge es ihnen
schlecht, und sie seien dann für Krankheiten besonders anfällig; andere

dagegen, sonst bleich und mager, blühten nach der Menstruation auf. Ob
sich Herophilos auch zur Frage des Nutzens der Menstruation für die

Zeugung geäußert hat, geht aus dem Soran-Bericht nicht hervor. Was jedoch
diesen betrifft, so zeigt er die eindeutige skeptische enoyrrj des Herophilos
gegenüber jeglichem Werturteil und jeglicher spekulativen Teleologie der
Vorgänger, und zwar offensichtlich auf der Basis reiner und strikter
Empirie12. Die Tatsache, daß Herophilos' Äußerungen über die Funktion der
weiblichen Regel wiederum aus seinem Buch Gegen die allgemeinen
Anschauungen genommen sind, zeigt nun tatsächlich die grundsätzliche und
programmatische Bedeutung, die diese Schrift gehabt haben muß, diesmal
in Front gegen Teleologie und spekulativen Funktionalismus und für einen

unvoreingenommen-empirischen Realismus — so wie Herophilos sich in der
Anatomie gegen spekulativen Funktionalismus und für eine strikte und
saubere, der Realität genau entsprechende Deskription eingesetzt hatte.

Wenn wir uns nun der Frage nach der allgemeinen Patho-Physiologie
des Herophilos zuwenden, dann sei dafür noch einmal an die schon vorhin
gestellte Frage erinnert: Kann Herophilos Humoralpathologe im Sinne der

Hippokratiker und des Aristoteles gewesen sein Wir haben inzwischen
so viel von seiner ätiologischen Skepsis, seiner antispekulativen Haltung
gehört, daß wir schon daraufhin kaum eine bejahende Antwort erwarten
werden. Hinzu kommt folgende Überlegung: Die Konzeption des «Saftes»
in der klassischen antiken Medizin betrifft ja nicht irgendwelche
Körperflüssigkeiten schlechthin, sondern es handelt sich dabei eben um sehr be-

12 Überdies weist dieses Beispiel von der Menstruation, indem es positive und negative
Wirkungsmöglichkeiten ein und derselben Sache betont neutral herausstellt, auch noch
in typisch skeptischer Manier auf die sogenannte laoofteveta (d. h.: Begründung und
kontradiktorischer Gegengrund sind gleichwertig) hin, mit der die skeptischen Philosophen
bei der Aufhebung aller Werturteile operierten (vgl. Überweg-Praechter, S. 463).

7



stimmte Dinge (Schleim, Blut, Galle), die man sich — ebenso wie das

berühmte «Pneuma» - in sehr bestimmter Weise im Körper manifestiert und
in bestimmten Bahnen transportiert denkt. Das ist auf jeden Fall eine
spekulativ gewonnene Konzeption, mag sie sich auch im einzelnen an nicht
wenige reale Beobachtungen halten. Demgegenüber will es uns in der
Formulierung auffällig und bemerkenswert scheinen, wenn Celsus (proöm.
zu De medicina) bei der Besprechung der verschiedenen allgemeinen Arten
der Therapie sagt, man bedürfe zum Beispiel einer eigenen Therapie, wenn
man sämtliche Krankheitsursachen in die Feuchtigkeiten (sc. des Körpers)
verlege, wie es Herophilos getan habe (si in humidis omne vitium est, ut
Herophilo visum est). Dieselbe Formulierung wird auch durch eine
griechische Quelle (Ps. Galen XIX, 391 K.) für die sogenannten Herophileer
bestätigt. Wir glauben, daß es gerade in diesem Zusammenhang ein erheblicher
Unterschied ist, ob man von «humidum» oder «humor», von vyoov oder
%vp.6c, spricht; wieviel unspezifischer, allgemeiner, umfassender, von wie
anderer Nuance ist der Begriff «Feuchtigkeit» gegenüber dem «Saft»!
Herophilos wäre also, so betrachtet, statt eines Humoralpathologen ein

Humidalpathologe oder, griechisch gesprochen, ein Hygro- und nicht ein

Chymopathologe gewesen13. Entspräche das nicht durchaus seiner vorsichtigen

Skepsis ebenso wie wiederum einer Frontstellung gegen die Hippo-
kratiker und Aristoteles - entspräche es nicht übrigens auch ihm als Anatomen

weit besser als die so «unanatomische» Humoralpathologie Und noch

etwas: Beachtet werden muß offenbar, daß von dieser «Hygropathologie»
des Herophilos bei Celsus im Zusammenhang mit der Therapie die Rede war.
Vielleicht ist es hier so gewesen wie mit Herophilos' Behandlung des

Begriffs «Ursache», wovon wir vorhin sprachen (s. S. 6). Vielleicht hat
Herophilos für die Theorie von einer verbindlichen Pathologie ganz abgesehen
und nur in der Praxis mit einer solchen Hygropathologie operiert.

Sosehr wir bei Herophilos von einer ätiologischen Skepsis, allgemein
ausgedrückt also von einer Krise der theoretischen Medizin sprechen können,

13 Marx, a.O., S. 43, zitiert für Celsus bezeichnenderweise fälschlich «humoribus» statt
«humidis». - Die Notiz in der pseudogalenischen Eiaaycoyrj, einer an sich sehr
wertvollen medizinischen Doxographie, daß manche Ärzte fxövoiQ Tolg /ruoic rä>v TS xarä
ipvaiv rijv avaraaiv xal tö> vnagä (fvaw rrjv ahiav ävs&soav, cbg ÜQa^ayoQag xai 'HqoqiAog

(XIV, 698 K.), diskreditiert sieh von selbst; denn sie setzt in typisch doxographischer
Manier einfach Lehrer und Schüler gleich (in derselben Schrift — S. 683 - wird demzufolge

Herophilos zusammen mit so völlig heterodoxen Ärzten wie Hippokrates, Diokles

usw. als «Dogmatiker» bezeichnet - auch dies wieder doxographische Simplifikation).

8



sowenig bemerken wir davon in seiner Therapie. Hier scheint der Empiriker
Herophilos echter Positivist gewesen zu sein, d.h. er vertraute der rein
empirisch erprobten Heilwirkung zahlreicher Medikamente, ohne der Frage
nachzugehen, woher diese Wirkung im einzelnen rührt. Bei einigen seiner
Arzneien — soweit uns Nachrichten darüber erhalten sind — merkt man, daß

Herophilos in Ägypten gewirkt hat, so wenn er (s. Aet. Amid. CMG VIII2,
p. 303, 4—7, Olivieri mit wörtlichem Fragment) in seiner Schrift Über die

Augen zur Behandlung von Tagblindheit - wohl eine Verwechslung mit
der sonst häufig erwähnten Nachtblindheit14 - unter anderem Krokodilkot
als Augensalbe empfiehlt. Übrigens verordnet er im gleichen Falle auch das

Essen von Ziegenleber auf nüchternen Magen, auch dies natürlich rein
empirisch und ohne Kenntnis des Phänomens «Mangelkrankheiten»,
geschweige denn des Vitamins A. Aber Herophilos hütet sich eben auch

vernünftigerweise, überhaupt nach der Ursache der Wirkung von Leber auf
Nachtblindheit oder nach der Ursache der Nachtblindheit selbst zu
forschen. Der spätantike Augenarzt, der das Rezept des Herophilos mitteilt
(wahrscheinlich Demosthenes aus dem 1. Jh.n. Chr., aus dem Actios auch
die benachbarten Stücke exzerpierte) und der, als sogenannter Pneumatiker,
von sich aus eine pneumatisch-humorale Ätiologie dazugegeben hat, zeigt
nur, wie spekulativ ein solcher Versuch ausfallen mußte und was für Unsinn
dabei herauskam.

Solche empirisch gewonnenen Mittel und ihre Anwendung scheint Herophilos

in großer Zahl in seiner zwei Bücher umfassenden ©eQajtevrixrj TrotiyuuTrdu

(vgl. Gossen, RE VIII, 1 [1912] 1108/9) beschrieben zu haben. Dabei ist
unser Arzt aber keineswegs, etwa in Kompensierung seiner
theoretischätiologischen Skepsis, ein um so rigoroserer Therapeut gewesen, der um jeden
Preis für alle Erkrankungen eine Therapie hätte finden müssen. Im Gegenteil:

Es wird ausdrücklich und mit leicht tadelnder Betonung überliefert
(z.B. bei Cael. Aurel, acut. morb. III, 215, oder chron. morb.II, 49), daß

Herophilos bei manchen Krankheiten über deren Therapie geschwiegen
habe. Ohne nun andererseits hieraus auf Ansätze auch für eine gewisse

therapeutische Skepsis bei Herophilos schließen zu wollen, dürfen wir wohl
einfach sagen, daß dieser als Empiriker und vernünftiger Realist da über die

14 Zur Nachtblindheit in der Antike und zu deren Behandlung mit Leber sowie zu gewissen
Unklarheiten des antiken Begriffs «Nyktalopie» vgl. N. Mani, Gesnerus 10 (1953) 53-8
(Herophilos wird von Mani nicht erwähnt).

9



Therapie geschwiegen hat, wo ihm eine solche zwecklos schien oder wo ihm
kein wirksames Mittel bekannt war15.

Hier wollen wir innehalten und das bisher Erörterte zusammenfassen:
Es hatte sich gezeigt, daß wörtlich überlieferte methodische Grundsätze des

Arztes Herophilos, die seine ätiologische Skepsis und seine Hinwendung zur
rein deskriptiven Tatsachenforschung kennzeichnen, sich mit Grundsätzen
der gleichzeitigen skeptischen Philosophie aufs engste berühren. Damit
konnte Herophilos in den geistesgeschichtlichen Hintergrund und Umkreis
seiner Zeit hineingestellt werden. Die ersten Jahrzehnte des 3. Jh.s v. Chr.
sind eine Zeit des geistigen Umbruchs gewesen, des Zweifels an bisher
geglaubten Dogmen, der Krisen, der Abkehr zu neuen Wegen, vieler und
großartiger neuer Erkenntnisse. Unser Arzt hatte sich auf einen neuen Standpunkt

gestellt und von den Hippokratikern sowie von Aristoteles
abgewandt — und nicht nur er: Die Schüler und Enkelschüler des Aristoteles
selber gingen bisweilen wesentlich andere Wege als ihr Meister. Einige von
ihnen, so der große Physiker Straton (der dann wieder auf den Arzt
EräSISTRATOS so stark eingewirkt hat), haben ebenfalls das Prinzip der
Teleologie vollkommen fallenlassen. Die peripatetische Philosophie dieser
Zeit - kaum noch Philosophie, sondern eigentlich reine Naturwissenschaft —

ist charakterisiert durch einen Empirismus, der die Einzelphänomene
isoliert erforscht und umfassende spekulative Gesichtspunkte beiseite läßt16.

Dies betrifft den allgemeinen geistesgeschichtlichen Hintergrund, vor
dem unser Arzt gesehen werden muß. Ferner hatten wir im einzelnen
versucht, mit Hilfe von zufällig erhaltenen Nachrichten ein Bild seines besonderen

ärztlichen Standpunktes zu rekonstruieren. Es konnte gezeigt werden,
daß Herophilos Ansätze älterer Ärzte zu einer Kritik der spekulativen
Ursachenforschung aufgenommen und sozusagen zu einem Programm
ätiologischer Skepsis verarbeitet hat. Herophilos steht dabei an einem Punkt
des Umbruchs, an einem Punkt, von dem aus die Medizin völlig neue und
fruchtbare Wege einschlagen konnte. Er hat sich selbst nach Kräften
bemüht, diese Peripetie auch wirklich einzuleiten. Er, der alle Möglichkeiten
wissenschaftlicher Forschung zur Verfügung hatte, war Skeptiker — aber
kein rigoroser; er war Empiriker im undogmatischen Sinne und ist dabei

la Ganz unsinnig ist die Bemerkung Gossens (RE, a.O.), die bisweilen fehlenden therapeutischen

Angaben bewiesen, daß «Herophilos nicht der Mann war (oder auch nicht die
Zeit hatte), systematische Literatur zu schreiben»!

16 Für den nacharistotelischen Peripatos vgl. den ausgezeichneten Überblick von Fr.
Weiirli, Die Schule des Aristoteles, Heft X, Basel 1959, S. 95—128 (besonders 96,101,103).

10



immer ein echter Arzt, praktisch wie theoretisch, geblieben. Denn schließlich
und endlich ist ja er es gewesen, der die Anatomie, das Grundfach der
theoretischen Medizin, durch seine Forschungen auf eine neue Basis gestellt
hat. Wenn Herophilos ätiologischer Skeptiker war, dann aus Notwendigkeit
gegenüber all den spekulativen Ätiologien seiner Vorgänger, und weil er
begriff, daß jetzt und hier zunächst Tatsachenforschung, exakteste Deskrip-
tion getrieben werden mußte und mit Hilfe der Anatomie auch zum erstenmal

getrieben werden konnte. Er hat zwar gesagt «die Phänomene müssen
als Prinzipielles beschrieben werden», aber er hat höchst bezeichnend
hinzugefügt «auch wenn sie nicht das Prinzipielle sind». Er erhob die ätiologische

Skepsis zum Programm; seinen Nachfolgern blieb es vorbehalten,
daraus den ätiologischen Nihilismus und diesen zum System zu machen.

Denn der Standpunkt des Herophilos - um nun abschließend noch einen
Blick auf die weitere Entwicklung der medizinischen Skepsis zu werfen -
ist einigen nach ihm kommenden Ärzten offensichtlich zu zahm gewesen.
Hier zeigt sich beispielhaft, wie sehr immer die Gefahr besteht, daß eine

an sich positive und anfeuernd gemeinte Skepsis negativ wirken und bei
Späteren in rigorosen Nihilismus ausarten kann. Ein Schüler des Herophilos,
Philinos aus Kos, ist es gewesen, der wohl die Ärzteschule der sogenannten
Empiriker gegründet hat (vgl. Dilleh, RE XIX, 2 [1938] 2193f.), und
zwar in ausdrücklichem Gegensatz gegen seinen ehemaligen Lehrer. Die
Empiriker haben bald den Sinn jeder ätiologischen Forschung überhaupt
geleugnet und damit die gesamte theoretische Medizin, insbesondere die
Anatomie, abgelehnt. Diese Ablehnung begründeten sie unter anderem
damit, daß die Verhältnisse am Lebenden von denen an der Leiche völlig
verschieden seien und daher jede Schlußfolgerung aus der Leichenanatomie
sich erübrige (vgl. Celsus, proöm. zu De rnedicina) — man erkennt die
Radikalität dieses Standpunktes in seiner ganzen Fehlerhaftigkeit und darin
eben den diametralen Gegensatz zu Herophilos.

Diese Radikalität, dieser Hang zum Nihilismus scheint mit fortschreitender

Zeit immer ausgeprägter geworden zu sein, und zwar nicht nur im
Theoretischen, sondern auch in der Praxis; überdies gewann seit dem 1. Jh. v. Chr.
die wieder erneuerte skeptische Philosophie des Ainesidem einen besonders
starken Einfluß auf die Medizin. In der Kaiserzeit ist unter den Ärzten
offenbar auch eine therapeutische Skepsis fast nihilistischen Ausmaßes am
Werke gewesen, die sich wesentlich an dem zwar schon viel früher beobachteten,

nun aber erst richtig ins Blickfeld gerückten Phänomen der andersartigen

Reaktionsbereitschaft, Idiosynkrasie genannt (also einem «Vor-

11



läufer» der Allergie), entzündet hat. Hierüber ist bei anderer Gelegenheit
noch mehr zu sagen; es genüge vorläufig der Hinweis auf Ptolemaios III, 1,

p. 14, lösqq^ ed. Boll-Boer, und Soran, CMG, IV, p. 117, 18sqq. ed.

Ilberg, wo gegen partielle und prinzipielle therapeutische Skepsis polemisiert

wird, woraus hervorgeht, wie verbreitet damals eine therapeutische
Resignation gewesen sein muß. Der große Arzt Galen selber bekennt in
seiner autobiographischen Schrift Über die eigenen Bücher (vgl. dazu
G. Misch, Gesch. Autobiogr. I, l3 [1949] 344-6 mit Belegen), er wäre dieser
durch die skeptische Philosophie geförderten medizinischen Skepsis
rettungslos verfallen gewesen, wenn er sich nicht als Mediziner an die exakten
Methoden und Erfolge, d.h. an die Sicherheit der Mathematik gehalten
hätte. Wir fügen hinzu, daß Galen bei seinem großartigen Versuch einer

Zusammenfassung der Medizin notwendigerweise auf das spekulative patho-
physiologische System der Hippokratiker und des Aristoteles hat zurückgreifen

müssen, da ihm eben keine andere, die Fehler der vorhandenen
überwindende medizinische Gesamttheorie zur Verfügung stand. So hat also

nicht die positive, stimulierende, zukunftsträchtige Skepsis des Herophilos,
sondern das traditionsgebundene und fehlerhafte, dafür aber so imponierend
geschlossene medizinische System des Galen rund fünfzehnhundert Jahre
lang über die autoritätsgläubige Naturwissenschaft geherrscht.

Das galenische System begann dann endgültig seit der Renaissance, seit
Vesals offenem Kampf gegen Galens Anatomie zu zerbröckeln. Dieser

Auflösungsprozeß hat sich nahezu drei Jahrhunderte hingezogen und ist
von schweren allgemeinen Krisen der Medizin begleitet gewesen. Daß bei
diesen Krisen immer wieder das gleiche Problem aktuell wurde, vor dem
schon Herophilos gestanden hatte, und daß im Streit für und wider die

ätiologisch-theoretische Forschung immer wieder die gleichen Argumente
zur Sprache kamen, möchte ich noch ganz kurz an drei Beispielen zeigen:
Harveys Entdeckung des großen Kreislaufs ist im 17. Jh. ein weiterer
schwerer Schlag gegen Galen gewesen; daran hat sich eine jahrzehntelange
harte Diskussion angeschlossen. Wenn Harvey selbst in seinem

wissenschaftsgeschichtlich hochbedeutenden zweiten Brief an Riolan jun. (vgl.
Bibl. Anatom.. ed. Le Clerc-Manget, Bd. II, Genf 1685, S. 73) den
Argumenten seiner Gegner, man könne keine Ursache und keinen Sinn dieses

Kreislaufs aufzeigen, entgegnet: «Bevor man untersucht, aus welchem
Grunde und zu welchem Zweck der Kreislauf geschieht, muß man klarstellen,

daß es ihn gibt», so erinnern wir uns dabei sofort an das Wort des

Herophilos von den Phänomenen, die man als «prota» beschreiben müsse,

12



und an den seit damals aufgerissenen Zwiespalt zwischen ätiologischer
Theorie und reiner Deskription. — In der zweiten Hälfte des 18. Jh.s
entbrennt aufs neue und noch viel grundsätzlicher der Kampf um die «Gewißheit

der Heilkunde»; die perfekten Nosologien und Klassifikationssysteme
für sämtliche Krankheiten, die man damals rasch und optimistisch aufgestellt

hatte, zerstoben ebenso rasch wieder unter der Kritik einer bis zur
völligen Resignation reichenden Skepsis. Praktische Arzte, reine Empiriker
auf der einen Seite und auf der anderen philosophisch gebildete theoretische
Mediziner teilen sich in eine Diskussion, in der es wesentlich um die Frage
geht, ob man eine Krankheit nur bei Kenntnis ihrer verborgenen Ursachen
heilen könne oder ob solche Ursachenforschung nicht völlig belanglos für
die Medizin sei — die gleichen Probleme und die gleichen Argumente wie bei
antiken Medizinern, diesmal sogar mit ausdrücklichem Rückverwcis auf
diese. Hier ist vor allem der französische Arzt und Philosoph Cabanis und
seine Schrift Du degre de certitude de la medecine zu nennen17. — Und schließlich

kommt in der ersten Hälfte des 19. Jh. die Krise der Therapie bei den
französischen Klinikern und ihren amerikanischen Schülern, eine ätiologische

und therapeutische Skepsis, die noch nicht - wie wenige Jahrzehnte
später in Wien — zum therapeutischen Nihilismus ausgeartet war. Zwei

Prinzipien vor allem bekennt der amerikanische Arzt Oliver Wendell
Holmes in Paris gelernt zu haben, nämlich "not to take authority" - wir
könnten auch "theory" dafür einsetzen —, "when I can have facts" und
"not to guess when I can know,,ls. Das ist wieder nichts anderes als, auf
einer noch weiter fortgeschrittenen Stufe, der alte Rangstreit zwischen

spekulativer Ätiologie und empirischer Tatsachenforschung — und wieder

liegt die Parallele zur Antike offen zutage. — Der Medizingeschichtsschreibung

darf es nicht nur darum gehen, Unterschiede in der historischen
Entwicklung, neue Entdeckungen, Fortschritte aufzuzeigen; sie hat ebenso auch
die Aufgabe, auf die Konstanz bestimmter Situationen und die immer
wiederkehrenden gleichen Reaktionen darauf aufmerksam zu machen. Dies

kann, wie wir meinen, auch für die Erhellung mancher gegenwärtigen
Problematik nicht ganz unnütz sein. In diesem Sinne darf, so hoffe ich gezeigt
zu haben, der große Arzt Herophilos in einer (noch zu schreibenden)
Geschichte der medizinischen Skepsis einen Ehrenplatz beanspruchen.

17 Hierfür ist als grundlegend der ausgezeichnete Aufsatz von E. Lesky, Cabanis und die
Gewißheit der Heilkunde, Gesnerus 11 (1954) 152-82 heranzuziehen.

18 Vgl. W. Artelt, Louis' amerikanische Schüler und die Krise der Therapie, Sudhoffs
Arch. 42 (1958) 291-301.

13


	Herophilos und der Beginn der medizinischen Skepsis

