Zeitschrift: Gesnerus : Swiss Journal of the history of medicine and sciences
Herausgeber: Swiss Society of the History of Medicine and Sciences

Band: 21 (1964)

Heft: 1-2

Artikel: Herophilos und der Beginn der medizinischen Skepsis
Autor: Kudlien, F.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-520455

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-520455
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

GESNERUS

Vierteljahrsschrift fiir Geschichte der Medizin und der Naturwissenschaften

Revue trimestrielle d’histoire de la médecine

Jahrgang [Vol. 21 1964 Heft [ Fasc. 1/2

Herophilos und der Beginn der medizinischen Skepsis™

VYon F. Kubprien, Kiel

In den achtziger Jahren des 3. Jh.s v. Chr. griindete der wissenschafts- und
kunstliebende, aus makedonischem Adel stammende Konig ProLEmaros I.
als einer der Nachfolger ALEXANDERS DES GROSSEN im dgyptischen Alexan-
dreia das berithmte « Museion». Diese Griindung ist die bedeutendste kultu-
relle Tat des am Ende eines langen Lebens stehenden Konigs gewesen; sie
erfiillte einen offenbar weit zuriickreichenden Wunsch des Herrschers, der
in seinen kulturellen Bestrebungen nicht nur von seinem viterlichen Freund
ALEXANDER, sondern auch von dessen Lehrer ARISTOTELES geprigt und
mitbestimmt worden ist. Das auf solche Weise von aristotelischem und
peripatetischem Geist beriithrte Museion wurde bald zu einer alle anderen
weit iiberragenden Lehr- und Forschungsstitte, wie es sie grofartiger wohl
nie wieder gegeben hat. Hier war den besten Gelehrten der damaligen Zeit
in grofziugigster Form Gelegenheit gegeben, zu wohnen, zu leben und véllig
unabhingig und ungebunden zu forschen, wobei ihnen neben anderem noch
solche Annehmlichkeiten wie die einer wahrhaft riesigen, dabei aber durch-
aus wohlgeordneten Bibliothek zur Verfiigung gestanden haben. Finanzielle
Schwierigkeiten, Personal- oder Raumprobleme, Kédmpfe mit der Biro-
kratie gab es nicht, und doch war alles aufs zweckméifligste durchorgani-
siert — fiir uns Heutige ein, wie es scheint, unerreichbares Vorbild, neben

* Offentliche Antrittsvorlesung anldBlich der Habilitation in der Medizinischen Fakultit

der Universitiit Kiel, gehalten am 11.Dezember 1963 im Horsaal des Kieler Anatomischen
Instituts.



dem die Bemiihungen und Néte unserer Universitdten und Akademien bis-
weilen melancholisch stimmen konnen.

Konig ProLEmAIOs I. hat alle Kiinste und Wissenschaften gleichmiBig
gefordert, und so auch die Medizin, mit der ihn allerdings vielleicht noch
ganz besondere FFaden verbanden, seit er als reifer Mann im Jahre 309/8 Kos,
die unléslich mit dem Namen HipPoOKRATES verbundene Insel, besucht
hatte!. Unter den Gelehrten, die ProLEMATIOS seit etwa 300 v. Chr., wohl
schon vor der Griindung des eigentlichen Museions, nach Alexandreia ge-
zogen hatte, befand sich auch der griechische Arzt HERoPHILOS, aus Chal-
kedon stammend, ein Schiiler des groflen Praxacoras, welcher seinerseits
zu der berithmten koisch-hippokratischen Arzteschule gehort und wohl eine
Zeitlang auch die Schulleitung innegehabt hat.

Jener HEROPHILOS, mit dessen medizingeschichtlicher Bedeutung wir
uns im folgenden unter einem besonderen Aspekt eingehender befassen
wollen2, war also zunichst, seinen Anfingen nach, Hippokratiker, wenig-
stens im weiteren Sinne des Wortes. Was heilit das ? Doch wohl in erster
Linie dies, daf} er mit den physiologisch-pathologischen Grundvorstellungen
der Hippokratiker von frith an vertraut und in ihnen aufgewachsen ist; mit
anderen Worten — die Humoralpathologie hat, in welcher Form auch immer
(als Zwei-, Vier- oder in praxagoreischer Weise stark differenzierte Sifte-
lehre), seine medizinische Ausbildung ohne Zweifel wesentlich geprégt. Die
ernsthafte Frage ist nur die: Wurde oder blieb Herophilos, seiner Herkunft
und Ausbildung entsprechend, selbst ein echter « Hippokratiker» (wie man
es in der Tat immer wieder in medizinhistorischer Literatur lesen kann?) ?
Oder markiert seine individuelle wissenschaftliche Personlichkeit, tétig in
einer ganz bestimmten historischen Konstellation an einem besonderen Ort
und zu einer besonderen Zeit, nicht vielmehr wirklich eine grundsétzliche
Abkehr von der bisherigen Medizin — und wenn ja, in welcher Hinsicht ?
Ich glaube, daB3 sich diese Frage trotz der Liickenhaftigkeit des Quellen-
materials (wir haben ja von Herophilos nur wenige wortliche Fragmente
und sonst eine Reihe von nicht immer zuverlissigen AuBerungen iiber ihn)

1 Vgl. Pavry-Wissowa, RE X VI 1 (1933) 802, Z. 55.

2 Die brauchbarste Monographie ist noch immer die von K.F.H. MARX, De Herophili cele-
berrimi medici vita, scriptis atque in medicina meritis, Gottingen 1840. Eine neue Gesamt-
wiirdigung (mit Fragmentsammlung) wire in diesem Falle besonders erwiinscht und
lohnend.

3 Ich nenne nur NEUBURGER, Geschichte der Medizin, I, S. 263, und ACKERKNECHT, Kurze
Geschichte der Medizin, S. 56. ’



detaillierter und klarer beantworten liBt, als das bisher gewihnlich ge-
schehen ist.

Man vergegenwirtige sich: Herophilos ist in sicher nicht mehr ganz
jungem Alter nach Alexandreia gekommen und fand hier Forschungsmog-
lichkeiten vor, wie sie ihm in Griechenland nie zur Verfigung gestanden
hitten. Nur in Agypten war es moglich, ohne jede Einschrinkung und in
offenbar unbegrenzter Zahl menschliche Kérper zu sezieren. Man vergegen-
wiirtige sich weiterhin das bis dahin erreichte Niveau der griechischen
Anatomie und Physiologie: Mangelnde Beobachtung wurde durch Analogie-
schliisse aus der Tieranatomie ersetzt; dabei herrschte das Prinzip der Teleo-
logie und entsprechend ein véllig funktionell ausgerichteter Standpunkt;
und das alles diente einem groflen Zweck, ndmlich der dtiologischen Speku-
lation, d.h. der Konstruktion von mehr oder weniger humoral-pneumati-
schen «Patho-Physiologien». Mufite nun nicht ein urteilsfihiger, unvor-
eingenommener, von echtem Erkenntnisdrang beseelter Arzt bei ruhigem
und intensivem Studium an der Leiche (zum erstenmal war das jetzt mog-
lich!) an vielem bisher Gelernten und Gedachten, an allen bisher geiuflerten
medizinischen Theorien irre werden und zweifeln ?

Genau das ist die — sehr verschiedene Entwicklungsméglichkeiten in sich
bergende — geschichtliche Situation, in die der Arzt und Mediziner Hero-
philos geriet. Und eben deswegen ist es von besonderem medizinhistori-
schem Interesse, seine Reaktion auf diese Situation so scharf wie moglich
herauszuarbeiten. Grundsidtzlichen Aufschluf} gibt uns dafiir schon sein
aullerordentlich erhellendes Wort «man mufl die Phénomene als ,prota‘
(Erstrangiges, prinzipiell Wesentlichstes) beschreiben, auch wenn sie nicht
;prota‘ sind» (Anon. Londin. XX1, 221.). An anderer Stelle habe ich dar-
gelegt, wie dieser Ausspruch im Bereich der Anatomie methodisch derreinen
Deskription den absoluten Vorrang vor der funktionellen Betrachtung er-
teilt; wie sehr das tatséichlich notwendig geworden war gegeniiber den bis-
herigen #tiologischen Spekulationen; und wie weit Herophilos damit grund-
sitzlich von hippokratischer und aristotelischer Anatomie abgeriickt ist.
Wir kénnen uns gut denken, dal dieser Ausspruch des Herophilos in seiner
offenbar programmatischen Schrift Gegen die allgemeinen 4nsichten (ITpog
Tdg xowag ddéag ) gestanden hat, welche in der Tat von epochaler Bedeutung
innerhalb der Geschichte der antiken Medizin gewesen sein muf.

% In meinem Beitrag Funktionelle und deskriptive Anatomie in der Antike, Mitt. Inst.
Gesch. Med. Pharm. Kiel 1963, Heft 2 (Dezember) 3-8.

3



Das zufillig iiberlieferte Wort des Herophilos hat fiir uns aber einen noch
weiter reichenden Wert: Es bildet fiir die damalige Zeit sozusagen eine be-
sondere Briicke zwischen Medizin und Philoscphie; es stellt den Arzt Hero-
philos gleichzeitig auch in den geistesgeschichtlichen Umbkreis seiner Zeit.
So gesehen diirfte es kein Zufall sein, dal der Begriinder der sogenannten
skeptischen Philosophie, PYyRrREON aus Elis, ein Zeitgenosse des Herophilos
gewesen ist. Uns ist als ein Hauptcharakteristikum der pyrrhoneischen
Philosophie (von Pyrrhon zeugen, wie von Herophilos, nur spitere Nach-
richten) ausdriicklich iiberliefert, sie sei reine « Darlegung der Phinomene»
gewesen (Diog. Laert. IX, 11, 78 = p. 246, 34{. CoBET). Die Parallele zwi-
schen diesem dezidierten philosophischen Programm und dem ebenso dezi-
dierten medizinischen Programm des Herophilos diirfie offenkundig sein.

Solcher Parallelen gibt es aber noch weitere. Der Skeptiker Pyrrhon war
bei der Konstituierung und Formulierung seiner Philosophie zweifellos von
Vorlidufern beeinflullt gewesen, vor allem natiirlich vom Relativismus der
sogenannten Sophistik des 4.Jh.s und von der kyrendischen Erkenntnis-
lehre, nach welcher nur das, was sich der sinnlichen Wahrnehmung dar-
bietet — also die « Phinomene» — offenbar und damit erkennbar ist, wihrend
die dahinterstehenden Ursachen — das, was Herophilos aristotelisch « prota»
nennt — unerkennbar sindb. Pyrrhon hat diese Ansitze seiner Vorldufer nur
noch schirfer formuliert und daraus eben eine regelrechte «skeptische
Philosophie» gemacht. Ebenso hat der Arzt Herophilos fiir seine medizi-
nische Skepsis gewisse Vorldufer gehabt, und zwar in der (ebenfalls durch
den Relativismus der Sophistik beeinflufiten) Medizin des 4.Jh.s. Wir be-
sitzen aus der Zeit um 360 v. Chr. das berithmte Methodenfragment des be-
deutenden Arztes D1oxLES von Karystos?, der sich darin, von einem thera-
peutisch-didtetischen Finzelbeispiel ausgehend, gegen bestimmte dtiologische
Spekulationen seiner Zeitgenossen und Vorgidnger wendet; wir zitieren die
in unserem Zusammenhang besonders aufschluflreichen Sitze®: « Diejenigen,
die glauben, man miisse bei allem eine Ursache angeben, weshalb es nahr-

5 Zu PyrrEON vgl. allgemein L. RoBIN, Pyrrhon et le scepticisme Grec, Paris 1944, Schon
K.DEICHGRABER hat iibrigens einmal beildufig (s. Der listensinnende Trug des Gottes,
Gottingen 1952, S. 151 [Anm. zu S. 103{.]), auf Zusammenhiinge zwischen Herophilos
und pyrrhoneischer Skepsis hingewiesen, die bei Robin gar nicht erwihnt seien, hat
aber die Konsequenzen fiir Herophilos daraus nicht gezogen.

¢ Vgl. UsERWEG-PRACATER, Philosophie des Altertums, 14. Auflage, 1958, S. 463.

7 Abgedruckt bei W. JAEGER, Diokles von Karystos, Berlin 1938, S. 251.

8 Ubersetzt und erlidutert bei JAEGER, a.0., S. 38fF.

4



haft oder abfiithrend oder urintreibend oder sonst etwas dieser Art sei,
wissen offenbar nicht, daf} dies erstens fiir die praktische Anwendung gar
nicht oft erforderlich ist, zweitens daf} vieles in der Wirklichkeit Gegebene
sozusagen von Natur wie eine Art letzter Prinzipien ist, so dall es keine
Ableitung aus irgendeiner Ursache zulidft; auBlerdem aber fehlen sie bis-
weilen darin, dal} sie Unerkanntes, nicht allgemein Zugestandenes und Un-
wahrscheinliches zur Prémisse ihrer Schlitsse nehmen und dann glauben,
die Ursache ausreichend festgestellt zu haben. Auf Kausalforscher dieser
Art und auf Leute, die glauben, fiir alles eine Ursache angeben zu miissen,
darf man nicht horen, sondern traue lieber dem, was aufgrund der Erfahrung
seit langer Zeit festgestellt ist. Eine Ursache aber suche man nur in den-
jenigen Fillen, in denen dies méglich ist, wenn dadurch die Aussage iiber
den betreffenden Gegenstand hohere Erkennbarkeit oder Evidenz emp-
fangt.»

Daf} diese Ausfithrungen des Diokles sich mit solchen der wohl gleich-
zeitigen hippokratischen Schrift Uber die alte Medizin berithren, ist bekannt
(vgl. JAEGER, a.0., S. 38f.). Ebenso liegt wieder die Berithrung mit der
atiologischen Skepsis des Herophilos auf der Hand?® — nur daB} dieser wie die
philosophischen Skeptiker die itiologische Skepsis grundsitzlich verallge-
meinert und zum medizinischen Programm erhoben hat, wozu ihn eben
offenbar auch seine besondere Situation als theoretischer Mediziner, als
Anatom, zwang. Wir sind auch hier wieder in der gliicklichen Lage, von
ihm ein wortliches Fragment zum Problem der Atiologie in der Medizin zu
besitzen, und zwar durch eine Galen-Schrift, welche selber nur in lateinischer
Ubersetzung erhalten ist (De causis procatarcticis, ed. K. BaArRnone, CMG,
Suppl. I1, 1937, § 197 sqq.): «causa vero, utrum sit vel non, natura quidem
non est invenibile; existimatione autem puto infrigidari, estuari, cibo et
potibus repleri»; im weiteren (§200) werden die Ursachen selber wegen ihrer
Unerkennbarkeit als fiir die Forschung irrelevant erklidrt. Man darf zu-
sammenfassend sagen (vgl. BArRDONC, a.0., XXX sqq., besonders XXXT),
dafl Herophilos theoretisch (secundum rationem) Ursachen als solche auller
Betracht ldt, wihrend er im praktischen Bereich, in der Therapie, mit
ihnen operiert. Das ist, wie gesagt, reine skeptische Philosophie, iibertragen

® Bei StoBaA10s, Eclog. 4, § 30, ist die Anekdote iiberliefert, Herophilos habe auf die Frage
nach dem vollkommenen Arzt geantwortet: « Wer das Mogliche vom Unméglichen zu
unterscheiden versteht.» Wir werden dieses Wort richtig interpretieren, wenn wir es auf
die &tiologische Skepsis seines Schiopfers beziehen und es besonders auch mit dem letzten
Satz unseres Diokles-Zitates vergleichen.



auf die besondere Situation der Medizin und gegeniiber den auf Einzelnes
gerichteten fritheren Ansitzen zum allgemeinen Programm erhoben!®.

Zu solcher dtiologischen Skepsis pflegt meist ganz von selbst auch eine
vorsichtige Zuriickhaltung gegeniiber Urteilen iiber den Wert und Zweck
einer Sache, eines Phinomens zu treten. Wir finden solche Zuriickhaltung
tatsédchlich als philosophischen Programmpunkt unter der Bezeichnung
émoy?) («Enthaltung») bei den skeptischen Philosophen (vgl. UBERWEG-
PRAECHTER, a.0., S. 463), und wir finden sie ebenso, wie wir sogleich zeigen
werden, wiederum bei dem Arzt Herophilos. Es ist klar, dall diese Haltung
einer teleologisch ausgerichteten Haltung, d.h. einer, die von der Zweck-
miBigkeit der gesamten Natur iiberzeugt ist, zumindest neutral, wenn nicht
kra3 ablehnend gegeniiberstehen wird. Da nun aber ebenso die hippokra-
tischen Arzte wie vor allem bekanntlich auch ARISTOTELES iiberzeugte
Teleologen gewesen sind 11, geht es nicht an, den Herophilos als Aristoteliker
(so noch DEICHCRABER, a.0., S.104) oder als Hippokratiker (s.o., Anm. 3)
zu bezeichnen; sein Standpunkt ist diesen seinen Vorgingern gegeniiber
wirklich entscheidend ein anderer geworden.

Wir wollen nun die énoyr des Herophilos wiederum mit Hilfe einer zu-
fillig erhaltenen Nachricht am Beispiel der Menstruation zeigen. Uber
deren Ursachen und Funktion war man sich weder in der Antike noch lange
nachher im klaren. Die allgemeine Anschauung dariiber driickt sich am
besten in der gédngigsten antiken Bezeichnung §uunyawv xddapois (monatliche
Reinigung) aus. Von dieser Auffassung der weiblichen Regel als einer Reini-
gung ausgehend, ist iiber den Wert oder Unwert der Menstruation verschie-
den spekuliert worden. Den ausfithrlichsten Bericht dariiber gibt um
100 n.Chr. der berithmte griechische Gynikologe Soran (CMG IV, p. 17,
18ff. ILBERG), aus dessen Ausfithrungen wir das im Zusammenhang mit
Herophilos Wichtigste herausgreifen (a.0., p. 17, 27ff. und 19, 5ff.): Da-
nach hat Herophilos zuniichst die Ansicht seiner Vorginger referiert, dall
die Menstruation sowohl fiir die Gesundheit wie auch fir die Zeugung von

10 Wenn Herophilos itberhaupt ein Buch Uber Ursachen (mepi airi@v) geschrieben hiitte,
wie man seit Coccur (vgl. Marx, a.0., S. 11, mit kritischer Zuriickhaltung) in medizin-
historischer Literatur lesen kann, dann nur in neutral-negativem Sinne. In Wirklichkeit
ist der einzige « Beleg» fiir eine solche Schrift, den Cocchi herangezogen hat, eine Stelle
bei AporLon1os von Kition, von Cocchi villig milverstanden worden (vgl. H. ScHONE
in seiner Ausgabe Leipzig 1896, S. XXV, Anm. 45).

1 Vgl. dazu allgemein W. THEILER, Zur Geschichte der teleologischen Naturbetrachtung bis
auf Aristoteles, Diss, phil., Zirich 1924,



Nutzen sei; ebenso hat er offenbar hervorgehoben, dafl die alten Arzte
aufgrund ihrer teleologischen Anschauung glaubten, die Menstruation der
Frauen habe eine analoge Funktion wie bei den Midnnern bestimmte gym-
nastische Ubungen — nidmlich die Entleerung alles ﬁberﬂﬁssigen (entspre-
chend der Absonderung von Schweifl und Kot). Dem stellte Herophilos
seine eigene Meinung gegeniiber: Nach den verschiedensten Beobachtungen
sei die Menstruation bei manchen Frauen fiir die Gesundheit niitzlich, bei
manchen dagegen schidlich. Denn bestimmte Frauen seien ohne Menstrua-
tion uneingeschriankt gesund, wenn sie aber menstruierten, ginge es ihnen
schlecht, und sie seien dann fiir Krankheiten besonders anfillig; andere
dagegen, sonst bleich und mager, blithten nach der Menstruation auf. Ob
sich Herophilos auch zur Frage des Nutzens der Menstruation fir die
Zeugung geidullert hat, geht aus dem Soran-Bericht nicht hervor. Was jedoch
diesen betrifft, so zeigt er die eindeutige skeptische éroyyn des Herophilos
gegeniiber jeglichem Werturteil und jeglicher spekulativen Teleologie der
Vorginger, und zwar offensichtlich auf der Basis reiner und strikter Em-
pirie’2, Die Tatsache, daBl Herophilos’ AuBerungen iiber die Funktion der
weiblichen Regel wiederum aus seinem Buch Gegen die allgemeinen An-
schauungen genommen sind, zeigt nun tatsichlich die grundsitzliche und
programmatische Bedeutung, die diese Schrift gehabt haben muf}, diesmal
in Front gegen Teleologie und spekulativen Funktionalismus und fiir einen
unvoreingenommen-empirischen Realismus — so wie Herophilos sich in der
Anatomie gegen spekulativen Funktionalismus und fiir eine strikte und
saubere, der Realitit genau entsprechende Deskription eingesetzt hatte.
Wenn wir uns nun der Frage nach der allgemeinen Patho-Physiologie
des Herophilos zuwenden, dann sei dafiir noch einmal an die schon vorhin
gestellte Frage erinnert: Kann Herophilos Humoralpathologe im Sinne der
Hippokratiker und des Aristoteles gewesen sein? Wir haben inzwischen
so viel von seiner itiologischen Skepsis, seiner antispekulativen Haltung
gehort, daB} wir schon daraufhin kaum eine bejahende Antwort erwarten
werden. Hinzu kommt folgende Uherlegung: Die Konzeption des «Saftes»
in der klassischen antiken Medizin betrifft ja nicht irgendwelche Korper-
fliissigkeiten schlechthin, sondern es handelt sich dabei eben um sehr be-

12 UJberdies weist dieses Beispiel von der Menstruation, indem es positive und negative
Wirkungsmaoglichkeiten ein und derselben Sache betont neutral herausstellt, auch noch
in typisch skeptischer Manier auf die sogenannte icoo?éveia (d.h.: Begriindung und kon-
tradiktorischer Gegengrund sind gleichwertig) hin, mit der die skeptischen Philosophen
bei der Aufhebung aller Werturteile operierten (vgl. UBERWEG-PRAECHTER, S. 463).



stimmte Dinge (Schleim, Blut, Galle), die man sich — ebenso wie das be-
rihmte « Pneuma» — in sehr bestimmter Weise im Kérper manifestiert und
in bestimmten Bahnen transportiert denkt. Das ist auf jeden Fall eine spe-
kulativ gewonnene Konzeption, mag sie sich auch im einzelnen an nicht
wenige reale Beobachtungen halten. Demgegeniiber will es uns in der For-
mulierung auffillig und bemerkenswert scheinen, wenn CELsUs (proém.
zu De medicina ) bei der Besprechung der verschiedenen allgemeinen Arten
der Therapie sagt, man bediirfe zum Beispiel einer eigenen Therapie, wenn
man simtliche Krankheitsursachen in die Feuchtigkeiten (sc. des Korpers)
verlege, wie es Herophilos getan habe (si in humidis omne vitium est, ut
Herophilo visum est). Dieselbe Formulierung wird auch durch eine grie-
chische Quelle (Ps. Galen X1X, 391 K.) fiir die sogenannten Herophileer be-
statigt. Wir glauben, dal} es gerade in diesem Zusammenhang ein erheblicher
Unterschied ist, ob man von «humidum» oder «humor», von ¥ygdv oder
youds spricht; wieviel unspezifischer, allgemeiner, umfassender, von wie
anderer Nuance ist der Begriff « Feuchtigkeit» gegeniiber dem «Saft»!
Herophilos wiire also, so betrachtet, statt eines Humoralpathologen ein
Humidalpathologe oder, griechisch gesprochen, ein Hygro- und nicht ein
Chymopathologe gewesen!3. Entsprache das nicht durchaus seiner vorsich-
tigen Skepsis ebenso wie wiederum einer Frontstellung gegen die Hippo-
kratiker und Aristoteles — entspriche es nicht iibrigens auch ihm als Anato-
men weit besser als die so «unanatomische» Humoralpathologie ? Und noch
etwas: Beachtet werden muf} offenbar, dal} von dieser « Hygropathologie»
des Herophilos bei Celsus im Zusammenhang mit der Therapie die Rede war.
Vielleicht ist es hier so gewesen wie mit Herophilos’ Behandlung des Be-
griffs « Ursache», wovon wir vorhin sprachen (s. S. 6). Vielleicht hat Hero-
philos fiir die Theorie von einer verbindlichen Pathologie ganz abgesehen
und nur in der Praxis mit einer solchen Hygropathologie operiert.

Sosehr wir bei Herophilos von einer dtiologischen Skepsis, allgemein aus-
gedriickt also von einer Krise der theoretischen Medizin sprechen kénnen,

13 Marx, a.0., S. 43, zitiert fiir CELSUS bezeichnenderweise filschlich « humoribus» statt
«humidis». — Die Notiz in der pseudogalenischen Eicaywyr], einer an sich sehr wert-
vollen medizinischen Doxographie, daB manche Arzte udvois Toic yvuoic T@v T& xard
piow TR ovoTacw xal Td vraga gpvow T aitiav avédeoav, i Ipaéaydoas xai “Hpopilog
(XIV, 698 K.), diskreditiert sich von selbst; denn sie setzt in typisch doxographischer
Manier einfach Lehrer und Schiiler gleich (in derselben Schrift — S. 683 — wird demzu-
folge Herophilos zusammen mit so vollig heterodoxen Arzten wie Hippokrates, Diokles
usw. als « Dogmatiker» bezeichnet — auch dies wieder doxographische Simplifikation).

8



sowenig bemerken wir davon in seiner Therapie. Hier scheint der Empiriker
Herophilos echter Positivist gewesen zu sein, d.h. er vertraute der rein em-
pirisch erprobten Heilwirkung zahlreicher Medikamente, ohne der Frage
nachzugehen, woher diese Wirkung im einzelnen riithrt. Bei einigen seiner
Arzneien — soweit uns Nachrichten dariiber erhalten sind — merkt man, daf}
Herophilos in Agypten gewirkt hat, so wenn er (s. AET. Amin. CMG VIII 2,
p- 303, 4-7, Olivieri mit wortlichem Fragment) in seiner Schrift Uber die
Augen zur Behandlung von Tagblindheit — wohl eine Verwechslung mit
der sonst hiufig erwihnten Nachtblindheit!* — unter anderem Krokodilkot
als Augensalbe empfiehlt. Ubrigens verordnet er im gleichen Falle auch das
Essen von Ziegenleber auf niichternen Magen, auch dies natiirlich rein
empirisch und ohne Kenntnis des Phinomens «Mangelkrankheiten», ge-
schweige denn des Vitamins A. Aber Herophilos hiitet sich eben auch ver-
niinftigerweise, iiberhaupt nach der Ursache der Wirkung von Leber auf
Nachtblindheit oder nach der Ursache der Nachtblindheit selbst zu for-
schen. Der spétantike Augenarzt, der das Rezept des Herophilos mitteilt
(wahrscheinlich DEMOSTHENES aus dem 1. Jh.n. Chr., aus dem Aectios auch
die benachbarten Stiicke exzerpierte) und der, als sogenannter Pneumatiker,
von sich aus eine pneumatisch-humorale Atiologie dazugegeben hat, zeigt
nur, wie spekulativ ein solcher Versuch ausfallen mufite und was fiir Unsinn
dabei herauskam. '

Solche empirisch gewonnenen Mittel und ihre Anwendung scheint Herophi-
los in grofler Zahlin seiner zwei Biicher umfassenden Gepamevring moayuareio
(vgl. GossEN, RE VIII, 1 [1912] 1108/9) beschrieben zu haben. Dabei ist
unser Arzt aber keineswegs, etwa in Kompensierung seiner theoretisch-
dtiologischen Skepsis, ein um so rigoroserer Therapeut gewesen, der um jeden
Preis fur alle Erkrankungen eine Therapie hiitte finden miissen. Im Gegen-
teil: Es wird ausdriicklich und mit leicht tadelnder Betonung iiberliefert
(z.B. bei CAEL. AUREL. acut. morb. I11,215, oder chron. morb. I1,49), dal3
Herophilos bei manchen Krankheiten iiber deren Therapie geschwiegen
habe. Ohne nun andererseits hieraus auf Ansétze auch fiir eine gewisse
therapeutische Skepsis bei Herophilos schlieen zu wollen, diirfen wir wohl
einfach sagen, daf} dieser als Empiriker und verniinftiger Realist da iiber die

14 Zur Nachtblindheit in der Antike und zu deren Behandlung mit Leber sowie zu gewissen
Unklarheiten des antiken Begriffs « Nyktalopie» vgl. N. MANT, Gesnerus 10 (1953) 53-8
(Herophilos wird von Mani nicht erwihnt).

9



Therapie geschwiegen hat, wo ihm eine solche zwecklos schien oder wo ihm
kein wirksames Mittel bekannt war15.

Hier wollen wir innehalten und das bisher Erérterte zusammenfassen:
Es hatte sich gezeigt, daB wortlich iiberlieferte methodische Grundsitze des
Arztes Herophilos, die seine #tiologische Skepsis und seine Hinwendung zur
rein deskriptiven Tatsachenforschung kennzeichnen, sich mit Grundsitzen
der gleichzeitigen skeptischen Philosophie aufs engste beriithren. Damit
konnte Herophilos in den geistesgeschichtlichen Hintergrund und Umkreis
seiner Zeit hineingestellt werden. Die ersten Jahrzehnte des 3. Jh.s v. Chr.
sind eine Zeit des geistigen Umbruchs gewesen, des Zweifels an bisher ge-
glaubten Dogmen, der Krisen, der Abkehr zu neuen Wegen, vieler und grof3-
artiger neuer Erkenntnisse. Unser Arzt hatte sich auf einen neuen Stand-
punkt gestellt und von den Hippokratikern sowie von Aristoteles abge-
wandt — und nicht nur er: Die Schiiler und Enkelschiiler des Aristoteles
selber gingen bisweilen wesentlich andere Wege als ihr Meister. Einige von
ihnen, so der groBle Physiker StraTON (der dann wieder auf den Arzt
ERrASISTRATOS so stark eingewirkt hat), haben ebenfalls das Prinzip der
Teleologie vollkommen fallenlassen. Die peripatetische Philosophie dieser
Zeit — kaum noch Philosophie, sondern eigentlich reine Naturwissenschaft —
ist charakterisiert durch einen Empirismus, der die Einzelphéinomene iso-
liert erforscht und umfassende spekulative Gesichtspunkte beiseite laBt16,

Dies betrifft den allgemeinen geistesgeschichtlichen Hintergrund, vor
dem unser Arzt gesehen werden mull. Ferner hatten wir im einzelnen ver-
sucht, mit Hilfe von zufillig erhaltenen Nachrichten ein Bild seines beson-
deren érztlichen Standpunktes zu rekonstruieren. Es konnte gezeigt werden,
dafl Herophilos Ansitze &lterer Arzte zu einer Kritik der spekulativen
Ursachenforschung aufgenommen und sozusagen zu einem Programm itio-
logischer Skepsis verarbeitet hat. Herophilos steht dabei an einem Punkt
des Uinhruchs, an einem Punkt, von dem aus die Medizin véllig neue und
fruchtbare Wege einschlagen konnte. Er hat sich selbst nach Kriften be-
miiht, diese Peripetie auch wirklich einzuleiten. Er, der alle Méglichkeiten
wissenschaftlicher Forschung zur Verfiigung hatte, war Skeptiker — aber
kein rigoroser; er war Empiriker im undogmatischen Sinne und ist dabei

15 Ganz unsinnig ist die Bemerkung Gossens (RE, a.0.), die bisweilen fehlenden therapeu-
tischen Angaben bewiesen, dafl «Herophilos nicht der Mann war (oder auch nicht die
Zeit hatte), systematische Literatur zu schreiben»!

18 Piir den nacharistotelischen Peripatos vgl. den ausgezeichneten Uberblick von Fr.
WEeHRLI, Die Schule des Aristoteles, Heft X, Basel 1959, S.95-128 (besonders 96,101, 103).

10



immer ein echter Arzt, praktisch wie theoretisch, geblieben. Denn schlieBlich
und endlich ist ja er es gewesen, der die Anatomie, das Grundfach der theo-
retischen Medizin, durch seine Forschungen auf eine neue Basis gestellt
hat. Wenn Herophilos dtiologischer Skeptiker war, dann aus Notwendigkeit
gegeniiber all den spekulativen Atiologien seiner Vorginger, und weil er
begriff, daf} jetzt und hier zunichst Tatsachenforschung, exakteste Deskrip-
tion getrieben werden mufite und mit Hilfe der Anatomie auch zum ersten-
mal getrieben werden konnte. Er hat zwar gesagt «die Phiinomene miissen
als Prinzipielles beschrieben werden», aber er hat hiochst bezeichnend hin-
zugefiigt «auch wenn sie nicht das Prinzipielle sind». Er erhob die itiolo-
gische Skepsis zum Programm; seinen Nachfolgern blieb es vorbehalten,
daraus den itiologischen Nihilismus und diesen zum System zu machen.

Denn der Standpunkt des Herophilos — um nun abschliefend noch einen
Blick auf die weitere Entwicklung der medizinischen Skepsis zu werfen —
ist einigen nach ihm kommenden Arzten offensichtlich zu zahm gewesen.
Hier zeigt sich beispielhaft, wie sehr immer die Gefahr besteht, dal3 eine
an sich positive und anfeuernd gemeinte Skepsis negativ wirken und bei
Spiteren in rigorosen Nihilismus ausarten kann. Ein Schiiler des Herophilos,
Puininos aus Kos, ist es gewesen, der wohl die Arzteschule der sogenannten
Empiriker gegriindet hat (vgl. DiLLEr, RE XTX, 2 [1938] 2193{.), und
zwar in ausdriicklichem Gegensatz gegen seinen ehemaligen Lehrer. Die
Empiriker haben bald den Sinn jeder #tiologischen Forschung tiberhaupt
geleugnet und damit die gesamte theoretische Medizin, insbesondere die
Anatomie, abgelehnt. Diese Ablehnung begriindeten sie unter anderem
damit, da} die Verhiltnisse am Lebenden von denen an der Leiche véllig
verschieden seien und daher jede SchluBfolgerung aus der Leichenanatomie
sich eriibrige (vgl. CELSUS, proém. zu De medicina) — man erkennt die
Radikalitét dieses Standpunktes in seiner ganzen Fehlerhaftigkeit und darin
eben den diametralen Gegensatz zu Herophilos.

Diese Radikalitit, dieser Hang zum Nihilismus scheint mit fortschreiten-
der Zeit immer ausgeprigter geworden zu sein, und zwar nicht nur im Theo-
retischen, sondern auch in der Praxis; iiberdies gewann seit dem 1. Jh. v. Chr.
die wieder erneuerte skeptische Philosophie des Ainesidem einen besonders
starken EinfluB auf die Medizin. In der Kaiserzeit ist unter den Arzten
offenbar auch eine therapeutische Skepsis fast nihilistischen Ausmafles am
Werke gewesen, die sich wesentlich an dem zwar schon viel frither beobach-
teten, nun aber erst richtig ins Blickfeld geriickten Phinomen der anders-
artigen Reaktionsbereitschaft, Idiosynkrasie genannt (also einem «Vor-

11



laufer» der Allergie), entziindet hat. Hieriiber ist bei anderer Gelegenheit
noch mehr zu sagen; es geniige vorldufig der Hinweis auf ProLEmaros I11,1,
p. 14, 16sqq. ed. BoLL-BoERg, und Soran, CMG, 1V, p. 117, 18sqq. ed.
ILBERG, wo gegen partielle und prinzipielle therapeutische Skepsis polemi-
siert wird, woraus hervorgeht, wie verbreitet damals eine therapeutische
Resignation gewesen sein muf}. Der grofle Arzt GALEN selber bekennt in
seiner autobiographischen Schrift Uber die eigenen Biicher (vgl. dazu
G. MiscH, Gesch. Autobiogr. I, 13 [1949] 344—6 mit Belegen), er wire dieser
durch die skeptische Philosophie geforderten medizinischen Skepsis ret-
tungslos verfallen gewesen, wenn er sich nicht als Mediziner an die exakten
Methoden und Erfolge, d.h. an die Sicherheit der Mathematik gehalten
hitte. Wir fiigen hinzu, dall Galen bei seinem groBartigen Versuch einer
Zusammenfassung der Medizin notwendigerweise auf das spekulative patho-
physiologische System der Hippokratiker und des Aristoteles hat zuriick-
greifen miissen, da ihm eben keine andere, die Fehler der vorhandenen iiber-
windende medizinische Gesamttheorie zur Verfiigung stand. So hat also
nicht die positive, stimulierende, zukunftstrichtige Skepsis des Herophilos,
sondern das traditionsgebundene und fehlerhafte, dafiir aber so imponierend
geschlossene medizinische System des Galen rund finfzehnhundert Jahre
lang iiber die autorititsgliubige Naturwissenschaft geherrscht.

Das galenische System begann dann endgiiltig seit der Renaissance, seit
VEsaLs offenem Kampf gegen Galens Anatomie zu zerbrickeln. Dieser
Auflssungsprozefl hat sich nahezu drei Jahrhunderte hingezogen und ist
von schweren allgemeinen Krisen der Medizin begleitet gewesen. Dal} bei
diesen Krisen immer wieder das gleiche Problem aktuell wurde, vor dem
schon Herophilos gestanden hatte, und daBl im Streit fiir und wider die
atiologisch-theoretische Forschung immer wieder die gleichen Argumente
zur Sprache kamen, mochte ich noch ganz kurz an drei Beispielen zeigen:
HarvEYs Entdeckung des groflen Kreislaufs ist im 17.Jh. ein weiterer
schwerer Schlag gegen Galen gewesen; daran hat sich eine jahrzehntelange
harte Diskussion angeschlossen. Wenn Harvey selbst in seinem wissen-
schaftsgeschichtlich hochbedeutenden zweiten Brief an R1oLAN jun. (vgl.
Bibl. Anatem. ed. LE CLERc-MANGET, Bd. II, Genf 1685, S. 73) den Argu-
menten seiner Gegner, man koénne keine Ursache und keinen Sinn dieses
Kreislaufs aufzeigen, entgegnet: «Bevor man untersucht, aus welchem
Grunde und zu welchem Zweck der Kreislauf geschieht, muf3 man klarstel-
len, daf} es ihn gibt», so erinnern wir uns dabei sofort an das Wort des
Herophilos von den Phinomenen, die man als «prota» beschreiben miisse,

12



und an den seit damals aufgerissenen Zwiespalt zwischen itiologischer
Theorie und reiner Deskription. — In der zweiten Hilfte des 18.Jh.s ent-
brennt aufs neue und noch viel grundsitzlicher der Kampf um die « Gewil3-
heit der Heilkunde»; die perfekten Nosologien und Klassifikationssysteme
fir simtliche Krankheiten, die man damals rasch und optimistisch aufge-
stellt hatte, zerstoben ebenso rasch wieder unter der Kritik einer bis zur
villigen Resignation reichenden Skepsis. Praktische Arzte, reine Empiriker
auf der einen Seite und auf der anderen philosophisch gebildete theoretische
Mediziner teilen sich in eine Diskussion, in der es wesentlich um die Frage
geht, ob man eine Krankheit nur bei Kenntnis ihrer verborgenen Ursachen
heilen kénne oder ob solche Ursachenforschung nicht véllig belanglos fir
die Medizin sei — die gleichen Probleme und die gleichen Argumente wie bei
antiken Medizinern, diesmal sogar mit ausdriicklichem Riickverweis auf
diese. Hier ist vor allem der franzosische Arzt und Philosoph CaBaN1s und
seine Schrift Du degré de certitude de la médecine zu nennen'?. — Und schlief3-
lich kommt in der ersten Hilfte des 19.Jh. die Krise der Therapie bei den
franzdsischen Klinikern und ihren amerikanischen Schiilern, eine itiologi-
sche und therapeutische Skepsis, die noch nicht — wie wenige Jahrzehnte
spater in Wien — zum therapeutischen Nihilismus ausgeartet war. Zwei
Prinzipien vor allem bekennt der amerikanische Arzt OLIVER WENDELL
Hormes in Paris gelernt zu haben, ndmlich “not to take authority” — wir
kénnten auch “theory” dafiir einsetzen —, “when I can have facts” und
“not to guess when I can know” 8. Das ist wieder nichts anderes als, auf
einer noch weiter fortgeschrittenen Stufe, der alte Rangstreit zwischen
spekulativer Atiologie und empirischer Tatsachenforschung — und wieder
liegt die Parallele zur Antike offen zutage. — Der Medizingeschichtsschre:-
bung darf es nicht nur darum gehen, Unterschiede in der historischen Ent-
wicklung, neue Entdeckungen, Fortschritte aufzuzeigen; sie hat ebenso auch
die Aufgabe, auf die Konstanz bestimmter Situationen und die immer wie-
derkehrenden gleichen Reaktionen darauf aufmerksam zu machen. Dies
kann, wie wir meinen, auch fiir die Erhellung mancher gegenwirtigen Pro-
blematik nicht ganz unniitz sein. In diesem Sinne darf, so hoffe ich gezeigt
zu haben, der grofle Arzt Herophilos in einer (noch zu schreibenden) Ge-
schichte der medizinischen Skepsis einen Ehrenplatz beanspruchen.

17 Hierfiir ist als grundlegend der ausgezeichnete Aufsatz von E. Lesky, Cabanis und die
Gewillheit der Heilkunde, Gesnerus 11 (1954) 152-82 heranzuziehen.

18 Vgl. W. ARTELT, Louis’ amerikanische Schiiler und die Krise der Therapie, Sudhoffs
Arch. 42 (1958) 291-301.

13



	Herophilos und der Beginn der medizinischen Skepsis

