
Zeitschrift: Gesnerus : Swiss Journal of the history of medicine and sciences

Herausgeber: Swiss Society of the History of Medicine and Sciences

Band: 20 (1963)

Heft: 1-2

Artikel: Das Homunculus-Motiv bei Paracelsus und Goethe

Autor: Kerner, Dieter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-520477

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-520477
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Homunculus-Motiv bei Paracelsus und Goethe

Von Dieter Kerner

«... daß der Homunculus von derselben
Hand geschaffen sei wie wir ...»
L. Sterne, Tristram Shandy

Die Legende von der Erschaffung eines künstlichen Menschen gründet sich
nicht allein auf das Gedankengut des Mittelalters und der Frühromantik,
sondern basiert auf einer jahrtausendealten religionsgeschichtlichen Tradition.

Während nämlich die Genesis nur die Verleihung der Seele, des Lebensodems

(1. Mos. 2, 7) durch Gott an den aus Erde erschaffenen Adam kennt,
fehlen in der frühen jüdischen Uberlieferung nicht Äußerungen über einen
tellurischen Erdgeist, der dem ersten Menschen zusätzlich innegewohnt
haben soll. Diesen zu wecken und kraft magischer Evokation zu einer
untergeordneten Seinsform zu beleben, war Gegenstand zahlreicher kabbalistischer

Praktiken, zumal eine Bibelstelle wie «Die Erde bringe lebendige
Wesen hervor» (1. Mos. 1, 24) als indirekte Bestätigung für die Möglichkeit
einer geistigen Emanation aus grobstofflichem Material ohne «ein von oben

eingeblasenes Pneuma» aufgefaßt werden konnte. Folglich wird Adam
stellenweise in einem gewissen Stadium seiner Entstehung aus dem
Rohzustand als Golen bezeichnet; diese Vorstellung ist um so einleuchtender,
da er ja von Erde genommen ist und einst in diesen Urzustand zurückkehrt.

«Golem» stellt ein hebräisches Wort dar, das in der Bibel nur an einer
Stelle, und zwar im Psalm 139,16, vorkommt:

«Gesehen haben Deine Augen meine ungeformten Glieder», wobei dem
Worte Golem unmißverständlich das Prädikat des Ungestalteten, Formlosen

eigen ist, was auch durch den übrigen Sinn dieser Psalmworte klar
wird: «... Obgleich ich im Verborgenen geschaffen ward, gewirkt in
Erdentiefen.» Den von dem Anhauch Gottes noch nicht betroffenen Adam hat
man in dieser Version als Golem bezeichnet, ehe die Seele in ihn geworfen
war und bevor er sprach, befand er sich auf einer niederen Stufe. Die
Nachbildung eines solchen Wesens zu versuchen, das sich im Vergleich zum Su-

22



perlativ des fertigen Menschen nur wie ein Komparativ in der Rangordnung
belebter Individuen ausnahm und für dessen Existenz nicht Gott, sondern

in eigenmächtiger Selbstüberheblichkeit der Mensch die letzte Verantwortung

zu übernehmen bereit war — die Nachbildung einer solchen Figur hat
bereits im Altertum nicht wenige Denker beschäftigt. Daß mithin der
Gerechte und Schriftkundige, wenn er nur die 72 Buchstaben des

Gottesnamens (21) gemäß den Anweisungen des kabbalistischen Buches Jezira (7)

richtig kombinierte, kraft seines Glaubens Berge versetzen und ein künstlich
Gebilde zu produzieren imstande schien, liegt auf der Hand. Und warum
sollte dann einem Sterblichen solcherlei nicht möglich sein? Heißt es doch
bei Jesaja (59, 2): «Denn eure Sünden machen eine Scheidung zwischen
euch und eurem Gott.» — Eine treffende Schilderung dieser ganzen Prozedur
lieferte Jakob Grimm (20) in der romantischen Zeitung für Einsiedler aus
dem Jahre 1808:

«Die polnischen Juden machen nach gewissen gesprochenen Gebeten und gehaltenen
Fasttagen die Gestalt eines Menschen aus Ton oder Leimen, und wenn sie den wundertätigen

Gottesnamen darüber sprechen, so muß er lebendig werden. Reden kann er zwar
nicht, versteht aber ziemlich, was man spricht oder befiehlt. Sie heißen ihn Golem und
brauchen ihn zu einem Aufwärter, allerlei Hausarbeit zu verrichten. Allein er darf nimmer
aus dem Hause gehen. An seiner Stirn steht geschrieben emeth (Wahrheit), er nimmt aber

täglich zu und wird leicht größer und stärker als alle Hausgenossen, so klein er anfangs
gewesen ist. Daher sie aus Furcht vor ihm den ersten Buchstaben auslöschen, so daß nichts
bleibt als meth (er ist tot), worauf er zusammenfällt und wieder in Ton aufgelöst wird.
Einem ist sein Golem aber einmal so hoch geworden und hat ihn aus Sorglosigkeit immer
wachsen lassen, daß er ihm nicht mehr an die Stirn hat reichen können. Da hat er aus der

großen Angst den Knecht geheißen, ihm die Stiefel auszuziehen, in der Meinung, daß er ihm
beim Bücken an die Stirn reichen könne. Dies ist auch geschehen und der erste Buchstabe

glücklich ausgetan worden, allein die ganze Leimlast fiel auf den Juden und erdrückte ihn.»

Obige Quelle, die man leicht als eine dichterische Erfindung ansehen

könnte, stützt sich letzten Endes auf einen alten talmudischen (1) Bericht:
«Rabha nämlich schuf einen Menschen (Mann) und schickte ihn zu Rabbi
Zera. Der sprach mit ihm, und er gab keine Antwort. Da sagte er: ,Du
stammst wohl von den Magiern; kehre zu deinem Staub zurück!'» In
erweiterter Form hat dieser Traktat später Eingang in das kabbalistische
Buch Bahir (6) gefunden, was seine Bedeutung noch unterstreicht. Rabha
vermochte zwar einen Mann zu schaffen, der bis zu Rabbi Zera gehen konnte,
die Sprache aber konnte er ihm nicht verleihen, und an dem stummen
Wesen erkannte Rabbi Zera die Natur seines Gegenübers. Der Golem tritt
dann später als Bezeichnung der durch das magische Vermögen des Men-

23



sehen erschaffenen menschenähnlichen Gestalt vom Ende des ^.Jahrhun¬
derts an mehrfach in den Texten auf, und wenn Goethe die Rolle des

Homunculus von einem Bauchredner (zu Eckermann, 20. Dezember 1829)

interpretiert wissen wollte, so spielten die alten Gedankengänge von der

Stimmlosigkeit des künstlichen Menschen sicher eine wesentliche Rolle.
Allerdings hat im Laufe der Zeit die Qualität der Golem-Vorstellung einen
nicht unerheblichen Wandel erfahren. Nach dem Sohar und anderen
kabbalistischen Werken wurde nämlich die Schaffung des künstlichen Menschen
immer mehr von einer erlaubten Tat des Frommen und Gottesfürchtigen
in einen Akt Schwarzer Magie transferiert — Magie erscheint nun als ein

erst im Fall Adams sich eröffnendes Verfahren zur Erkenntnis des «eritis
sicut deus scientes bonum et malum», wovon sich wiederum die Verfallenheit

des Menschen an den Tod herleitet. Die Blätter vom Baume der
Erkenntnis, mit denen Adam seine Blöße verhüllt, werden zum zentralen
Symbol des eigentlichen magischen Wissens (20). Die Golem-Genese, einst
das Schöpfungsergebnis kindlich-naiver Glaubenskraft mit spielerischem
Unterton, erhielt jetzt eine Wendung zum Prometheisch-Luziferischen hin.
Sie wurde zum Zeichen des Eingeweihten, des Initiierten, wobei jedoch
nicht zu vergessen ist, daß auch dieser künstliche Golem jederzeit durch
die Wegnahme der belebenden Buchstabenkombination an der Stirn wieder
zu Staub zerfällt.

Im 12. Jahrhundert erreichte dann die Flut der «Rezepte» über die
Details der Golem-Schöpfung auf «mystischer Erfahrung» ihren Höhepunkt.
Aber in keiner Quelle tritt bis dahin ein auf solche Weise erschaffener Golem
ins wirkliche Leben ein, er übernimmt auch nirgendwo eine Funktion. Die
formellste und älteste Vorschrift findet sich bei Eleasar aus Worms
(1160—1230) am Ende seines Jezira-Kommentars mit den dazugehörigen
Tafeln der Kombinationen des Alphabets. Das Wesentliche der Anweisung
besteht darin, daß die sich zum Golem-Ritual verbindenden zwei oder drei
Adepten unbearbeitete Bergerde nehmen, die sie in fließendem Wasser
kneten und daraus die Figur formen. Über dieselbe sollen sie dann die aus
den «Pforten» des Buches Jezira sich ergebenden Kombinationen des

Alphabets sprechen - und über jedes Körperglied denjenigen Konsonanten,
der ihm im Buch Jezira zugeordnet ist -, welche bei ihm die immerhin
stattliche Anzahl von 221 Variationen erreichen. Eine Umkehrung dieser

Ordnungen begleitet die Rückverwandlung des zum Leben erwachten
Golems in Staub. Andere Schöpfungsvorschriften, die zum Teil einen magischen

Kreis als obligat ansehen, tragen sogar ekstatischen Charakter, oft

24



wird der dann unvermeidliche Mißerfolg aller dieser Praktiken der
Unzulänglichkeit der schriftlich überlieferten Gebrauchsanweisung zur Last
gelegt. Dabei war der Akt als solcher, begleitet von einer besonderen
Atemtechnik und entsprechenden Kopf- oder Gliederbewegungen, nicht
ungefährlich. Irrtümer konnten sich gegen den Schöpfer selbst richten und diesen
wie einen Golem vernichten, obwohl der eigentliche Golem, da ohne Sprache,
auch ohne Seele gedacht war (20). Zu Anfang des 14. Jahrhunderts tauchten
dann Golem-Rezepte auf, die bei der Herstellung ein Gefäß mit einbezogen

- die Überleitung zum paracelsischen «Kolben» und zur «Phiole» bei
Goethe schien hergesteht, entsprechend dem Goethe-Wort:

«Natürlichem genügt das Weltall kaum;
Was künstlich ist, verlangt geschloßnen Raum.»

Die «Chymische Anthropogenesis» bei Paracelsus wird am ausführlichsten

im 1. Buch der neun Teile De Natura rerum beschrieben:

«Nun ist aber auch die generation der homunculi in keinen weg zu vergessen, dan etwas
ist daran, wiewol solches bisher in großer heimlikeit und gar verborgen ist gehalten worden
und nit ein kleiner zweifei und frag under etlichen der alten philosophis gewesen, ob auch
der natur und kunst möglich sei, das ein mensch außerthalben weiblichen leibs und einer
natürlichen muter möge geboren werden? darauf gib ich die antwort, das es der kunst
spagirica und der natur in keinem weg zuwider, sonder gar wol möglich sei. wie aber solches

Zugang und geschehen möge, ist nun sein proceß also, nemlich das der sperma eines mans
in verschloßnen Cucurbiten (Kolben) per se mit der höchsten putrefaction, ventre equino
(gärender Pferdemist) putreficirt werde auf 40 tag oder so lang bis er lebendig werde und
sich beweg und rege, welches leiehtlich zu sehen ist. nach solcher zeit wird es etlicher maßen
einem menschen gleich sehen, doch durchsichtig on ein corpus, so er nun nach disem teglich
mit dem arcano sanguinis humani gar weislich gespeiset und erneret wird bis auf 40 wochen
und in steter gleicher werme ventris equini erhalten, wird ein recht lebendig menschlich
kint daraus mit allen glitmaßen wie ein ander kint, das von einem weib geboren wird, doch
vi] kleiner, dasselbig wir ein homunculum nennen und sol hernach nit anders als ein anders
kint mit großem Heiß und sorg auferzogen werden, bis es zu seinen tagen und verstant
kompt. das ist nun der aller höchsten und größesten heimlikeiten eine, die got den tötlichen
und sündigen menschen hat wissen lassen, dan es ist ein mirakel und magnale dei und ein
geheimnis über alle geheimnus ...» (13)

Ob der Verfasser, wie Sudhoff sogar im Vorwort zum 11. Band seiner

Paracelsus-Gesamtausgabe glaubte, eine solche Homunculus-Konzeption
nur als larvierten Ulk an den Leser brachte, kann man kaum annehmen
unter Berücksichtigung der Tatsache, daß Paracelsus dieses Problem mehrfach

in seinem Gesamtwerk angeschnitten und mit hohem Ernst kommentiert

hat. Auch die Zahl 40, womit er sonst gerne jenen Wochenabschnitt

25



bezeichnet, den das Kind zur Reifung im Mutterleib benötigt, ist ein typisch
paracelsischer Terminus technicus. In der Schrift Von dem Honig (11)
streift Paracelsus dasselbe Thema mit den Worten «gleich wie in einem
roßmist digerirt wird homunculus», in den Deutschen Originalfragmenten
zu den fünf Büchern «.De vita longa» (12) spricht er wieder vom «homunculus

dan generatio homunculi ist durch große digestion im ventre equino
gemacht, und sieht dem gleich, von dem es komt, im fleisch und blut der

merern und wenigem glidern ...» — eigentlich eine Wiederholung seiner an
anderer Stelle erfolgten Beschreibung des synthetischen Menschleins, das

er im Liber Azoth (14) durch Schwarzweißmalerei im Sinne von Gut und
Böse noch mit den Prädikaten «aquastrisch» und «cagastrisch» belegt.
Endlich wird im wohl pseudoparacelsischen Traktat De Pestilitate (15) das

gewonnene Erfahrungsgut vom banalen Hexenzauber überwuchert, es

erscheint sogar ein homunculus cereus, ein Abbild aus Wachs, das man
beliebig modellieren kann, um durch einen «vergifteten Spiegel» dann allen
bösen Wünschen, womit man den persönlichen Widersacher bedenkt,
magischen Nachdruck zu verleihen, so daß der homunculus cereus quasi als

Doppelgänger des Behexten wirkt. Dennoch hat Paracelsus sicher an die
Wirksamkeit derartiger künstlicher Gebilde geglaubt, schreibt er doch im
12. Kapitel seines Liber de Imaginibus (16) davon, «wie und in was gestalt
die homunculi und bilder gemacht und zugericht werden, in denen eine

heimliche menschheit spiritualischer weise verborgen ligt. und darumb
werden dise bilder homunculi genant, das sie sollen alle gestalt und glitmaß
haben wie ein mensch, iedoch nicht als groß als ein mensch, sonder als klein
mans machen kan.» Der Hohenheimer liefert dann ein eingehendes
Modulationsverfahren aus Erde, Wachs und Metall mit, ansonsten müssen «dise
homunculi und bilder gemacht werden nach dem inneren wesen des

menschen, die selbigen influenzen müssen aus dem innern wesen gen in das

eußer wesen, das ist aus dem menschen in ein homunculum.»
Wer dies liest, könnte zu der Vorstellung gelangen, Paracelsus habe die

Konstruktion des Homunculus lediglich im talismanischen Sinn verstanden
nach der Regel «wilt du dein feint binden, so bint sein bilt», aber der
Homunculus ist für ihn mehr als nur wachsgewordene Gemme, er ist ein
individuum per se. Das erweist mit letzter Deutlichkeit die «Philosophia
magna», worin er diesem Problem ein besonderes Kapitel, Liber de homun-
culis (17), gewidmet hat. Daß dies im Zenit seines Schaffens geschah, wirft
ein bezeichnendes Licht auf die Intensität des inneren Anliegens. Leider ist
der Traktat unvollständig, an vielen Stellen bricht die Handschrift jäh ab,

26



und es klaffen erhebliche Lücken. Soviel wird aber immerhin zur Genüge
deutlich, daß Paracelsus eine scharfe Trennung zwischen Beseeltem und
Unbeseeltem, zwischen den Menschen einerseits und den Homunculis oder
Monstris andrerseits durchführt: «das ungeselt aber ist nichts», wie eine

taube Nuß, «dan der mensch sol ein menschen geberen und nicht ein vich.»
Weit holt der Verfasser aus, um dem Leser im einzelnen seine affektgeladenen

Gedanken verständlich zu machen, um die Herkunft dieser

«Mißgewächse» zu erklären, für die er in erster Linie jede Art widernatürlicher
Sexualität, das «satanische Wesen» verantwortlich macht, «denn das wissen

aber, was nicht in der matrix (Gebärmutter) empfangen ist durch die
natürlichen werken, das ist alles zum monstro und mißgewechs geneigt
ist aber kein samen mer, sonder ein materia homunculi.» In diese

Erwägungen spielen sicherlich auch kabbalistische Gedanken mit herein, wonach
die Entstehung von Dämonen durch Onanie erfolgt (20). «aber weiter so

wissen auch von dem spermate der tieren, das sie oftmals sodomiren, die

selbigen an mannen stat gebrauchen, daraus dan sonderlich monstra
geboren werden, die da in der form und gestalt gleich sehen den selbigen
tieren.» Solche Monstra «aus sodomitischer Ordnung» sind weder Mensch
noch Tier, «sonder in alle weg ein mißgewechs, das erschrecklich ist
anzusehen.» Selbst im Magen können sie sich unter entsprechenden
Bedingungen nach seiner Vorstellung entwickeln. «... dadurch sie wol mögen
versten, So solch ding nicht nach der natur geschehen und ir Ordnung, das

ist nichts dan sodomiten arbeit, aus welchen solche ungebürlich ding wachsen

und entspringen, und in so vil weg und form gebraucht, das die monstra
und homunculi nicht all mögen beschriben werden, sonder nach der kürzi
erzelet und fürgehalten, solch laster zu vermeiden und die zu erkennen, so

damit umbgehent, auch was jungfrauschaft sei, was frau sei, und was die

nit seient, das ist, was sodomiten seind ...» Freilich faßt Paracelsus diesen

letzteren Wortbegriff nicht so eng, wie wir es heute gewohnt sind, so wird
für ihn auch aus der «Sodomie» zwischen Esel und Boß das Maultier, aus
der Kreuzung von Hahn und Kröte der schon bei Jesaja (59, 5) erwähnte
Basilisk, die Meerjungfrau ist das Produkt von Frau und Fisch (18). Eines
aber haben diese heterogen entstandenen, aus Fehlbefruchtung erwachsenen
«sodomitischen Monstra» miteinander gemein: sie sind seelenlos, «on sei»!

Der von Paracelsus im 1. Buch De Natura rerum (13) vorgetragene
Gedanke «Es ist auch zu wissen, das also menschen mögen geboren werden
one natürliche veter und mütter» ist bis in das Gesamtwerk Goethes zu
verfolgen, der laut eigener Angabe (Dichtung und Wahrheit, Buch 8) die

27



paracelsischen Schriften selbst studierte. Um so faszinierender mußte auf
den Olympier Goethe das damals verfemte Wissen des reisenden Arztes

gewirkt haben, stand doch über ihn in dem Buch von Johann Georg
Zimmermann Von der Erfahrung der Arsneykunst (23) geschrieben: «Paracelsus

erfrechte sich vollends zu lügen, er könne vermittelst der Chemie ein
wahrhaft lebendes Kind hervorbringen.» Goethes «Mensch aus der

Retorte», der Homunculus (Faust, II, Akt 2), durchläuft den analogen
Entwicklungsgang wie bei Paracelsus (5), er leuchtet, ja schwebt sogar und
wird bezeichnenderweise gleich durch die Deutung eines typisch phallischen
Traumes (Leda und der Schwan) mit seinen geistigen Vätern Faust und

Mephisto in Zusammenhang gebracht. Ansonsten ist der Menschenstoff wie
üblich «gemischt» und «komponiert», im Kolben «verlutiert» (d.h.
eingeschlossen; was sich übrigens wieder vom Worte «Lehm», der Ursubstanz

jeder schöpferischen Materialisation, herleitet!), kohobiert (doppelt destilliert;

synonym für «Putrefaction» mittels feuchter Wärme), organisiert
und kristallisiert. Selbst im paracelsischen Sinne «durchsichtig» erscheint
dieser Homunculus «im Glas», der Prosaentwurf vom 17. Dezember 1826

sah außerdem die Zersprengung des hellen Kolbens durch den kleinen
«Geist in der Flasche» vor (5), auf Grund anderer Erwägungen sollte er als

Kalendermännlein (4) in Aktion treten unter Bezugnahme auf besondere

historische Ereignisse seit der Erschaffung Adams.

Wichtig ist der Umstand, daß Goethes Homunculus a priori in die Reihe
der höheren Geister aufgenommen erscheint und zu Mephisto in einem
Vetternverhältnis steht. Goethe hat dann gegenüber Eckermann (3) am 16.

Dezember 1829 auch keinen Zweifel an der dämonischen Wesensart dieses

künstlichen Menschen aufkommen lassen. Erst dadurch wird der Homunculus

ja auch in die Lage versetzt, während der Klassischen Walpurgisnacht

die Verbindung zu den Gefilden Griechenlands herzustellen, bevor
er zuletzt selbst den Elementen zum Opfer fällt.

Im Plan vom 9. November 1826 notierte Goethe: «Wagners Laboratorium.

Er sucht ein chemisch Menschlein hervorzubringen» (5). Wie
zufällig hatte hier der Dichter, wenn auch auf andere Weise, die Begegnung
des vergänglichen Individuums mit dem Numinosen wiederholt - das

Gespräch des Dr. Faustus mit dem Erdgeist im I.Teil der Tragödie war letztlich

nur eine Umkehrung dieser Szene, und jedesmal kam der Adept Wagner
ins Bild — als der Erdgeist verglühte und «sein» Homunculus erglühte! Daß
sich das Divine immer wieder als strahlende Energie kundgibt — nie ist dies

vorher, mit Ausnahme der Bibel, derart deutlich zum Ausdruck gebracht

28



worden, nicht einmal bei Paracelsus. Dafür aber hatte der Hobenbeimer
alle nur denkbaren Entwicklungsmöglichkeiten für solcherlei Kunstprodukte

offen gelassen, «dan aus disen homunculis, so sie zu menlicbem alter
komen, werden risen, zwerglen und ander dergleichen große wunderleut...
darumb das sie mit iren kreften und taten nit menschen sondern sich
geistern vergleichen» (13). Aber es kann ihnen ergehen wie den Monstris und
wie dem Goetheschen Homunculus: Ihnen ist ein früher Tod fast sicher,
«und ie wunderbarer und schröklicher die seind, ie schneller und ehe der tot
auf sie folget» (13).

Überprüft man das, was Paracelsus zu diesem Thema gesagt hat, und
vergleicht man es mit der Deutung eines Goethe, so ergeben sich doch einige
neue Gesichtspunkte insofern, als entgegen der alten jüdischen Vorstellung
jetzt nicht mehr die Elemente Wasser und Erde als eigentliche Urstoffe
anzusprechen sind, auch ist die Zeitangabe von 40 Tagen, die zwischen der

Einschließung des Spermas in die Retorte und der Bildung des Homunculus
vergehen, neu. Weiter fällt auf, daß bei Paracelsus mit den «Homunculis»
sogar die golemähnlichen Figuren aus Wachs, Lehm oder Pech gemeint
sind, die beim Schadenzauber der Schwarzen Magie benutzt werden (20).
Schließlich reift im 17. Jahrhundert — ganz entgegen der vorherigen Tradition

— der Homunculus zum dämonischen Diener des Menschen heran, und
indem er sich immer mehr verselbständigt, wird er zum «fabelhaften
Wesen» der Literatur, auf welches die Dichter der Romantik (Wieland,
Sterne, Lichtenberg, Rousseau, Arnim, Hoffmann) mit Vorliebe zu-
rückgriffen. Im «Zauberlehrling» Goethes findet außerdem eine Wendung
des Homunculus-Bildes hin zum Gefährlichen, Bösartigen, statt, welche
auch für die hebräische Literatur des 18. Jahrhunderts richtungweisend
werden sollte. Jetzt verfügt der Golem plötzlich über ungeheure Kräfte,
wächst über alles Maß, zerstört gar die Welt und richtet großes Unglück an.
Das Unheimliche, von dem die alten Golem-Vorstellungen überhaupt nichts
zu wissen schienen, begleitet nun die Gestalt (20). Parallel mit der
fortschreitenden Entwicklung der Technik projizierte das menschliche
Unterbewußtsein alle destruktiven Kräfte des Maschinenzeitalters in die Golem-

Figur, welche sich dadurch zum merkwürdigen Zwillingswesen des
Massenmenschen von heute, zum Roboter, wandelte.

Wie sehr die Gestalt des Homunculus ins Visionär-Schreckhafte
verkehrt wird, unterstreicht die Sage vom «Hohen Rabbi Low» aus Prag
(etwa 1520—1609), in ihrer weitverbreiteten Lesart aus dem Anfang des

19. Jahrhunderts (20) stammend:

29



Hiernach soll Rabbi Low einen Golem gemacht haben, der zwar die ganze Woche über
seinem Herrn bei verschiedenen Arbeiten diente; weil aber alle Kreaturen am Sabbath
ruhen, habe der Rabbi vor Eingang des Sabbath den Golem jedesmal durch Wegnahme des
belebenden Gottesnamens an der Stirn wieder zu Lehm verwandelt. Einmal jedoch vergaß
der Rabbi, den Schern zu entfernen. Die Gemeinde war schon am Freitagabend zum Gottesdienst

in der Synagoge versammelt, als der Golem mit ungeheurer Kraft zu toben begann,
an den Häusern rüttelte und alles zu vernichten drohte. Rabbi Low wurde herbeigerufen;
die Abenddämmerung war noch nicht vorüber, und der Sabbath hatte noch nicht eigentlich
begonnen*. Da stürzte er sich dem rasenden Golem entgegen und entriß ihm den Schern,
und der Golem zerfiel in Erde. Der Rabbi aber habe den Golem nicht wieder zum Leben
erweckt und seine Reste auf dem Dachboden der uralten Synagoge begraben, wo sie jetzt
noch liegen. Aber einer der bedeutendsten Nachfolger des Rabbi Low, Rabbi Ezechiel
Landau, der einmal nach vielem Fasten heraufgestiegen sei, um die Reste des Golem zu
sehen, habe für alle künftigen Geschlechter verboten, daß ein Sterblicher noch einmal diesen
Versuch unternehme, in jene Dachkammer hinaufzusteigen (nach 20).

Obige Erzählung, durch viele Varianten im späteren 19. Jahrhundert
umgestaltet, trotz der belletristischen Verarbeitung jedoch fest mit dem Golem-
Stoff verflochten, wirkt noch bis in den Roman von Gustav Meyrink,
betitelt Der Golem, fort, welcher im Jahre 1916 gedruckt wurde (9). Nach
dieser Interpretation ist der Golem eine ahasverische Erscheinung, die alle

dreiunddreißig Jahre am Fenster eines Zimmers ohne Zugang im Prager
Getto erscheint und ein seltsam unerlöstes Schattendasein führt. Daß ein
solches Buch ausgerechnet in einer Zeit auf den Markt kam, in der sich die
entfesselten Kräfte der Technik wie ein Golem w\der ihren eigenen Schöpfer,
den Menschen, kehrten, ist bezeichnend. Auch der deutsche Film unter der
künstlerischen Leitung von Paul Wegener nahm sich des Themas (1915
und 1920) an. Psychologisch ähnlich gelagert, nur kitschiger, wirkte der
etwa gleichzeitig entstandene sechsteilige Reißer Homunculus, dessen

Publikumserfolg außerordentlich war. Dabei verdient hervorgehoben zu
werden, daß die kulturgeschichtlich keineswegs immer firmen Regisseure
insofern ins Schwarze trafen, als sie den Homunculus im Sinne der zum
Eigenbewußtsein gelangten Golem-Figur interpretierten. Schaudernd wendet

sich die Umgebung von ihm ab: «Aber das ist ja Homunculus, der
Mensch ohne Seele, ein Handlanger des Teufels — ein Ungeheuer!» (8). Zum
rachsüchtigen Diktator geworden, entfesselt er sogar die globale
Auseinandersetzung. Ein Blitzstrahl scheint vonnöten, ihn zu zerschmettern. Homunculus

wie der Golem finden, vernichtungswürdig geworden, ihr gewaltsames

* Nach jüdischer Zeitrechnung beginnt der neue Tag stets schon abends gegen 18.00 Uhr
nach dem Wort der Schrift «Da ward aus Abend und Morgen der erste Tag» (1. Mos. 1,5).

30



Ende, das mit der Unnatur ihrer Entstehung übereinstimmt (8). Daß es

sich dabei eigentlich bloß um eine Neuauflage des immer gleichbleibenden
Homunculus-Stoffes handelte, wie sie auch Jacques Offenbach in seiner

Oper Hoffmanns Erzählungen (1880) in den Gestalten des Monstrums Kleinzack

und der Automatenpuppe Olympia auf die Bühne brachte, sei nur am
Rande erwähnt.

Weder Paracelsus noch Goethe haben also das Homunculus-Motiv
inauguriert, sie stellen vielmehr Abschnitte in einer langen Entwicklungsreihe

dar, die bis in die Gegenwart reicht. Dabei muß betont werden,
daß die Entstehung eines künstlichen Menschengebildes wie auch das

Zustandekommen transzendentaler metaphysischer Erscheinungen immer
mit Lichtphänomenen und magischen Buchstabenkombinationen verbunden

ist. Höheres gibt sich dem Niederen, Geistiges dem Stofflichen stets
durch eine gewisse Transparenz sowie durch das Wort kund, der Unterschied

zwischen der Manifestation des Erdgeistes im ersten Teil der « Faust »-

Dichtung und der Schaffung des Homunculus im zweiten Teil kann nur als

graduell gewertet werden — das Prinzip bleibt stets dasselbe. So wie der
Mensch zwischen Gott und dem Tier steht, bewegt sich der Homunculus
auf dem schmalen Grat, welcher die leblos-amorphe Masse vom beseelten
Individuum trennt. Ein diviner Funke, jedoch mit luziferischer Färbung,
kennzeichnet die Bahn des Homunculus wie der Schweif den Kometen, und
damit ist auch die Erklärung gegeben, weshalb ein solches Monstrum
bereits anlagemäßig dem widernatürlichen Untergang geweiht zu sein scheint.

Daß sich fast alle Generationen mit dem Homunculus-Problem befaßten,
hat sehr plausible Gründe: Hält doch dieses künstliche Doppelgängerwesen
seinem großen Bruder immer den Spiegel vor. So wird es zum Prüfstein für
Menschenmögliches, aber auch zum Symbol prometheischer Yermessenheit.
Weil sich im Zeitalter der Technik mit ihren Massenvernichtungsmitteln
und unzulänglichen Kontrollmöglichkeiten für entfesselte Energien eine

Kollektivangst im Unterbewußtsein des Europäers ausbreitete, gewann die
Gestalt des Golems seit dem Ersten Weltkrieg erneut an Bedeutung. Denn
beide, Mensch und Homunculus, verbindet dadurch, daß sie letztlich von
Erde genommen sind und wieder zu Erde werden, ein gemeinsames Schicksal,

und wenn es auch in Wirklichkeit nie einen Menschen von Menschenhand

gegeben hat, so übertrug das sterbliche Ich alle Sehnsüchte, aber auch
alles Grauen vor dem Ubersinnlichen auf ihn, gemäß dem Wort aus dem
82.Psalm: «Ihr seid Götter und allzumal Kinder des Höchsten, aber ihr
werdet sterben wie Menschen und wie ein Tyrann zugrunde gehen.»

31



Schrifttum

1 Babylonischer Talmud, Band VII/1, Sanhedrin 65 b, Berlin/Wien 1925

2 Bloch Ch. Der Prager Golem, Berlin 1920

3 Eckermann J. P. Gespräche mit Goethe, Leipzig 1955

4 Goethe J.W. v. Sämtliche Werke, Jubiläumsausgabe in 40 Bänden, Stuttgart/Berlin
o. J., Band 14: Faust, zweiter Teil

5 Goethe J.W. v. Faust und Urfaust, Wiesbaden 1948

6 Die Kabbala, Das Buch Bahir, Leipzig 1923

8 Die Kabbala, Das Buch Jezira, Ulm 1962

8 Kracauer S. Von Caligari bis Hitler. Ein Beitrag zur Geschichte des deutschen Films,
Hamburg 1958

9 Meyrink Gustav, Der Golem, o.O. 1916

10 Offenbach J. Hoffmanns Erzählungen, Textbuch, Stuttgart 1955

Paracelsus, Medizinische, naturwissenschaftliche und philosophische Schriften, Bände

I-XIV, herausgegeben von K. Sudhoff, Bände 6-9 München 1922-1925, Bände 1-5
München/Berlin 1928-1933.

11 Paracelsus, Von dem Honig, Band 2, S. 195

12 Paracelsus, Deutsche Originalfragmente zu den fünfBüchern «De vita longa», Band 3,
S. 304

13 Paracelsus, Die 9 Bücher «De Natura rerum» (Liber primus), Band 11, S. 316ff.
14 Paracelsus, Liber Azoth, Band 14, S. 549 ff.
15 Paracelsus, De pestilitate, Band 14, S. 656 ff.
16 Paracelsus, Liber de imaginibus, Band XIII, S. 382

17 Paracelsus, Liber de homunculis, Band 14, S. 325 ff.
18 Paracelsus, Liber de animalibus ex Sodomia natis, Band 14, S. 381 ff.
19 Peuckert W. E. Paracelsische Zauberei, in: Nova Acta Paracelsica, Band 8, S. 71,

Einsiedeln 1957

20 Scholem G. Zur Kabbala und ihrer Symbolik, Zürich 1960

21 Scholem G. Die jüdische Mystik in ihren Hauptströmungen, Zürich 1957

22 Sterne L. Tristram Shandy, Wiesbaden 1946

23 Zimmermann J. G. Von der Erfahrung in der Arzneykunst, Tom. 1., Zürich 1763

Bibelstellen: 1. Mos. 1, 5; 1, 24; 2, 7. Jesaja 59, 2—5. Psalm 82, 6-7; 139, 16

32



Titelkupfer von H. Lips zur 1. Ausgabe von Goethes

Faust. Ein Fragment (Göschen, 1790) nach
einer Radierung Rembbandts. Transzendentale
Phänomene geben sich stets durch Wort (Buchsta¬

benkombinationen), Ton und Licht kund


	Das Homunculus-Motiv bei Paracelsus und Goethe

