
Zeitschrift: Gesnerus : Swiss Journal of the history of medicine and sciences

Herausgeber: Swiss Society of the History of Medicine and Sciences

Band: 19 (1962)

Heft: 3-4

Artikel: Wiener Psychiatrie im Vormärz

Autor: Lesky, Erna

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-520873

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-520873
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wiener Psychiatrie im Vormärz

Von Erna Lesky, Wien

Der deutsche Psychiater Heinrich Damerow hatte recht, als er 1844

schrieb1: «Die Kaiserstadt entbehrt noch immer einer ihrer Würde und der

Großartigkeit sonstiger Institute irgend adäquaten Irrenheil- und
Pflegeanstalt Wien hat zur Zeit keine einzige Notabilität im Fache der
Psychiatrie, die wechselnden Primarärzte der Irrenabteilung des großen k. k.
allgemeinen Krankenhauses sind meist nur vorübergehende Irrenärzte aus

Zufall, nicht aus Nothwendigkeit und innerem Beruf.»
Wohl hatten nach dem beachtlichen Ansatz Philipp Carl Hartmanns2

(1773—1830) Physiologen3, Pathologen4 und auch der interne Kliniker
Franz Wilhelm Lippich5 (1799-1845) gelegentlich psychiatrische Themen
behandelt, aber eine praktische Psychiatrie, wie sie in der ersten Hälfte des

19. Jahrhunderts in Deutschland so mächtig emporblühte, war aus dem

großen Beobachtungsfeld der Krankheit, dem Wiener Allgemeinen
Krankenhaus, nicht erwachsen. Hier hatte sich die Schöpfung Josephs II., das

1784 eröffnete Tollhaus, offensichtlich als ein Hindernis erwiesen. Düster
und drohend ragte der Narrenturm6 mit seinen 139 wohlvergitterten Zellen
in fünf Stockwerken aus einer Zeit herein, die in gut gesundheitspolizeilicher
Gesinnung nichts anderes wollte, als mit eisernen Ketten die Tollen vor sich
selbst und die Gesunden vor ihnen bewahren. Gefängnis und Bewahranstalt
war der Turm gehlieben, auch als man seit Beginn des 19. Jahrhunderts
wußte, daß man Irre heilen könne. Sicherlich hat es auch in Wien nicht an

1 AUg.Z.Psychiatr. 1 (1844) Über die fachkonsolidierende Aufgabe dieser
Zeitschrift sowie den geistesgeschichtlichen Standort der deutschen Anstaltspsychiatrie
vgl. J. Bodamer, Zur Entstehung der Psychiatrie als Wissenschaft im 19. Jahrhundert,
Fortschr. Neurol. Psychiatr. 21 (1953) 511—534.

2 Ph. C. Hartmann, Der Geist des Menschen in seinen Verhältnissen zum physischen Leben
oder Grundzüge zu einer Physiologie des Denkens, Wien 1820.

3 M. v. Lenhossek, Darstellung des menschlichen Gemüths, 2 Bände, Wien 1824/25
4 St. Töltenyi, Versuch einer Kritik der wissenschaftlichen Grundlagen der Mcdicin, 4. Band,

Wien 1840, S. 349-420.
6 F.W. Lippich, Grundzüge zur Dipsobiostatik oder politisch-arithmetische, auf ärztliche

Beobachtung gegründete Darstellung der Nachtheile, welche durch den Mißbrauch der geistigen

Getränke in Hinsicht auf Bevölkerung und Lebensdauer sich ergeben, Laibach 1834.
6 Seine Einrichtung ausführlich beschrieben bei M.Viszanik, Leistungen und Statistik der

k.k. Irrenanstalt, Wien 1845.

119



Ansätzen gefehlt, der neuen Auffassung Rechnung zu tragen. 1795 legte
Johann Peter Frank (1745-1821) einen Garten an, in dem die Irren
wenigstens zu bestimmten Stunden «lustwandeln» konnten. Seit 1820 war
man sich im klaren, daß nur durch einen Neubau die Forderung der Zeit
nach einer Irren-Heil- und Pflegeanstalt verwirklicht werden konnte.
Johann Nepomuk Raimann (1780-1847), der damalige Krankenhausdirektor,

Johann Joseph Knolz (1791-1862), der niederösterreichische
Protomedicus, und andere legten Pläne vor. Sie wurden immer wieder

zurückgestellt. Nur eines verwirklichte man: 1817 bekam die Irrenanstalt
einen ständigen ärztlichen Leiter. Sie war nicht mehr nur unliebsame
Durchgangsstation der jüngsten Primarii des Allgemeinen Krankenhauses,«Irrenärzten

aus Zufall, nicht aus Nothwendigkeit und innerem Beruf».
Eine Ausnahme im Reigen dieser «Zufalls-Irrenärzte» des Allgemeinen

Krankenhauses bildet der aus Trier gebürtige Bruno Goergen7 (1777 bis

1842). Er hatte als Primarius der Anstalt (1806—1814) die Erfahrung
gemacht, daß man mit einer «psychischen Behandlung» mehr erreichen
konnte als durch Zwangswesten, Gurten und Bande. In der staatlichen
Anstalt, im Irrenturm, war nach Lage der Dinge eine solche psychische oder

moralische Behandlung nicht durchführbar. Der energische Mann setzte
also ins Werk, was der oberste Sanitätschef Josef Andreas Stifft
(1765-1835) trotz allen Planens nicht für die Metropole erreichte: er gründete

1819 eine Irren-Heilanstalt, die erste Privatanstalt dieser Art in
Osterreich8. Dort konnte nun ein jeder «Gemüthskranke» nach seinen

«Lieblings-Neigungen» behandelt, d.h. beschäftigt werden durch Musik
oder Konversation, durch Reiten, Fahren, Ballonschlagen, Billard- oder

Kartenspielen, sofern eben die Angehörigen drei, vier oder fünf Gulden

täglich für ihn bezahlten. Trotz des hohen Preises florierte die Döblinger
Privatanstalt, und sie tat es in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts
noch mehr, als 1860 Max Leidesdorf (1818-1889) und Benedikt bzw.

später Heinrich Obersteiner (1847-1922) ihre Leitung übernahmen.
Indes zahlte man im Narrenturm 18 Kreuzer täglich. Aber die Irren

bekamen auch nur die Musik ihres eigenen Kettengerassels zu hören. Es ist

nachgeradezu beschämend — und die zeitgenössische Kritik hat dies auch

wiederholt öffentlich angeprangert -, daß es vierzig Jahre bedurfte, bis die

7 H. Obersteiner, Bruno Görgen, in Th. Kirciihoff, Deutsche Irrenärzte, 1. Band, Berlin

1921, S. 103ff.
8 B. Goergen, Privat-Heilanstalt für Gemüthskranke, Wien 1820.

120



Tat Pinels8" in Paris einen Nachahmer in Wien fand. Dreißig Zentner
Ketten hat 1839 der neuernannte Primarius des Irrenturms, Michael
Viszanik (1792—1872)9, aus diesem entfernen lassen. Er war ein biederer
und philanthropischer Mann. Aber um wirklich zeitgemäß zu sein, hätte er
auch gleich die Apparaturen mechanischen Zwanges, die Zwangsjacken,
Gurten, Zwangsstühle usw. mitentfernen müssen, wie John Conolly es im
selben Jahre in der Anstalt von Hanwell bei London tat. Mit der Einführung
der zwanglosen Behandlung, des no-restraint-Systems, hat in England eine

neue Epoche der Anstaltspsychiatrie begonnen. In der Tat, der Wiener
Narrenturm war nur mehr ein Anachronismus.

Ein Neuhau tat not. 1843 bereiste Viszanik die deutschen, französischen
und Schweizer Irrenanstalten, um an ihren Einrichtungen zu lernen. Sollte
man das Prinzip der absoluten Trennung zwischen Heil- und Pflegeanstalt
übernehmen oder beide Anstalten unter eine einheitliche Leitung stellen,
wie es Damerow 1840 so warm empfohlen hatte Konnte die neue Anstalt
nicht gleichzeitig auch Lehrstätte, psychiatrische Klinik sein Das waren
die Fragen, die nicht nur in Viszaniks Reisebericht10 und in F. Seunigs
Schrift Uber Irrenanstalten, deren Begründung und Einrichtung (Wien 1844),
sondern auch von den zuständigen Regierungsreferenten, Knolz und
Türkheim, lebhaft diskutiert wurden. Man hat sich für das zweite der
genannten Prinzipien, das der relativ verbundenen Irren-Heil- und
Pflegeanstalt, entschieden. 1853 wurde die k.k. Irren-Heil- und Pflege-Anstalt11
auf dem Brünnlfelde eröffnet, auf einer freien Anhöhe für 700 Kranke
erbaut, umgeben von weitem, grünem Gelände, mit Räumen für
Beschäftigungstherapie, zum Nähen, Weben, Schustern u.dgl., so wie es in den
deutschen Anstalten und an der Prager sich seit 1846 als zweckmäßig
erwiesen hatte. Denn von dort, aus Prag, kam der neue Direktor, Joseph
Gottfried Riedel (1803-1870)12, der beste Anstaltsfachmann Österreichs.
Unter seiner (1851-1869) und seines Nachfolgers, Carl Spurzheim (1809 bis

80 In der einseitig die Leistungen des Abendlandes herausstellenden Medizinhistoriographie
pflegt man zu vergessen, daß es längst vor der Tat Pinels eine humane, institutionell gut
ausgebildete Irrenpflege in der mittelalterlichen Welt des Islam gab. Vgl. H. Schipper-
GES, Der Narr und sein Humanuni im islamischen Mittelalter, Gesnerus 18 (1961) 1—12.

9 Vgl. Leben und Wirken des Dr. M. v. Viszanik, Wien 1869; ferner H. Obersteiner,
M. v. Viszanik, in Th. Kirghhoff, a.a.O. 133f.

10 M. Viszanik, Die Irrenheil- und Pflegeanstalten Deutschlands, Frankreichs sammt der

Cretinen-Anstalt auf dem Abendberge in der Schweiz, Wien 1845.
11 Arztliche Berichte über die k.k. Irren-Heil- und Pflege-Anstalt zu Wien, Wien 1858.
12 J. Berze, J.G. Ritter von Riedel, in Th. Kirchhoff, a.a.O. 206ff.

121



1872)13, Leitung (1869—1872) zog auch das no-restraint-Sjstem allmählich
in die Wiener Anstalt ein. Das Versäumte der ersten Jahrhunderthälfte war
nachgeholt. Immer gewohnt, in klinischen Institutionen, in der Interne, der

Geburtshilfe, Augenheilkunde, der Dermatologie und Pädiatrie die Gebende

zu sein, hier auf dem psychiatrischen Sektor war die Wiener Schule auch
einmal die Nehmende gewesen.

Die wissenschaftliche Entwicklung der Wiener Psychiatrie hat aber
bereits vor der Gründung der neuen Anstalt eingesetzt und sich auch geraume
Zeit darnach abseits von dieser abgespielt. Hier zeichnet sich früh eine

Antithese ab, die das Bild der ganzen weiteren Entwicklung entscheidend
bestimmen sollte und die mit den Namen Feuchtersleben und Dietl
bezeichnet werden kann. Es handelt sich um den Gegensatz zwischen einer

psychologisch-anthropologischen und einer anatomisch-mechanistischen

Auffassung der Phänomene.
Zu jener war Ernst von Feuchtersleben (1806-1849)14 durch Anlage

und Erziehung sowie durch persönliches Schicksal in besonderer Weise
vorbereitet. Schon früh hatte der zarte Knabe, der in Wien am 29. April 1806

als Sohn eines hohen Staatsbeamten geboren war, seine Mutter verloren.
Zwölf Jahre Internatserziehung am Theresianum (1813-1825) vermittelten
dem Vereinsamten wohl eine in gleicher Weise humanistisch wie realistisch

ausgewogene Bildung; sie bestärkten aber auch den Hang des Kränkelnden
zu selbstgrüblerischen Reflexionen über seine körperlichen Beschwerden.
So ist es denn kein Zufall, daß sich Feuchtersleben später in seiner Schrift
Zur Diätetik der Seele gerade mit der Hypochondrie in einem eigenen
Kapitel auseinandersetzte. Seine Erfahrungen machten ihn früh auf die
eigentümlichen Wechselbeziehungen zwischen Seele und Körper aufmerksam.
Sie waren es auch, die ihn an seinen Vater die Bitte - für den Sohn eines

hohen Staatsbeamten damals keine selbstverständliche - richten ließen,
ihn doch Arzt werden zu lassen. Seine Bitte wurde nach langem Zögern

43 J. Berze, K. Spurzheim, in Th. Kirchhoff, a.a.O. 230ff.; M. Gauster, Wien.med.Presse
13 (1872) 953ff.

14 M. Neuburger, Der Arzt Ernst Freiherr von Feuchtersleben, Wien.klin. Wschr. 19 (1906)

359-368; ders., in Tu. Kirchhoff, a.a.O. 218ff.; ders., Med.Life 29 (1922) 141-146;

ders., Feuchtersleben als Psychiater und Psychotherapeut, Wien.med. Wschr. 83 (1933)

662ff.; J. Fischer, Zur Geschichte der Wiener Psychiatrie im XIX. Jahrhundert, Wien,

med. Wschr. 77 (1927) Nr. 37; W. Creutz, Der Dichterarzt Ernst Frh. v. Feuchtersleben
und die psychoscmatische Medizin, Med.Mschr. 5 (1951) 286ff.; H. Hoff und F. Seitel-
berger, Die Geschichte der Neurologie und Psychiatrie in Wien, Wien.med. Wschr. 106

(1956) Sonderheft S. 12-15.

122



erfüllt. Aber Feuchtersleben hat den Kreis seiner Studien (1825-1834)
sehr weit gespannt, Orientalistik, Philologie und Philosophie reichlich in
diese einbezogen und sich, seinen poetischen Neigungen folgend, der
Künstlergemeinde des Wiener Biedermeier angeschlossen. Grillparzer, Bauern-
feld, Deiniiardstetn, Schwind ist er auf diese Weise nahegekommen. So

ist es kein Wunder, daß sich dieser an Platon, Pascal, Spinoza, Kant,
Herbart und Goethe geschulte, universalistische Geist unter seinen
medizinischen Lehrern am meisten zu dem nach Kant orientierten Philipp
Carl Hartmann hingezogen fühlte. Von ihm hat er die Sehweise und ße-

griffswclt romantischer Medizin (Begriff der Ganzheit, der Steigerung,
Entwicklung, des Organismus, Kreislaufs usw.) vermittelt bekommen. Diese
Fülle romantischer Elemente in Feuchterslebens medizinischem Schrifttum

herauszuarbeiten, wurde nicht einmal ansatzweise bis jetzt unternommen.

Ein solcher Versuch hätte bei seiner Dissertation Lineamenta isagoges

in doctrinam de indicationibus (Viennae 1834) zu beginnen und würde diese

Schrift als eine originelle Mischung des ausklingenden Wiener Hippokra-
tismus der STOLL-HiLDENBRAND-Aera mit Ideengut der romantischen
Medizin erweisen. In dem Bekenntnis zu der das Individuum beherrschenden
vis psychica verrät sich hier bereits der künftige Seelendiätetiker.

Die schwerste Probe aber hatte Feuchtersleben zu bestehen, als er
wenige Wochen nach der Promotion seinen Vater durch Selbstmord verlor
und damit auch gleichzeitig die existentielle Grundlage. Als kleiner
Vorstadtarzt mußte er nun beginnen. Aus diesen schweren Erlebnissen heraus
entstand sein Büchlein Zur Diätetik der Seele (Wien 1838), «das Hohe Lied
von der Heilkraft des eigenen Willens» (Neuburger). Mit einem Schlage
machte es seinen Verfasser bekannt und hat in mehr als fünfzig Auflagen
seine Wirkkraft bis auf den heutigen Tag bewahrt. Denn was Feuchtersleben

von Goethe aussagt15, «bei ihm ist alles erlebt und faktisch», gilt
in gleichem Maße von ihm selbst: In den randvoll von eigenem Erleben
erfüllten aphoristischen Sätzen seiner Seelendiätetik hat er «die Macht des

menschlichen Geistes über den Leib zur praktischen Anschaulichkeit»
gebracht. Ja, noch mehr: Er wollte durch diese Macht «nicht bloß Gefühle
bemeistern, sondern womöglich das Erkranken selbst».16 Mit diesem

Anspruch ist Feuchtersleben über das eine seiner Vorbilder, Kant und dessen

Schrift Von der Macht des Gemiithes, durch den bloßen Vorsatz, krank-

15 E. v. Feuchtersleben, Zur Diätetik der Seele, 26. Auflage, Wien 1865, S. 14.
16 E. v. Feuchtersleben, a.a.O. 4.

123



hafter Gefühle Meister zu werden, hinausgegangen. Seine Schrift steht aber
auch in einer anderen, sich deutlich abzeichnenden Tradition. Jene
populärmedizinische Aufklärungsliteratur, wie sie Hufeland in seiner Makrobiotik
präsentierte, hatte bei Feuchterslebens Lehrer Philipp Carl Hartmann
wenigstens in einigen Kapiteln seiner Glückseligkeitslehre für das physische
Leben des Menschen (Dessau und Leipzig 1808) eine Komplettierung nach
der Seite der psychischen Bedingungen physischer Gesundheit erfahren.
Diese psychischen Bedingungen zum Zentralthema der Kalobiotik gemacht
zu haben, ist der Schritt, den Feuchtersleben tat. Damit hat die
populärmedizinische Literatur der Aufklärung unter dem Einfluß der Romantik
eine ganz bestimmte Pointierung erfahren: Nun ist es die Seele, von der sich

Feuchtersleben den entscheidenden Einfluß in Verhütung und Heilung
gewisser körperlicher Krankheiten erwartet. Man hat bisher zu wenig
beachtet, in wie hohem Maße der Seelenarzt Feuchtersleben Ideen

vorweggenommen hat, die heute im Rahmen der Psychohygiene bzw. des

«mental hygiene movement»17 eine entscheidende Rolle spielen. Wir greifen,

um dies zu zeigen, auf sein Lehrbuch der ärztlichen Seelenkunde (Wien
1845) vor und zitieren daraus (S. 372): «Die Mittel der Seelendiätetik - als

der Prophylaktik der Psychopathien sind diejenigen von den psychischen
Heilmitteln, welche bei noch vorhandener gesunder Persönlichkeit anwendbar

sind. Auch sie beziehen sich also auf Denken, Fühlen und Wollen Ihre
Grundlage ist mithin: Selbsterkenntnis ...; ihr Inbegriff: Selbstbeherrschung

Daß der Befürchtende sich dabei nicht völlig auf sich verlassen,

sondern, wo er sich nicht zureicht (bei der Standeswahl, beim Heirathen,
bei manchen Beschäftigungen usw.), einen ächten Seelenarzt zu Rathe
ziehen werde, sollte sich von selbst verstehen.»

Als Feuchtersleben im vierten Jahrzehnt des 19. Jahrhunderts so zu

einem Vorläufer der psychosomatischen Medizin und Psychohygiene wurde,
da geschah es aus romantischem Ganzheitsbedürfnis heraus, aus der ihm
durch seinen Lehrer zur Selbst-Verständlichkeit gewordenen Erkenntnis,
daß der Mensch, auch der kranke, eine leibseelische Einheit sei. Aber war
diese ganzheitliche Betrachtungsweise am Beginn des fünften Jahrzehnts
noch Selbstverständlichkeit, stand sie nicht einem Zeitgeist gegenüber, der

unaufhaltsam zur analytischen Detailforschung drängte, den kranken
Menschen über dem Krankheitsprodukt vergaß und bereits daran war, das

17 Dazu vgl. E. H. Ackerknecht, Kurze Geschichte der Psychiatrie, Stuttgart 1957, S. 91;

G. Rosen, A Histoiy of Public Health, New York 1958, S. 592ff.

124



Erkennen vor das Heilen zu stellen In einem programmatischen Aufsatze
«Die Richtungen der jetzigen Medicin»18 hat Feuchtersleben bereits
1841, als der Anatomismus noch nicht im Handbuche Rokitanskys
kodifiziert, der therapeutische Nihilismus19 noch nicht durch Joseph Dietl
(1804-1878) proklamiert war, seine, die Wiener Schule, vor den Gefahren

einseitig spezialistischen «Exzedierens» gewarnt. Sicherlich tat analytische
Einzelforschung not. Nur sie erbrachte am Seziertisch, am Mikroskop und
im Experiment das konkrete Detail und mit ihm Gewißheit und Fortschritt.
Aber ebenso not tat es, die einzelnen Richtungen der Medizin, Anatomismus,

Mikroskopismus, Chemie, Physik und Physiologismus, einem Ganzen
wirksam unterzuordnen, «Facta gegen Facta unter ein Gesetzliches zu
bringen», um - Feuchtersleben gebraucht hier eine Metapher Lichtenbergs

- «das Nordlicht (nicht) aus dem Glänze der Häringe zu erklären».
Hierin sieht Feuchtersleben die Aufgabe, ja die Notwendigkeit der
Philosophie in der Medizin: alle ihre verschiedenen «Richtungen beständig
ordnend, begränzend, verbindend, berichtigend, sie in der Idee einer höheren

Einheit versöhnend, begleiten». Indem der philosophische Arzt
Feuchtersleben diese Aufgabe in der Wiener medizinischen Schule auf sich nahm,
ist er gleichzeitig ihr «Seelenarzt», ihr höheres Gewissen geworden.

Eben aber hatten die Wiener Avantgardisten eines naturwissenschaftlichen

Positivismus, Rokitansky und Skoda, die ihre Richtung im Gegensatz

zu der vorhergegangenen spekulativen die objektive nannten, die

Philosophie aus der Medizin hinausgewiesen. Da trat ihnen in dem Hart-
MANN-Schüler Feuchtersleben ein neuer Verteidiger der Rechte der
Philosophie in der Medizin zwar nicht als eines konstitutiven, aber regulativen
Prinzips entgegen. Feuchtersleben hat dies in einer Zeit getan, in der
solches Beginnen bereits ein Schwimmen gegen den Strom geworden war.
Die naturwissenschaftliche Revolution war bereits im Gange.

Sie veränderte die Stellung des Heilungsuchenden zum Arzte. Das alte
Mißtrauen gegen die Heilkunde wurde in neuer Weise bestärkt, die alten
Antithesen Kunst: Wissenschaft, Theorie: Praxis, Erfahrung: Spekulation
bekommen in Feuchterslebens Büchlein über Die Gewißheit und Würde
der Heilkunst (Wien 1839) neue Akzente. Es ist eine Apologie der Heilkunst

18 E. v. Feuchtersleben, Med. Jb. k.k.österr. Staates 34 (1841) 129-142, 257-267. Das

gleiche Anliegen tritt auch bei dem deutschen Psychiater Albert Zeller (1804-1877)
stark in den Vordergrund. Vgl. J. Bodamer, a.a.O. 523.

19 Dazu vgl. E. Lesky, Von den Ursprüngen des therapeutischen Nihilismus, Sudhoffs
Arch. Gesch. Med. Naturw.Techn. 44 (1960) 1-20.

125



und steht als solche in der langen Linie, die vom Verfasser der hippokra-
tisehen Schrift Über die Kunst bis zu P. J.G. Cabanis' Du degre de certitude
de la medecine (Paris 1798) führt. Beide Schriften20 gibt Feuchtersleben
auszugsweise in deutscher Ubersetzung seinem Werke bei, in dem er das

Vertrauensverhältnis zwischen Arzt und Patienten neu zu begründen und
die zwischen ihnen aufgebrochenen Gegensätze zu versöhnen strebt.

Denn dies, das Gegensätzliche, das zeitlich, räumlich und sozial
Auseinanderstrebende auf allen Gebieten seines vielfältigen Wirkens zu verbinden,
hat Feuchtersleben als seine, im weitesten Sinne anthropologische Mission

erkannt. Sie müßte in dem ganzen Reichtum ihrer Aspekte, wie ihn die

Fünf Vorlesungen über Anthropologie (1849) 21 widerspiegeln, einmal
herausgearbeitet werden. Hier kann es sich nur um einige Andeutungen handeln.

Wie Feuchtersleben schon in seiner Dissertation das Hippokratische
mit dem Romantischen, später als Arzt Romantisches mit dem
heraufkommenden Naturalismus verband und als Sekretär der Ärztegesellschaft
dessen verschiedene Richtungen in einem höheren und lebendigen Ganzen,
der Gesamtmedizin, zu vereinen suchte, so strebte er auch, im korporativen
und im staatlichen Leben Brückenbauer zwischen einer versinkenden und

neu heraufkommenden Welt zu sein. «Vereinigung, Versöhnung ist das Eine,
was uns Noth tut Einigung aller Kräfte zu einem höheren Zwecke.»22

In dieser Überzeugung hat er auch als Vizedirektor des

medizinischchirurgischen Studiums (1846-1848) die beiden Teile der auseinanderstrebenden

alten Zunftfakultät, das Doktoren- und Professorenkollegium —nach

Lage der Dinge von vorneherein zum Scheitern verurteilt - als Einheit zu
erhalten versucht, wie er als Unterstaatssekretär als «ein stilles
Verbindungsmittel für Alle»23 das humanistische Bildungsideal in einer nach

realistischem Unterricht drängenden Nützlichkeitswelt zu bewahren suchte.
Dies ist denn auch in der Ausgewogenheit des urtaquistisch organisierten
Gymnasiums der THUN-HoHENSTEiNschen Reform geschehen. Denn
Humanismus und Realismus schienen ihm dem anlage- und bestimmungsmäßig
gegebenen Doppelbedürfnis des Menschen zu entsprechen, «dieses Mittel-

20 Daß es sich in der zweiten Schrift um jene Cabanis' handelt, hat man bis jetzt nicht
erkannt. Zur Problematik vgl. E. Lesky, Cabanis und die Gewißheit der Heilkunde,
Gesnerus 11 (1954) 152-182.

21 E. Feh. v. Feuchtersleben, Sämtliche Werke (mit Ausschluß der rein medizinischen),,

herausgegeben von Friedrich Hebbel, 7. Band, Wien 1853, S. 157-220.
22 E. v. Feuchtersleben a.a.O. 7, 75.
23 E. v. Feuchtersleben, a.a.O. 7, 99.

126



gliedes zweier Welten», einer körperlich-irdischen und einer seelisch-ewigen.
Sie in ihren wechselseitigen Bezügen zu erforschen, hier seinerseits als

Mittler im jahrzehntelang währenden Streit zwischen Psychikern und Soma-
tikern aufzutreten und mit seinem Lösungsversuch des Leib-Seele-Problems
eine Epoche deutscher Psychiatrie abzuschließen, ist die historische Rolle,
die Feuchtersleben innerhalb seines Faches zufiel.

Er nannte dieses «ärztliche Seelenkunde», habilitierte sich 1843 unter
diesem Titel und ließ auch sein Lehrbuch 1845 nicht als eines für
«Psychiatrie» oder gar «Geisteskrankheiten», sondern eben als Lehrbuch für
ärztliche Seelenheilkunde erscheinen. All das hat programmatische Bedeutung,

die unmittelbar an die Wurzeln seiner Auffassung des Leib-Seele-
Problems heranführt. Dabei geht Feuchtersleben von der naiven
Selbstbeobachtung aus, daß der Mensch sein Ich völlig als Eins empfindet. In der

Trennung zweier Welten, Geist und Körper, die sich im Menschen berühren,
erblickt er eine spätere Differenzierung als Ergebnis abstrakten Denkens.
In concreto erscheint der Körper am Menschen als Leib, der Geist als Seele.

«Leib: der begeisterte Körper, Seele: der verkörperte Geist, beide im
Phänomen innig und untrennbar», ist die aphoristische Formulierung24,
in der Feuchterslebens Psychologie und Psychopathologie wurzelt. Sie

suspendiert von vorneherein die Fragestellungen der Psychiker und Soma-

tiker, die zur Erklärung der Psychopathien bald die einen, bald die anderen
Faktoren ätiologisch und pathologisch herausstellten. Geht doch die Frage
nicht um Sitz und Ursache der Psychopathien, sondern einzig und allein
darum, Leib und Seele in ihrer Wechselwirkung zu erfassen. Die Aufgabe
der ärztlichen Seelenkunde ist daher nach Feuchtersleben eine rein
phänomenologische, beschreibende und induktive: psychische Erscheinungen,

wo sie sich als Erkrankungen des empirischen Ich, d.h. als

Persönlichkeitserkrankungen im Sinne Ferdinand Rietgens zeigen, aufzusuchen
und wissenschaftlich zu verfolgen. Man wird feststellen müssen, daß die
Methode dieser Psychologie und Psychopathologie nichts mehr mit
romantischem Analogisieren und Generalisieren zu tun hat, sondern in ihrer
Beschränkung auf die beobachtbaren Phänomene völlig dem nüchternen Geist
naturwissenschaftlicher Forschung entspricht, wie er in der Rokitansky-
Schule heimisch war. Wahrlich, was Feuchtersleben als Wissenschaftsorganisator

so sehnlich erstrebte, in seinem Werk ist es vollbracht: hier ist
die Synthese zwischen romantischem Ganzheitsdenken und naturwissen-

24 E. v. Feuchtersleben, Lehrbuch der ärztlichen Seelenheilkunde, Wien 1845, S. 78.

127



schaftlicher Forschungsmethode in einer induktiv fundierten psychosomatischen

Gesamtschau vollzogen.
Feuchterslebens Lehrbuch wurde — nicht zuletzt wegen seiner großen

Klarheit - ins Englische, Französische, Holländische und Russische
übersetzt. 1845 korrigierte Damerow25 mit Freude seine eingangs zitierte
Feststellung. Denn jetzt hatte auch Osterreich ein selbständiges, umfassendes
Werk über Seelenheilkunde hervorgebracht, in dem eine vollständige
medizinische Psychologie, eine abgerundete Psychopathologie, eine Psychohygiene

voll neuer Aspekte geboten, das Bild des echten Seelenarztes

gezeigt und auch ein forensisch-psychiatrischer Abriß nicht vergessen wurden.
Trotz diesem Bucherfolge kam die psychosomatische Sicht Feuchterslebens

in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts nicht zum Tragen. Auch
mit ihr erwies er sich als ein Schwimmer gegen den Strom der Zeit. Zwar
war seine Forschungsmethode phänomenologisch, aber ihr Produkt nicht
sinnlich anschaubar. Nach sinnlicher Wahrnehmung eines physikalisch
(durch Auskultation) oder chemisch bestimmbaren materiellen Krankheitsproduktes

aber drängte der Zeitgeist. Die Anatomische Klinik der
Gehirnkrankheiten (Wien 1846), die Joseph Dietl, der Primarius des Wiedner
Bezirkskrankenhauses, ein Jahr nach Feuchterslebens Lehrbuch
erscheinen ließ, war zeitgemäß. Sie versuchte, die verworrene Symptomatik
der Gehirnerkrankungen auf das ihnen entsprechende materielle Substrat
zu beziehen. Ihr Anliegen war also das spezifische der RoKiTANSKY-Schule:

in lokalistisch-morphologischer Methode objektive Gewißheit in die
Diagnostik der Hirnerkrankungen, Meningitis, Encephalitis, Hydrocephalic,
Sklerose usw., zu bringen. Naturgemäß konnten hei einer solchen

pathologisch-anatomischen Bestandsaufnahme die Beziehungen zwischen Gehirn-
und Geisteskrankheiten nicht unerörtert bleiben, wie sie denn auch Feuch-
tersleben in seinem Lehrbuch (S. 277) behandelt hat. Während für
Feuchtersleben «die einzelnen organischen Metamorphosen» bei
Psychopathien «nicht die Krankheit selbst sind», da er mit Kant den Organismus
teleologisch als ein Ganzes begreift26, entstehen nach Dietl Geistesstörungen

— das Wort «Seelenkrankheit» kommt bei ihm nicht mehr vor! -
vorzugsweise dann, wenn das Gehirn in seiner Totalität auf mechanische oder

chemische Weise getroffen ist27. Denn für Dietl ist «der erkrankte Orga-

25 Damerow, Allg.Z.Psychiatr. 2 (1845) 182.
26 E. v. Feuchtersleben, Lehrbuch für ärztliche Seelenheilkunde, S. 57.
27 J. Dietl, Anatomische Klinik der Gehirnkrankheiten, Wien 1846, S. 163.

128



nismus nichts mehr oder weniger als Aufenthaltsort des pathologischen
Individuum»,28 des materiellen Krankheitsproduktes, das nur auf diesem,
dem mechanischen oder chemischen Wege, Funktionsstörungen
hervorbringen kann. Das mag im Zeitalter der «Seelenchirurgie» und
«Seelenpharmakologie» probabel klingen. Zu Dietls Zeit aber war es nicht mehr
als eine auf zu schmaler Erfahrungsbasis erstellte Hypothese. Hier tritt wie
auch in seinem therapeutischen Nihilismus offen das einseitige «Excedieren»
einer Richtung zutage, vor dem Feuchtersleben bereits 1841 so eindringlich

gewarnt hat, eine Warnung, der sich auch der Rezensent29 von Dietls
Euch anschloß. Nicht dieses hat Feuchterslebens psychosomatische
Gesamtschau überlagert; im selben Jahre 1845 wie Feuchterslebens Lehrbuch

war Griesingers Pathologie und Therapie der psychischen Krankheiten
erschienen. In ihr stand auf breiter pathologisch-anatomischer Basis
fundiert der Satz: « Psychische Krankheiten sind Erkrankungen des Gehirns.»30
Die von Feuchtersleben suspendierte Frage nach dem Sitz der Psychopathien

war mit diesem Satz zum Durchbruch gekommen. Er ist es denn
auch, der in den Werken der Wiener Psychiater der zweiten Jahrhunderthälfte,

Leidesdorf, Meynert und Krafft-Ebing, zur Leitidee wurde.

28 J. Dietl, Z. Ges. Ärzte 1/2 (1845) 450.
29 Scuhr in Schmidt's Jahrbücher der in- und ausländisch gesummten Medicin 62 (1849) 344ff.
30 E. H. Ackerknecht, a.a.O. 59ff.; R. Kuhn, Griesingers Auffassung der psychischen

Krankheiten und seine Bedeutung für die weitere Entwicklung der Psychiatrie, in
A. Glaus u.a., Beiträge zur Geschichte der Psychiatrie und Hirnanatomie, Bibl. Psychia-
trica et Neurologica, Fase. 100, Basel/New York 1957, S. 41-67.

129


	Wiener Psychiatrie im Vormärz

