Zeitschrift: Gesnerus : Swiss Journal of the history of medicine and sciences
Herausgeber: Swiss Society of the History of Medicine and Sciences

Band: 18 (1961)

Heft: 1-2

Artikel: Der Narr und sein Humanum im islamischen Mittelalter
Autor: Schipperges, Heinrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-520462

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-520462
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

GESNERUS

Vierteljahrsschrift fiir Geschichte der Medizin und der Naturwissenschaften

Revue trimestrielle d’histoire de la médecine

Jahrgang/Vol. 18 1961  Heft/Fasec.1/2

Der Narr und sein Humanum im islamischen Mittelalter*

Von HEINRICH SCHIPPERGES

Die Psychiatrie ist zu allen Zeiten nicht nur die menschlichste der medizi-
nischen Wissenschaften gewesen!, sondern in mancher Beziehung auch die
unmenschlichste. Beide Schichten machen die Geschichte dieser merk-
wiirdig zwielichtigen Disziplin aus, die immer wieder unser Schema von
einer Medizin als Naturwissenschaft ad absurdum fiihrt, die andererseits
auch in kein seritses Verhiiltnis zu den Geisteswissenschaften zu kommen
scheint,

Auch fiir diese Fragengruppen stellt — wie fiir andere Gebiete der Wissen-
schaftsgeschichte — die Kultur des arabischen Mittelalters als ein sachliches
Kristallisationszentrum erster Ordnung einen Umschlagplatz der grofen
Uberlieferungen dar. Diese Skizze mochte deshalb aus der islamischen
Tradition die humanitiren, aber auch die extrahumanen, die dimono-
logischen Auffassungen kurz vor Augen fiithren, und zwar jeweils

1. in den religiosen Vorstellungen,
2. einer rein wissenschaftlichen Stellungnahme,
3. auf Grund von ethischen Einstellungen zum Irresein iiberhaupt.

Es wird dabei bewuflt auf die medizinische Systematik der Geisteskrank-
heiten, die einer besonderen Studie vorbehalten bleibt, verzichtet und der
Narr mit seinem besonderen soziologischen und humanen Fluidum mehr
aus den Texten der religissen Rechtskunde wie besonders auch der Mystik
herausgearbeitet.

* Nach einem Vortrag, gehalten auf der 12, Henry-E.-Sigerist-Konferenz in Nyon am
12, Mirz 1961.

1 Vgl. Erwin H. AckErRkNECHT, Kurze Geschichte der Psychiatrie, Stuttgart 1957, S. IX:
«Zu allen Zeiten ist sie in vieler Beziehung die menschlichste und interessanteste der
medizinischen Wissenschaften gewesen.»



Das arabische Irrenwesen orientierte sich an der einzigen Quelle, aus der
das Leben eines gebildeten Muslim stromte, und das war seine Religion,
der Islam. Islam heift Hingabe, sich seinem Gott ergeben. « Wenn Islam
Gott ergeben heift / Im Islam leben und sterben wir alle», sagt GOETHE
im Divan. «Narrisch, daB} jeder in seinem Falle / Seine besondere Meinung
preist», heifit es im Obervers2. Wer so hingegeben lebt und ergeben stirbt,
ist ein «Muslim». Aus der gleichen Sprachwurzel kommt nun auch der
Schlisselbegriff fiir unser Thema: «salam» — was auch Frieden heif3t, mehr
aber die Harmonie, das Ganze und Gesunde, das Heile; besser noch und
genauer: «integritas» als eben die Zurechnungsfihigkeit einer integren
Person, als die Verantwortlichkeit einer heilen und ganzen Individuation.

Hingegeben an Allah — was wiederum bedeutet: das Ziel des Herzens und
des Auges —, und damit absolut ausgesetzt Gottes Gericht wie Gottes Gnade,
mufite ein Muslim zum Narren Allahs® werden, sobald er im Ernst ver-
suchte, ein religioses Leben zu realisieren. Zwei Koranverse waren es
— schreibt der Mystiker KAzaRONI —, die mir das geistige Riickgrat zer-
brachen: «Und er ist mit den Gldubigen barmherzig» (33, 43); und: «Den
Unglédubigen bereitet er eine schmerzhafte Strafe» (4, 103). Sein Sinn war
seitdem verriickt, da er bekennen mufy : «Ich weil3 nicht, welcher von beiden
ich bin!»? Vollig verwirrt ist IsN Ap-DaBBa¢, nachdem er ein Puppenspiel
gesehen iiber das berithmte Liebespaar Laila und Madschnun, was soviel
heilt wie Die Nacht und der Narr. Die letzte Szene zeigt, wie Laila ihren
irren Liebhaber besucht, um von ihm abgewiesen zu werden. Und seine
letzten Worte lauten: « Wihrend ich Laila suchte, habe ich Allah gefun-
den.»?®

Ein gleicher abgriindiger Ernst hat auch die Persénlichkeit des Pro-
pheten gepridgt und MuBAMMAD zu einer — psychopathologisch gesehen —
so faszinierenden Erscheinung gemacht. Man hat ihn einen Epileptiker ge-
nannt; arrogante Ignoranten wollen in ihm einen Hysteriker oder gar
Paranoiker sehen. Was seine Anfille angeht, so sprechen die zeitgenossi-

2 GOETHE, West-éstlicher Divan, Stuttgart 1819, Buch der Spriiche.

3 Hans BURKHARDT, Die Schwermut in psychiatrischer und anthropologischer Sicht,
Aral. Mitteilungen, Nr. 9 (1961), 505 zitiert den genialen Tinzer N1jiNsK1J, der sich, an
Schizophrenie erkrankt, als den «Clown Gottes» bezeichnete.

4 Nach Frrtz MEI1ER, Die Vita des Scheich Aba Ishaq al-Kazaruni, Bibliotheca Islamica 14,
Leipzig 1948.

5 Vgl. hierzu die fiir unser Thema sehr instruktive Studie von Rupi PArET, Symbolik des
Islam, Stuttgart 1958.



schen Berichte® eher fiir eine Narkolepsie, jenen affektiven Tonusverlust,
unter dem der Prophet vom FErzengel Gabriel seine Visionen, genauer
Auditionen erhielt, eben den «qur’an».” Auf seine Zeitgenossen machte
MunamMMAD offensichtlich den Eindruck eines Besessenen, zumal in seinen
ersten erschiitternden Verkiindungen. Héren wir einmal eine der iltesten
Suren, und diese in genauer ﬁbersetzung (noch besser wiire das Arabische
mit seiner abrupten, affektgeladenen Eliptik): « O du Eingewickelter — steh
auf — ja, mahne — Deinen Herrn, ja, preis ihn — Deine Kleider, ja, reinige
sie — Schmutz da, ja, flieh ihn — sei nicht giitig aus Eigennutz — und Deinem
Herren, ja, harre ihm aus» (Sure 74).

Vom Grund und Abgrund einer solchen Religion aus begreift man eher,
warum der Narr bis zum heutigen Tag® in ein besonderes Verhiltnis zu
Allah kam, warum er wie ein Heiliger verehrt, ja zum Orakel wurde. Trigt
doch gerade er jene Fessel so hemmungslos zur Schau, womit — nach
Gazziri — Allah gefangen hilt, wen er von seinen Geschépfen liebt. Von
«Gottes zerbrochenen Gefidflen» spricht auch die jidische Mystik®. Vom
altarabischen Kahin, dem Dichterseher, iiber den prophetischen Lebensstil
bis in das niérrische Gebaren der Scharlatane (arabisch: kindische Schwiit-
zer) 1 und die professionell komische Figur eines Hofnarren stellt die arabi-
sche Literatur alle Grade des gottlichen Wahnsinns dar L.

Auch das exegetische Schrifttum kann nicht genug betonen, wie das
Kleine das GrofBle belehrt, der Narr den Weisen. So wird SALoMoN, Symbol
fiir Macht, Weisheit, Gliick schlechthin, von einer lahmen Ameise belehrt.
Was lehrt sie ? Die Welt samt allem Gliick entsteht und vergeht wie der

% Am leichtesten zugiinglich sind die authentischen Berichte in: Das Leben Mohammeds
nach MoBAMMED IBN IsHAK und ABp EL MALIK IBN Hiscmam, Band 14 der «Fiinfzig
Biicher» des Ullstein-Verlages, Berlin und Wien o. J.

7 Qur’an heiB}t «das Rezitierte», aus der Urschrift des Buches im Himmel nimlich, der
«umm al-kitab», die mit ihren 77639 Wortern und genau 323015 Buchstaben unver-
dinderlich als Gottes Wort gilt.

8 Runporr Kriss und HuBerRT Kriss-HeINrIcH, Volksglaube im Bereich des Islam:
1. Wallfahrtswesen und Heiligenverehrung, Wiebaden 1960, S. 92: «Den fiir heilig gehal-
tenen Halbnarren ist hierzulande ja alles erlaubt. Niemand verwehrt es ihnen, wenn sie
sich das nehmen, was sie zur Stillung ihres Hungers brauchen.»

9 Vgl. GErsaom ScHOLEM, Die jiidische Mystik in ihren Hauptstromungen, Frankfurt am
Main 1957.

10 Der Begriff ist abzuleiten von «mucharrif», was kindisch und nirrisch meint, dann aber
auch den Schwiitzer und Scharlatan bezeichnet. '

11 Auch Isipor voN SEVILLA leitet in seiner Etymologie noch «carmen» von «carere
mente» ab!



Wind. Auch N1MRrOD, gewaltig vor dem Herrn, erliegt nach einer arabischen
Legende einer Miicke, die ihm ins Gehirn gekrochen ist.

Am stirksten aber hat sich diese Auffassung in der sufischen Mystik
durchgesetzt, deren Spezialisten systematisch beschreiben, wie im analy-
tisch-kathartischen Prozel} ihrer Exerzitien allmihlich aus dem «kuschid»,
der asketischen Miihung, ein «kaschid» wird, eine mystische Ziehung: dem
Fingeweihten ist das dumpfe Triebleben zur Existenz eines hellen Zuges
geworden, der ihm den Boden des Daseins fortreifit, ihn verriickt, um den
Grund der Welt und ihre Abgriinde erscheinen zu lassen!2.

Wie resolut sich dabei die alten Muslime gegen Hysteriker oder Schwind-
ler zu verwahren verstanden, die aus ihrer gespielten Narrheit nur Kapital
schlagen wollten, zeigt folgende Geschichte: In einer Versammlung des
AT Bakr a8-Siii in Bagdad schrie einmal ein Mann laut auf und sprang
wie in religivser Verziickung (hal) in den Tigris. Da sagte A$-SiBLi seelen-
ruhig: « Wenn er wahrhaftig ist, wird Allah ihn retten, wie er den Moses
gerettet hat. Ist er aber ein Schwindler, so wird er ihn ertrinken, wie er
auch den Pharao ersiufte!»13

Die Ehrfurcht vor dem Narren ging so weit, dall man seine erbaulichen
Einfille und eigene Ideen auf einen Geisteskranken zu projizieren pflegte
und sie mit Vorliebe einem wahnsinnigen Midchen in den Mund legte.
Duv'~n-NON erzihlt etwa, wie er einst in den Bergen Antiochiens reiste. « Da
bekam ich ein Midchen zu sehen mit aufgelésten Haaren, das offensichtlich
wahnsinnig war.»14 Das ist nur ein Beispiel fiir die literarische Form iip-
pigster mystischer Traktate, in denen sich die Dichter charakteristischer-
weise wieder der beiden menschlichsten Grenzzustinde bedienen: des Er-
lebens des Rausches als einer dinglichen Entwerdung und der Liebe als
einer personalen Einung. Gott selber ist dabei die Schenke, oft auch der
Schenke, der schone Freund und Geliebte. Die literarischen und oft genug
auch pervertierten Spiegelungen gehen oft so weit, dafl der Leser selber
seinen Standpunkt verliert und irre wird. RUCKERT in seinem Lied auf
HaAris hat dies in klassischer Weise verdeutlicht:

12 Vgl. hierzu die griindliche Untersuchung von Fritz MEIER, Vom Wesen der islamischen
Mystik, Basel 1943.

13 Voll von diesen Anekdoten ist ArL-Gazziris Hauptwerk der Religionswissenschaften, das
in einzelnen Biichern iibersetzt und erliutert worden ist von HANs BAUER, Islamische
Ethik T bis 1V, Halle 1916-1940.

14 Hierzu an vielen Stellen bei Tor ANDRAE, Islamische Mystiker, Stuttgart 1960, S. 18,

70, 86.



«Hafis, wo er scheinet Ubersinnliches
Nur zu reden, redet iiber Sinnliches.
Oder redet er, wo iiber Sinnliches
Er zu reden scheint, nur Ubersinnliches ?
Sein Geheimnis ist uniibersinnlich
Denn sein Sinnliches ist iibersinnlich !»15

Und selbst die Bildersprache der ewigen Gliickseligkeit ist nur Symbol
fiir exzentrische Zustinde, hart am Rand des Pathologischen. Den vor
Gottes Gericht verwirrten Massen verheilit Gottes Huld im Paradies die
Befriedigung der beiden miichtigsten Triebe, des Sexual- und Nahrungs-
triebes, noch krasser: ewig Wein und die permanente «defloratio virginum» !
Hier allerdings bricht in der Propheteniiberlieferung an einer Stelle eine
unheimliche Ironie durch, die das Normalste ins Pathologische verkehrt
und als besonders beschriinkt gerade jene durchschnittliche Masse der Unbe-
diirftigen erscheinen ldBt, die mit der rein materiellen Vorstellung eines
perfekten Lebensstandards vorlieb nehmen. Wer um Bauch und Genitalien
willen lebt und ewig leben will, der — so GazzALi!¢ — rangiert sich selber ein,
und zwar auf die « Stufe der geistigen Beschrinktheit». Das arabische Wort
«bulh» kommt von «balah» und meint nicht nur Einfalt, sondern Idiotie.
Der Mensch stuft sich selber ein, und nur so kann man das verbliiffend auf-
schluflireiche Wort verstehen, das dem Propheten in den Mund gelegt wird:

«Die Mehrzahl der Paradiesesbewohner besteht aus Idioten.»
«Denn im Paradies, da mufl man [ Mehr noch als human sich zeigen.»?!7

Ein paar Beispiele und Spriiche sollten zeigen, wie der gebildete Muslim
die Welt des Narren sieht, wie sehr er sie differenziert, auch relativiert, wie
er dennoch reserviert, ja devot bleibt, immer aber um das «humanum»
sich miitht, mit dem der Narr uns anspricht.

Demgegeniiber steht nun all das Damonologische, das als abgesunkenes
Kulturgut des alten Orients wie auch aus Resten des arabischen Heiden-
tums erhalten blieb. Da ist vor allem die Welt der «dschinn», der bisen
und guten Geister, die Luft und Erde bevélkern®. Das Wort bedeutet

15 FriepricH RUCKERT in Z. Ditsch. Morgenlindischen Gesellschaft 79 (1925) 248-250.

16 Hieriiber an vielen Stellen im Buch vom Gottvertrauen, nach BAUER (1940) S. 102.

17 GOETHE in den «Paralipomena» zum West-éstlichen Divan.

18 Aus der reichen Literatur vgl. besonders: E. ZBINDEN, Djinn des Islam und der altorienta-
lische Geisterglaube, Bern 1953. — GEROLF VAN VLOTEN, Diimonen, Geister und Zauber

5



Schleier, Hiille, die Umnebelung, auch die Bedriickung und Beschrinkung
des Geistes. «madschnun» heiit verriickt, eigentlich bedschinnt, also ver-
hext, verzaubert, besessen. So fithren es die Mirchen aus Tausendundeiner
Nacht und so noch WAsHINGTON IRVING in seinen Sagen aus der Alhambra.
Das ist die gleiche Welt der Kobolde, die im Mundus subterraneus eines
AtHANASIUS KIRCHER wie in der Basler « Dimonomanie» des Bopinus?
spukt. Unsere Volkssagen — vom Zauberer Vircirius® bis zum Doktor
Faustus — sind voll davon, und auch die Wahnsysteme unserer Schizo-
phrenen.

Bevor ich auf diesen historischen Reflex der ddmonologischen Vorstellun-
gen eingehe, noch ganz kurz iiber die wissenschaftliche Stellungnahme, die
keine Verwischung der Grenzen duldete und auf klare Definition des biolo-
gischen Irreseins bedacht war. Jede geistige Verwirrung, insofern sie zu
einer privaten oder sozialen Beeintrichtigung fiihrt, gehort in die Hinde
des «hakim», des an antikem Wissen geschulten Arztphilosophen. Vor dem
Arzt seine Krankheit zu verheimlichen, gilt allein schon fiir verriickt?2!.
Allerdings ist das Heilsuchen (fawakkul) nur so lange verniinftig, als man
Heilung erstrebt, um ein geistig sinnvolles Leben zu fithren. Will man nur
eine Gesundheit schlechthin, etwa im Sinne der Weltgesundheitskommis-
sion, will man nur arbeitsfiahig und genuBtrichtig sein, so ist man bereits

bei den alten Arabern, Wiener Z. Kde. Morgenland. 7 (1893), 8 (1894). - BRuno LEWIN,
Der Einflul magischer und religioser Vorstellungen auf die Pathoplastik reaktiver und
endogener geistiger Stérungen in Agypten, Z. Psychiatrie 6 (1956) 60 ff. — BRuno LEWIN,
Der Zar, ein iigyptischer Tanz zur Austreibung béser Geister und seine Beziehungen zu
Heiltanz-Zeremonien anderer Vilker und der Tanzwut des Mittelalters, Conf. Psychiat. 1
(1958). — ExNo LiTTMANN, Arabische Geisterbeschwirungen aus Agypten, Leipzig 1950.
KircHER im Mundus subterraneus, lib. VII; BopiNus, De magorum Daemonomania
Libri IV, Basel 1581, Vgl. WERNER LEIBBRAND und ANNEMARIE WETTLEY, Der Wahn-
sinn, Geschichte der abendlindischen Psychopathologie, Freiburg/Miinchen 1961, S. 202f.
Typisch fiir die Beeinflussung der spatmittelalterlichen Sagenwelt durch den arabischen
Dimonenglauben ist die Legende vom Zauberer Vircirius, der, in Rom geboren, im
schwarzmagischen Toledo erzogen ward. In Toledo geriet er in eine Zauberhghle und

19

20

erlernte die schwarze Kunst. Er verzauberte in Rom die Ernte, auch das Heer. In die
Tochter des Sultans von Babylonien verliebt, entfiihrt er sie nach Neapel. Dort griindet
er eine Hochschule, stiftet Bider, baut Briicken und ihnliches. Sein Heilbad wird von
den neidischen Arzten Salernos zerstort. VIRGILIUS fabriziert einen ehernen Kopf, der
reden und weissagen konnte. All diese Elemente lieBen sich genau auf arabistische Quellen
reduzieren. :

21 «Der ist nicht verstindig, wer dem Arzt seine Krankheit verheimlicht.» Nach ANDRAE
(1960) S. 76.



geistig beschrinkt. Ganz verriickt aber ist die dritte Gruppe, die gesund
sein mochte, um siindigen zu konnen, die das will, was unsere Werbefach-
leute auf die Parole gebracht haben: « Genufl ohne Reue!»?22

Die Analyse der medizinischen Texte ergibt nun, daf die antike Tradition
wesentlich bereichert und grundsitzlich geordnet wurde. Es kann hier nicht
darauf ankommen, iiber die ungemein vielschichtige Systematik der Geistes-
krankheiten zu referieren und das faktische Wissen darzustellen23, Auch
hier muf} uns das Formale wichtiger sein als die Realien. Das Nérrischste
— so schrieb GOETHE in seinen «Betrachtungen im Sinne der Wanderer»
uns Historikern ins Stammbuch — «das Nirrischste ist, dal jeder glaubt
iiberliefern zu miissen, was man gewuf3t zu haben glaubt.»

Die Lust der Araber an solcher Systematik wird bereits in der Sprache
selber deutlich, die wahnhafte Stérungen von somatischer Demenz unter-
scheidet, Ekstasen von bloflem Gefasel, situationsbedingte Geistesabwesen-
heit von einem rein verbal zu interpretierenden Irren. Diese saubere Termi-
nologie wird unterstrichen durch ein geistreiches Wortspiel: «al-dschuniin
funiin» («dschinn» steckt darin und «fen», das Ordnungswort des Ca-
nons), wortlich: Ein Wahnsinn duflert sich auf mancherlei Art und ver-
bietet die Konzeption einer Einheitspsychose. Unterschieden werden nach
Atiologie und Symptomatik exogene Psychosen von deliranten und de-
menten Zustandsbildern. Der «endogene Formenkreis» wird zum zentralen
Problem. Es wird zu deuten versucht als eine Temperamentsentgleisung,
etwa bei der Manie. Noch ein Schull schwarze Galle in dieses Fliefigleich-
gewicht gebracht, und wir haben die gereizte Manie, die «mania canina»;
aggressiv und kriechend zugleich, wie AVICENNA sagt.

Neben einer detaillierten Prophylaxe wird Wert gelegt auf das gesamte
Spektrum therapeutischer Moglichkeiten: von der Logotherapie iiber die
Diitetik bis zur Schockbehandlung und zuriick zur Psychotherapie. Aus-
druck der medikamentésen Einstellung sind die sogenannten «Laetifican-

22 Die Problematik des hier angeschlagenen «tawakkul», was nur ungenau mit «Gott-
vertrauen» iibersetzt werden kann, findet sich ausfithrlich bei BAuer (1940) S. 91 ff.
und 101 f. — Vgl. auch Anprae (1960) S. 131 £.

23 Ein Modell iiber dieses Wissen bei AvICENNA findet sich in Abugalii, filii Sinae, sive, ut
vulgo dicitur, Avicennae de morbis mentis tractatus, ed. PETRUS VATTERIUS, Paris 1659.
Es handelt sich um keine eigene Schrift des AVICENNA, sondern um Ausziige aus dem
Canon III und IV. Ausfithrliche Inhaltsangabe bei HEINRICE LAEHR, Die Literatur der
Psychiatrie, Neurologie und Psychologie von 1459 bis 1799, Berlin 1900, Band I, S. 678-680.
Vgl. hiernach auch: LEIBBRAND-WETTLEY (1961) S. 155 {.

7



tia», die ja seit langem schon den industriell gesteuerten «Stupefacientia»
Platz gemacht haben.

Einer durchaus human eingestellten Schulmedizin gegeniiber entwickelt
sich auch hier eine uferlose enzyklopidische Literatur, die stark ddmono-
logisch ausgerichtet ist. Qazwini beschreibt in seiner Naturkunde die
«Dschinnen», und seine «artes liberales» beschiftigen sich unermiidlich
mit Geomantik und magischen Rétseln, mit Beschwérungen und Talisma-
nen, mit Zauberspielen und einer «magia praestigiatrix», kurz: mit jenen
Texten, die dreiviertel aller Handschriften des lateinischen 14. und 15. Jahr-
hunderts ausmachen. Uber solchen Spuk mokierten sich aufgeklirte Araber,
indem sie trocken bemerkten: « Wir fanden das ganz ergétzlich, und zu
lesen, damit man erkenne die Torheit dieser Gesellschaft.»

Ernst wird dieser Spuk erst, wenn man bedenkt, mit welcher Wucht er
das Abendland bis zur Aufklérung hin getroffen hat. Hier nun gilt es deut-
licher zu differenzieren, als dies bisher in historischen Darstellungen der
Fall war. Das Handschriftenmaterial macht, in seiner ganzen Breite ge-
sehen, erst deutlich, wie, nach einer Assimilation der humanitiren und
rationalen Tendenzen islamischer Medizin im hohen Mittelalter, die gnosti-
sche und dimonologische Rezeption ausgerechnet zu einem Zeitpunkt zum
Tragen kam, den man als Humanismus zu bezeichnen gewohnt ist. Um
dahinter zu sehen, miillte freilich erst die verwilderte Literatur des 17. und
18. Jahrhunderts aufgearbeitet werden. Es kann wirklich nicht weit fiihren,
wenn man die historischen Voraussetzungen unserer Psychiatrie und vor
allem auch die Motive unserer tiefenpsychologischen Bewegung lediglich
im 19.Jahrhundert nisten und keimen lassen moéchte und sie nicht ein-
ordnet in die groBen Stromungen der Geistesgeschichte.

Dies wird besonders klar, wenn wir in einem dritten und letzten Aspekt
auf das Humane am Narren zu sprechen kommen und die ethische Einstel-
lung zum Geisteskranken beleuchten.

Der geistesgestorte Mensch gehort voll und ganz in die Welt des Menschen,
als Glied und Bestandteil, als eigener Stand, ja als Garant fiir das humane
Fluidum einer gebildeten Gesellschaft. « Die Muslime » — heif3t ein arabischer
Spruch — «sind ein festgefiigtes Gebiude, sind wie ein einziger Kérper.»
Wir konnen aus dieser Korperschaft den Narren nicht eliminieren, repri-
sentiert er doch erst — um ein arabisches Bild zu entleihen — den vollen Fii-
cher des Humanen, im Sinne einer freilich oft genug iiberschatteten oder
iibersteigerten, immer aber existentiell eingebundenen Ausficherung
menschlicher Moglichkeiten. Das Exzentrische oder Verriickte kann das

o
O



Humane nicht attackieren, ebensowenig wie man sein verriicktes Menschen-
tum ablegen konnte, weil es — und dies im Sinne des scholastischen Realis-
mus — unverriickbar als «causa formalis », und durch seine «natura substan-
tialis» unverinderlich ist 2.

Im Gegenteil: Im Umgang mit dem Narren wird besonders jener spezi-
fisch menschliche, auch irztliche Takt kultiviert, der aus Kontakt und
Distanz entsteht. Aus der personlichen Begegnung bleibt auch hier noch
giltig der Auftrag der «humanitas», namlich — wie es wortlich heillit —
«Menschen zu bilden», mit jener Anthropoplastik, die sich auch heute noch
Psychohygiene wie Psychosynthese zum Ziel setzen. Im persénlichen Um-
gang allein bleibt auch die Verantwortung fiir den Narren lebendig, die der
Prophet den Muslims zur Pflicht gemacht hat, wenn er vorschreibt: « Gebt
den Schwachsinnigen nicht ihr Vermégen in die Hand, verwaltet ihr es
vielmehr, erndhrt sie damit und kleidet sie und sprecht Worte freundlichen
Ratschlags zu ihnen» (Sure 4, 4).

Dieser Haltung entspricht der Gesetzgeber, wenn er als beschrinkt
geschiiftsfihig und firsorgebediirftig jeden erklirt, der sich im «hagr»
befindet?. Das Schreibrohr — oder: die Gasse des Gesetzes — ist aufge-
hoben von dreien: von dem Knaben, bis er erwachsen ist; von dem
Schlafenden, bis er wach ist; von dem Besessenen, bis er wieder bei
sich ist.

Aber diese juristische Einstellung allein wiirde nicht den hohen Stand
der islamischen Irrenpflege erkliren; dazu mufl man abermals auf den
religiosen Grund zuriick und in seine abgrundtiefe Melancholie. Einer
lauft da die ganze Nacht iiber die Stadtmauer von Bistam und wagt nicht,
Gottes Namen zu nennen. Im Morgengrauen steigt er herunter und sein
Urin ward zu Blut. So war ihm die Ehrfurcht vor dem Namen Allahs an die

22 Bei ALANUS DE INSULIS entspricht der Begriff der «humanitas» einer extremen Realitiit
im Sinne des Universalienstreites. «Si humanitas, quae est natura substantialis hominis
et causa formalis, inmutabilis est, inmutabilis est effectus eius, i.e. facere hominem»
(Patrologia Latina 210, 311 B).

25 Zum «hagr»-Zustand rechnen neben den Minderjihrigen vor allem die Geisteskranken,
ferner auch die Verschwender (mubaddir) oder der Abgefallene (murtadd) sowie einige
andere. Jeder Schwerkranke ist in seiner Geschiftsfahigkeit beschriinkt in bezug auf alle
Rechtshandlungen, die das Recht seiner Erben auf Zweidrittel seines Nachlasses beein-
trichtigen wiirden. Mit einem Schwerkranken werden gleichgestellt: Bewohner einer
verseuchten Gegend, Krieger im Kampf, Schiffbriichige, Gefangene und Todeskandida-
ten. Vgl. hierzu: Ta. W. JuynBorLL, Handbuch des islamischen Gesetzes, Leiden und
Leipzig (1910) S. 256 f.



Nieren gegangen . Ein anderer will Staub werden, weil er die Alternative
zwischen Gericht und Gnade nicht ertrigt. Einer erkldrt sich zum Feind
seiner selbst, und als man ihn beruhigt: « Troste dich, das Leben ist nur ein
Schlaf, wenn es endet, verschwindet die Sorge, der néchtliche Wanderer»,
— da antwortet er: «Nun gut, wenn es ein ruhiger Schlummer wire, wiirde
ich ihn loben, aber es ist ein schreckhafter, unruhiger Schlaf» 2?7 — es ist eine
teuflische Sache. ‘

Wie spiter fiir LUTHER, war auch fiir die Araber der Teufel ein melan-
cholischer Geist. « Wo ein melancholischer Kopf ist», sagt Luther, «da hat
der Sathan seine Badestiitte.» GUNAID sah ihn einmal nackt auf dem Markt
herumlaufen. Auf seine Frage, ob er sich denn nicht schime, kam die
teuflische Antwort: «Die Menschen, vor denen man sich schimen konnte,
sind in dieser verriickten Zeit verschwunden.» Auch hier hat das Humane
sein Kriterium in der Ehrfurcht, vor dem, was droben oder drunten, aber
auch vor dem, was daneben, verriickt ist. In das Vakuum dieser Scham
aber tritt der Teufel.

Arzte wie Mystiker beschreiben, wie auf die Lieblichkeit eines Gottes-
gedankens die satanische Bitterkeit folge, der Ausgull der schwarzen Galle,
wie dann aber auch umgekehrt wieder die Melancholie sich spannt zur
schopferischen Stunde, Ferment wird zur Produktivitit. Ist Menschentum
iiberhaupt denkbar — so wird gefragt — ohne dieses schwerbliitige Gegen-
gewicht und die Moglichkeiten seiner Entgleisung, ohne die tiefsinnige
Schwermut, dies Temperamentum unseres labilen Gleichgewichtes ?

Aber wir miissen vor solchen Fragen zuriick auf das physiologische Zu-
standsbild, das in seinem «factum brutum» der Narr uns bietet, zuriick
auch auf das Problem, was dabei einem Menschen an Humanem zu tun
bleibt. Irrenpflege war von Anfang an den islamischen Arzten zur Standes-
pflicht gemacht. Seit dem 10.Jahrhundert gab es profane Irrenhiuser.
Unterbringung und Verpflegung waren oft iippig; Musik, Tanz, Theater und
Bader unterstiitzten den diitetischen Heilsplan28.

26 Die Geschichte des ABT Jazip AL-BisTami wird zitiert von ANDRAE (1960) S. 112.

27 SgrIF AR-RIDA, geboren 970 zu Bagdad, gilt als ausgesprochener Melancholiker; vgl.
A. MEz, Die Renaissance des Islams, Heidelberg 1922, S. 261.

2 Vgl. zu der noch nicht systematisch dargestellten Irrenpflege im Islam besonders:
J. E. STAERELIN, Zur Geschichte der Psychiatrie des Islam, Schweiz. med. Wschr.: 87
(1957) 1151-1153. — ImsanN ScHUKRY und FARREDIN KERIM, Die Geschichte der Psy-
chiatrie in der Tirkei, Allg. Z. Psychiatrie u. psychiatr.-ger. Med. 84 (1926) 404—407. —
Anmap Isa BEy, History of Hospitals in Islam, Damascus 1939. — J. B. ULLERSPERGER,

10



In seinem «Itinerarium» erzihlt uns BENJAMIN vON TUDELA, wie er ein
Irrenhaus zu Bagdad besucht hat. Ich darf die Stelle zitieren29: «Ich be-
suchte dort auch einen Palast, der den Namen dar al-marhama tragt, was
heiffit: Haus der Barmherzigkeit. In diesem halten sich alle Wahnsinnigen
der ganzen Gegend auf, in geschlossenen Abteilungen oder unter einer Kur.
Vereinzelt hatte man sie auch angebunden, bis sie ihre Besinnung wieder-
erlangten. Wenn einer einigermallen geordnet war, durfte er nach Hause
gehen. Die Kur war damit abgeschlossen, oder eine spezielle Priifung ge-
stattete dies. Einmal im Monat nimlich hatten behordliche Gutachter €ine
solche Revision durchzufithren. Dies hat die Obrigkeit aus Motiven der
Barmherzigkeit und zu Zwecken der Wohltiitigkeit errichtet. Sie soll allge-
mein denen zugute kommen, die an Wahnsinn und dhnlichem leiden. Die
Obrigkeit ist ndmlich, wie ich schon betonte, beherrscht von einem ,inge-
nium misericordi mentis‘ und einem ,humanum bonae mentis® — von durch-
aus humaner, ja barmherziger Gesinnung.» — Eine hochkultivierte Ritter-
lichkeit und Briiderlichkeit, das Mitleiden mit den Armen und Kleinen
und Irren, das ist der religivse und humane Grundzug im frithen Islam, es
ist eine — wie KAzARUNI dies nannte — eine «reine Freundschaft um Allahs
willen ».

Einem solchen in Freundschaft gebildeten Nervenarzt konnte dann frm-
lich auch einmal passieren, was ein Patient namens THABIT ArL-BunAni
seinem Arzt antat. Der Melancholiker THABIT weinte, bis er fast sein Augen-
licht verlor. Sein Arzt versprach ihm Heilung, wenn er zunichst einmal
rein duBerlich das Weinen aufgeben wolle. Darauf der Patient: « Was soll
ich denn mit meinen Augen, wenn sie nicht mehr weinen diirfen!» Auf das
Trinken des goldenen Uberflusses der Welt wollte dieser Narr verzichten,
nicht aber auf das «donum lacrimarum», nicht auf die Gottesgabe der
Trinen, die im christlichen wie islamischen Mittelalter gerade bei den Hel-
den und Narren so reichlich flieBen3® und von denen auch ein KIERKEGAARD

Die Geschichte der Psychologie und der Psychiatrik in Spanien von der éltesten Zeit bis zur
Gegenwart, Wiirzburg 1871, — A, VALLEJ0 NAGERA, Tratamiento de las enfermedades men-
tales, Valladolid 1946. — KARL Op1rz: Die Medizin im Koran, Stuttgart 1906 - Eme
kritische Untersuchung nach den Quellen steht noch aus.

29 Der lateinische Text ist zu finden in Itinerarium Benjamini Tudelensis ex versione Bened.
Aviae Montan., Antwerpen 1575. Es handelt sich um die Ubersetzung eines hebraischen
Manuskriptes.

30 Vel., hierzu: A. J. Wensinck, Uber das Weinen in den monotheistischen Religionen
Vorderasiens, in Festschrift E. Sachau.

11



noch gemeint hat: Der normale Christ miisse es fiir eine Unehre ansehen,
ohne Trinen zu sein!3!

Die Beispiele sollten nicht nur zeigen, wie komplex das arabische Irren-
wesen war, sondern auch, wie wenig damit gedient ist, wenn man uns das
Mittelalter als ein Jahrtausend voll von Psychopathen vorstellt, eine Epoche
voll Dummbheit und Aberglaube und lauter Narretei, Zeitalter der Hexen
und der Inquisition, bis schlieflich ein PINEL daherkam, um die Irren von
ihren Ketten zu erléosen —, ein wirklich finsteres Klischee, das immer noch
in jedem Lehrbuch geistert und bis zur Stunde durch jede Festrede dréhnt.

Die Beispiele mochten dieses allzu starre Geschichtsbild etwas auflockern,
dariiber hinaus aber auch eine Untersuchung anregen, warum gerade die
Neuzeit die unmenschlichsten Phinomene, die wir in der Geschichte der
Psychiatrie kennen, inauguriert oder auch nur geduldet hat. Eine solche
Analyse miilte auch dem Didmonologischen unserer Tage zu Leibe riicken
und damit jener merkwiirdigen Schrumpfung des Humanen, das keines-
wegs mit dem Fortschritt selbst schon garantiert scheint, vielmehr im
unbeherrschten Tempo technischen Fortschreitens oft genug und uberra-
schend schnell in eine Deshumanisierung iibergehen kann.

SchlieBlich aber wollten die Beispiele und Spriiche zeigen, wie hinter dem
Bild vom Narren immer der ganze Geist einer Zeit steckt, vielleicht sich
auch versteckt, und wie weitgehend es das Schicksal eines Geisteskranken
bestimmt, wenn dieses sein Bild einmal von Menschen gemacht werden
wird, die — um eine Formulierung des Fackel-KrAUS zu variieren3? — sich
blofl noch als Konsumenten oder Produzenten fiithlen, denen Lebensmittel
mehr und mehr Lebenszweck wird, bei denen — verriickt genug — der Magen
dem Kopf iiber den Kopf zu wachsen droht, die in ihrer Narrheit gar nicht
merken, daf} sie in die Zeit gesetzt sind, um Zeit zu haben und die in dieser
bloden Welt immer und iiberall — auf dem Mond wie auf der Venus — mit
den Beinen eher anlangen werden als mit ihrem Herzen !

31 SOREN KIERKEGAARD, Die Tagebiicher 18341955, ed. TH. HAECKER, Leipzig (1941):
«... so miifite der Christ es fiir eine Unehre ansehen, ohne Triinen zu bleiben (die gleich-
wie Kinder Gabe Gottes sind).» Tagebuch vom 29. August 1839; ed. HAECKER, S. 119.

32 KArL Kravus, Auswahl aus dem Werk, Frankfurt und Hamburg 1961, S. 171.

12



	Der Narr und sein Humanum im islamischen Mittelalter

