
Zeitschrift: Gesnerus : Swiss Journal of the history of medicine and sciences

Herausgeber: Swiss Society of the History of Medicine and Sciences

Band: 18 (1961)

Heft: 1-2

Artikel: Der Narr und sein Humanum im islamischen Mittelalter

Autor: Schipperges, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-520462

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-520462
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


GESNERUS
Vierteljahrsschrift für Geschichte der Medizin und der Naturwissenschaften

Revue trimestrielle d'histoire de la medecine

Jahrgang/Vol. 18 1961 Heft/Fase. 1/2

Der Narr und sein Humanuni im islamischen Mittelalter*

Von Heinrich Schipperges

Die Psychiatrie ist zu allen Zeiten nicht nur die menschlichste der
medizinischen Wissenschaften gewesen1, sondern in mancher Beziehung auch die
unmenschlichste. Beide Schichten machen die Geschichte dieser
merkwürdig zwielichtigen Disziplin aus, die immer wieder unser Schema von
einer Medizin als Naturwissenschaft ad absurdum führt, die andererseits
auch in kein seriöses Verhältnis zu den Geisteswissenschaften zu kommen
scheint.

Auch für diese Fragengruppen stellt - wie für andere Gebiete der

Wissenschaftsgeschichte — die Kultur des arabischen Mittelalters als ein sachliches
Kristallisationszentrum erster Ordnung einen Umschlagplatz der großen
Uberlieferungen dar. Diese Skizze möchte deshalb aus der islamischen
Tradition die humanitären, aber auch die extrahumanen, die dämono-

logischen Aulfassungen kurz vor Augen führen, und zwar jeweils

1. in den religiösen Vorstellungen,
2. einer rein wissenschaftlichen Stellungnahme,
3. auf Grund von ethischen Einstellungen zum Irresein überhaupt.

Es wird dabei bewußt auf die medizinische Systematik der Geisteskrankheiten,

die einer besonderen Studie vorbehalten bleibt, verzichtet und der
Narr mit seinem besonderen soziologischen und humanen Fluidum mehr
aus den Texten der religiösen Rechtskunde wie besonders auch der Mystik
herausgearbeitet.

* Nach einem Vortrag, gehalten auf der 12. Henry-E.-Sigerist-Konferenz in Nyon am
12. März 1961.

1 Vgl. Erwin H. Ackerknecht, Kurze Geschichte der Psychiatrie, Stuttgart 1957, S. IX:
«Zu allen Zeiten ist sie in vieler Beziehung die menschlichste und interessanteste der
medizinischen Wissenschaften gewesen.»

1



Das arabische Irrenwesen orientierte sich an der einzigen Quelle, aus der
das Leben eines gebildeten Muslim strömte, und das war seine Religion,
der Islam. Islam beißt Hingabe, sich seinem Gott ergeben. «Wenn Islam
Gott ergeben beißt / Im Islam leben und sterben wir alle», sagt Goethe
im Divan. «Närrisch, daß jeder in seinem Falle / Seine besondere Meinung
preist», heißt es im Obervers2. Wer so hingegeben lebt und ergeben stirbt,,
ist ein «Muslim». Aus der gleichen Sprachwurzel kommt nun auch der
Schlüsselbegriff für unser Thema: «salam» - was auch Frieden heißt, mehr
aber die Harmonie, das Ganze und Gesunde, das Heile; besser noch und

genauer: «integritas» als eben die Zurechnungsfähigkeit einer integren
Person, als die Verantwortlichkeit einer heilen und ganzen Individuation.

Hingegeben an Allah — was wiederum bedeutet: das Ziel des Herzens und
des Auges —, und damit absolut ausgesetzt Gottes Gericht wie Gottes Gnade,
mußte ein Muslim zum Narren Allahs3 werden, sobald er im Ernst
versuchte, ein religiöses Leben zu realisieren. Zwei Koranverse waren es

— schreibt der Mystiker Käzarüni —, die mir das geistige Rückgrat
zerbrachen: «Und er ist mit den Gläubigen barmherzig» (33, 43); und: «Den
Ungläubigen bereitet er eine schmerzhafte Strafe» (4, 103). Sein Sinn war
seitdem verrückt, da er bekennen muß: «Ich weiß nicht, welcher von beiden
ich bin!»4 Völlig verwirrt ist Ibn ad-Dabbag, nachdem er ein Puppenspiel
gesehen über das berühmte Liebespaar Laila und Madschnun, was soviel
heißt wie Die Nacht und der Narr. Die letzte Szene zeigt, wie Laila ihren
irren Liebhaber besucht, um von ihm abgewiesen zu werden. Und seine
letzten Worte lauten: «Während ich Laila suchte, habe ich Allah
gefunden.»5

Ein gleicher abgründiger Ernst hat auch die Persönlichkeit des

Propheten geprägt und Muhammad zu einer — psychopathologisch gesehen —

so faszinierenden Erscheinung gemacht. Man hat ihn einen Epileptiker
genannt; arrogante Ignoranten wollen in ihm einen Hysteriker oder gar
Paranoiker sehen. Was seine Anfälle angeht, so sprechen die zeitgenössi-

2 Goethe, West-östlicher Divan, Stuttgart 1819, Buch der Sprüche.
3 Hans Burkhardt, Die Schwermut in psychiatrischer und anthropologischer Sicht,

Arztl. Mitteilungen, Nr. 9 (1961), 505 zitiert den genialen Tänzer Nijinskij, der sich, an
Schizophrenie erkrankt, als den «Clown Gottes» bezeichnete.

4 Nach Fritz Meier, Die Vita des Scheich Abu Ishäq al-Käzarüni, Bibliotheca Islamica 14,

Leipzig 1948.
6 Vgl. hierzu die für unser Thema sehr instruktive Studie von Rudi Paret, Symbolik des

Islam, Stuttgart 1958.

2



sehen Berichte6 eher für eine Narkolepsie, jenen affektiven Tonusverlust,
unter dem der Prophet vom Erzengel Gabriel seine Visionen, genauer
Auditionen erhielt, eben den «qur'än».7 Auf seine Zeitgenossen machte
Muhammad offensichtlich den Eindruck eines Besessenen, zumal in seinen

ersten erschütternden Verkündungen. Hören wir einmal eine der ältesten
Suren, und diese in genauer Ubersetzung (noch besser wäre das Arabische
mit seiner abrupten, affektgeladenen Eliptik): « 0 du Eingewickelter — steh
auf — ja, mahne - Deinen Herrn, ja, preis ihn — Deine Kleider, ja, reinige
sie — Schmutz da, ja, flieh ihn — sei nicht gütig aus Eigennutz — und Deinem
Herren, ja, harre ihm aus» (Sure 74).

Vom Grund und Abgrund einer solchen Religion aus begreift man eher,

warum der Narr bis zum heutigen Tag8 in ein besonderes Verhältnis zu
Allah kam, warum er wie ein Heiliger verehrt, ja zum Orakel wurde. Trägt
doch gerade er jene Fessel so hemmungslos zur Schau, womit — nach
Gazzäl! - Allah gefangen hält, wen er von seinen Geschöpfen liebt. Von
«Gottes zerbrochenen Gefäßen» spricht auch die jüdische Mystik9. Vom
altarabischen Kähin, dem Dichterseher, über den prophetischen Lebensstil
bis in das närrische Gebaren der Scharlatane (arabisch: kindische Schwätzer)10

und die professionell komische Figur eines Hofnarren stellt die arabische

Literatur alle Grade des göttlichen Wahnsinns dar11.

Auch das exegetische Schrifttum kann nicht genug betonen, wie das

Kleine das Große belehrt, der Narr den Weisen. So wird Salomon, Symbol
für Macht, Weisheit, Glück schlechthin, von einer lahmen Ameise belehrt.
Was lehrt sie Die Welt samt allem Glück entsteht und vergeht wie der

6 Am leichtesten zugänglich sind die authentischen Berichte in: Das Leben Mohammeds
nach Mohammed Ibn Ishak und Abd el Malik Ibn Hischam, Band 14 der «Fünfzig
Bücher» des Ullstein-Verlages, Berlin und Wien o.J.

7 Qur'än heißt «das Rezitierte», aus der Urschrift des Buches im Himmel nämlich, der
aumm al-kitäb», die mit ihren 77639 Wörtern und genau 323015 Buchstaben
unveränderlich als Gottes Wort gilt.

8 Rudolf Kriss und Hubert Kriss-FIeinrich, Volksglaube im Bereich des Islam:
I. Wallfahrtswesen und Heiligenverehrung, Wiebaden 1960, S. 92: «Den für heilig gehaltenen

Halbnarren ist hierzulande ja alles erlaubt. Niemand verwehrt es ihnen, wenn sie

sich das nehmen, was sie zur Stillung ihres Hungers brauchen.»
9 Vgl. Gershom Scholem, Die jüdische Mystik in ihren Hauptströmungen, Frankfurt am

Main 1957.
10 Der Begriff ist abzuleiten von «mucharrif», was kindisch und närrisch meint, dann aber

auch den Schwätzer und Scharlatan bezeichnet.
11 Auch Isidor von Sevilla leitet in seiner Etymologie noch «Carmen» von «carere

mente» ab!

3



Wind. Auch Nimrod, gewaltig vor dem Herrn, erliegt nach einer arabischen

Legende einer Mücke, die ihm ins Gehirn gekrochen ist.
Am stärksten aber hat sich diese Auffassung in der sufischen Mystik

durchgesetzt, deren Spezialisten systematisch beschreiben, wie im analy-
tisch-kathartischen Prozeß ihrer Exerzitien allmählich aus dem «kuschid»,
der asketischen Mühung, ein «kaschid» wird, eine mystische Ziehung: dem

Eingeweihten ist das dumpfe Triebleben zur Existenz eines hellen Zuges
geworden, der ihm den Boden des Daseins fortreißt, ihn verrückt, um den
Grund der Welt und ihre Abgründe erscheinen zu lassen12.

Wie resolut sich dabei die alten Muslime gegen Hysteriker oder Schwindler

zu verwahren verstanden, die aus ihrer gespielten Narrheit nur Kapital
schlagen wollten, zeigt folgende Geschichte: In einer Versammlung des

Abu Bakr as-Sibli in Bagdad schrie einmal ein Mann laut auf und sprang
wie in religiöser Verzückung (häl) in den Tigris. Da sagte as-Sibl! seelenruhig:

«Wenn er wahrhaftig ist, wird Allah ihn retten, wie er den Moses

gerettet hat. Ist er aber ein Schwindler, so wird er ihn ertränken, wie er
auch den Pharao ersäufte!»13

Die Ehrfurcht vor dem Narren ging so weit, daß man seine erbaulichen
Einfälle und eigene Ideen auf einen Geisteskranken zu projizieren pflegte
und sie mit Vorliebe einem wahnsinnigen Mädchen in den Mund legte.
Du'n-Nün erzählt etwa, wie er einst in den Bergen Antiochiens reiste. «Da
bekam ich ein Mädchen zu sehen mit aufgelösten Haaren, das offensichtlich
wahnsinnig war.»14 Das ist nur ein Beispiel für die literarische Form
üppigster mystischer Traktate, in denen sich die Dichter charakteristischerweise

wieder der beiden menschlichsten Grenzzustände bedienen: des

Erlebens des Rausches als einer dinglichen Entwerdung und der Liebe als

einer personalen Einung. Gott selber ist dabei die Schenke, oft auch der

Schenke, der schöne Freund und Geliebte. Die literarischen und oft genug
auch pervertierten Spiegelungen gehen oft so weit, daß der Leser selber

seinen Standpunkt verliert und irre wird. Rückert in seinem Lied auf
Hafis hat dies in klassischer Weise verdeutlicht:

12 Vgl. hierzu die gründliche Untersuchung von Fritz Meier, Vom Wesen der islamischen

Mystik, Basel 1943.
13 Voll von diesen Anekdoten ist Al-Gazzälis Hauptwerk der Religionswissenschaften, das

in einzelnen Büchern übersetzt und erläutert worden ist von Hans Bauer, Islamische
Ethik I bis IV, Halle 1916-1940.

14 Hierzu an vielen Stellen bei Tor Andhae, Islamische Mystiker, Stuttgart 1960, S. 18,

70, 86.

4



«Hafis, wo er scheinet Übersinnliches
Nur zu reden, redet über Sinnliches.
Oder redet er, wo über Sinnliches
Er zu reden scheint, nur Übersinnliches
Sein Geheimnis ist unübersinnlich
Denn sein Sinnliches ist übersinnlich!»15

Und selbst die Bildersprache der ewigen Glückseligkeit ist nur Symbol
für exzentrische Zustände, hart am Rand des Pathologischen. Den vor
Gottes Gericht verwirrten Massen verheißt Gottes Huld im Paradies die

Befriedigung der beiden mächtigsten Triebe, des Sexual- und Nahrungstriebes,

noch krasser: ewig Wein und die permanente « defloratio virginum»!
Hier allerdings bricht in der Prophetenüberlieferung an einer Stelle eine
unheimliche Ironie durch, die das Normalste ins Pathologische verkehrt
und als besonders beschränkt gerade jene durchschnittliche Masse der
Unbedürftigen erscheinen läßt, die mit der rein materiellen Vorstellung eines

perfekten Lebensstandards vorlieb nehmen. Wer um Bauch und Genitalien
willen lebt und ewig leben will, der — so Gazzälx16 — rangiert sich selber ein,
und zwar auf die «Stufe der geistigen Beschränktheit». Das arabische Wort
« bulh » kommt von «balah» und meint nicht nur Einfalt, sondern Idiotie.
Der Mensch stuft sich selber ein, und nur so kann man das verblüffend
aufschlußreiche Wort verstehen, das dem Propheten in den Mund gelegt wird:

«Die Mehrzahl der Paradiesesbewohner besteht aus Idioten.»
«Denn im Paradies, da muß man / Mehr noch als human sich zeigen.»17

Ein paar Beispiele und Sprüche sollten zeigen, wie der gebildete Muslim
die Welt des Narren sieht, wie sehr er sie differenziert, auch relativiert, wie
er dennoch reserviert, ja devot bleibt, immer aber um das «humanum»
sich müht, mit dem der Narr uns anspricht.

Demgegenüber steht nun all das Dämonologische, das als abgesunkenes
Kulturgut des alten Orients wie auch aus Resten des arabischen Heidentums

erhalten blieb. Da ist vor allem die Welt der «dschinn», der bösen
und guten Geister, die Luft und Erde bevölkern18. Das Wort bedeutet

15 Friedrich Rückert in Z. Dtsch. Morgenländischen Gesellschaft 79 (1925) 248—250.
16 Hierüber an vielen Stellen im Buch vom Gottvertrauen, nach Bauer (1940) S. 102.
17 Goethe in den «Paralipomena» zum West-östlichen Divan.
18 Aus der reichen Literatur vgl. besonders: E. Zbinden, Djinn des Islam und der altorientalische

Geisterglaube, Bern 1953. — Gerolf van Yloten, Dämonen, Geister und Zauber

5



Schleier, Hülle, die Umnebelung, auch die Bedrückung und Beschränkung
des Geistes, «madschnun» heißt verrückt, eigentlich bedschinnt, also

verhext, verzaubert, besessen. So führen es die Märchen aus Tausendundeiner
Nacht und so noch Washington Irving in seinen Sagen aus der Alhambra.
Das ist die gleiche Welt der Kobolde, die im Mundus subterraneus eines

Athanasius Kircher wie in der Basler «Dämonomanie» des Bodinus19
spukt. Unsere Yolkssagen — vom Zauberer Virgilius20 bis zum Doktor
Faustus - sind voll davon, und auch die Wahnsysteme unserer
Schizophrenen.

Bevor ich auf diesen historischen Reflex der dämonologischen Vorstellungen

eingehe, noch ganz kurz über die wissenschaftliche Stellungnahme, die
keine Verwischung der Grenzen duldete und auf klare Definition des

biologischen Irreseins bedacht war. Jede geistige Verwirrung, insofern sie zu
einer privaten oder sozialen Beeinträchtigung führt, gehört in die Hände
des «hakim», des an antikem Wissen geschulten Arztphilosophen. Vor dem
Arzt seine Krankheit zu verheimlichen, gilt allein schon für verrückt21.
Allerdings ist das Heilsuchen (tawakkul) nur so lange vernünftig, als man
Heilung erstrebt, um ein geistig sinnvolles Leben zu führen. Will man nur
eine Gesundheit schlechthin, etwa im Sinne der Weltgesundheitskommission,

will man nur arbeitsfähig und genußträchtig sein, so ist man bereits

bei den alten Arabern, Wiener Z. Kde. Morgenland. 7 (1893), 8 (1894). — Bruno Lewin,
Der Einfluß magischer und religiöser Vorstellungen auf die Pathoplastik reaktiver und
endogener geistiger Störungen in Ägypten, Z. Psychiatrie 6 (1956) 60 ff. - Bruno Lewin,
Der Zar, ein ägyptischer Tanz zur Austreibung böser Geister und seine Beziehungen zu
Heiltanz-Zeremonien anderer Völker und der Tanzwut des Mittelalters, Conf. Psychiat. 1

(1958). — Enno Littmann, Arabische Geisterbeschwörungen aus Ägypten, Leipzig 1950.
19 Kircher im Mundus subterraneus, lib. VII; Bodinus, De magorum Daemonomania

libri IV, Basel 1581. Vgl. Werner Leibbrand und Annemarie Wettley, Der Wahnsinn,

Geschichte der abendländischen Psychopathologie, Freiburg/München 1961, S. 202f.
20 Typisch für die Beeinflussung der spätmittelalterlichen Sagenwelt durch den arabischen

Dämonenglauben ist die Legende vom Zauberer Virgilius, der, in Rom geboren, im
scbwarzmagischen Toledo erzogen ward. In Toledo geriet er in eine Zauberhöhle und
erlernte die schwarze Kunst. Er verzauberte in Rom die Ernte, auch das Heer. In die
Tochter des Sultans von Babylonien verliebt, entführt er sie nach Neapel. Dort gründet
er eine Hochschule, stiftet Bäder, baut Brücken und ähnliches. Sein Heilbad wird von
den neidischen Ärzten Salernos zerstört. Virgilius fabriziert einen ehernen Kopf, der
reden und weissagen konnte. All diese Elemente ließen sich genau auf arabistische Quellen
reduzieren.

21 «Der ist nicht verständig, wer dem Arzt seine Krankheit verheimlicht.» Nach Andrae
(1960) S. 76.

6



geistig beschränkt. Ganz verrückt aber ist die dritte Gruppe, die gesund
sein möchte, um sündigen zu können, die das will, was unsere Werbefachleute

auf die Parole gebracht haben: «Genuß ohne Reue!»22
Die Analyse der medizinischen Texte ergibt nun, daß die antike Tradition

wesentlich bereichert und grundsätzlich geordnet wurde. Es kann hier nicht
darauf ankommen, über die ungemein vielschichtige Systematik der
Geisteskrankheiten zu referieren und das faktische Wissen darzustellen23. Auch
hier muß uns das Formale wichtiger sein als die Realien. Das Närrischste
— so schrieb Goethe in seinen «Betrachtungen im Sinne der Wanderer»
uns Historikern ins Stammbuch — «das Närrischste ist, daß jeder glaubt,
überliefern zu müssen, was man gewußt zu haben glaubt.»

Die Lust der Araber an solcher Systematik wird bereits in der Sprache
selber deutlich, die wahnhafte Störungen von somatischer Demenz
unterscheidet, Ekstasen von bloßem Gefasel, situationsbedingte Geistesabwesenheit

von einem rein verbal zu interpretierenden Irren. Diese saubere
Terminologie wird unterstrichen durch ein geistreiches Wortspiel: «al-dschunün
funün» («dschinn» steckt darin und «fen», das Ordnungswort des

Canons), wörtlich: Ein Wahnsinn äußert sich auf mancherlei Art und
verbietet die Konzeption einer Einheitspsychose. Unterschieden werden nach
Ätiologie und Symptomatik exogene Psychosen von deliranten und
dementen Zustandsbildern. Der «endogene Formenkreis» wird zum zentralen
Problem. Es wird zu deuten versucht als eine Temperamentsentgleisung,
etwa bei der Manie. Noch ein Schuß schwarze Galle in dieses Fließgleichgewicht

gebracht, und wir haben die gereizte Manie, die «mania canina»;
aggressiv und kriechend zugleich, wie Avicenna sagt.

Neben einer detaillierten Prophylaxe wird Wert gelegt auf das gesamte
Spektrum therapeutischer Möglichkeiten: von der Logotherapie über die
Diätetik bis zur Schockbehandlung und zurück zur Psychotherapie.
Ausdruck der medikamentösen Einstellung sind die sogenannten «Laetifican-

22 Die Problematik des bier angeschlagenen «tawakkul», was nur ungenau mit
«Gottvertrauen» übersetzt werden kann, findet sich ausführlich bei Bauer (1940) S. 91 ff.
und 101 f. - Vgl. auch Andrae (1960) S. 131 f.

23 Ein Modell über dieses Wissen bei Avicenna findet sich in Abugalii, filii Sinae, sive, ut
vulgo dicitur, Avicennae de morbis mentis tractatus, ed. PETRUS Vatterius, Paris 1659.
Es handelt sich um keine eigene Schrift des Avicenna, sondern um Auszüge aus dem
Canon III und IV. Ausführliche Inhaltsangabe bei Heinrich Laehr, Die Literatur der

Psychiatrie, Neurologie und Psychologie von 1459 bis 1799, Berlin 1900, Band I, S. 678-680.
Vgl. hiernach auch: Leibbrand-Wettley (1961) S. 155 f.

7



tia», die ja seit langem schon den industriell gesteuerten «Stupefacientia»
Platz gemacht haben.

Einer durchaus human eingestellten Schulmedizin gegenüber entwickelt
sich auch hier eine uferlose enzyklopädische Literatur, die stark dämono-

logisch ausgerichtet ist. Qazwini beschreibt in seiner Naturkunde die

«Dschinnen», und seine «artes liberales» beschäftigen sich unermüdlich
mit Geomantik und magischen Rätseln, mit Beschwörungen und Talismanen,

mit Zauberspielen und einer «magia praestigiatrix», kurz: mit jenen
Texten, die dreiviertel aller Handschriften des lateinischen 14. und 15.

Jahrhunderts ausmachen. Über solchen Spuk mokierten sich aufgeklärte Araber,
indem sie trocken bemerkten: «Wir fanden das ganz ergötzlich, und zu
lesen, damit man erkenne die Torheit dieser Gesellschaft.»

Ernst wird dieser Spuk erst, wenn man bedenkt, mit welcher Wucht er
das Abendland bis zur Aufklärung hin getroffen hat. Hier nun gilt es

deutlicher zu differenzieren, als dies bisher in historischen Darstellungen der

Fall war. Das Handschriftenmaterial macht, in seiner ganzen Breite
gesehen, erst deutlich, wie, nach einer Assimilation der humanitären und
rationalen Tendenzen islamischer Medizin im hohen Mittelalter, die gnosti-
sche und dämonologische Rezeption ausgerechnet zu einem Zeitpunkt zum
Tragen kam, den man als Humanismus zu bezeichnen gewohnt ist. Um
dahinter zu sehen, müßte freilich erst die verwilderte Literatur des 17. und
18. Jahrhunderts aufgearbeitet werden. Es kann wirklich nicht weit führen,
wenn man die historischen Voraussetzungen unserer Psychiatrie und vor
allem auch die Motive unserer tiefenpsychologischen Bewegung lediglich
im 19. Jahrhundert nisten und keimen lassen möchte und sie nicht
einordnet in die großen Strömungen der Geistesgeschichte.

Dies wird besonders klar, wenn wir in einem dritten und letzten Aspekt
auf das Humane am Narren zu sprechen kommen und die ethische Einstellung

zum Geisteskranken beleuchten.
Der geistesgestörte Mensch gehört voll und ganz in die Welt des Menschen,

als Glied und Bestandteil, als eigener Stand, ja als Garant für das humane
Fluidum einer gebildeten Gesellschaft. «Die Muslime» - heißt ein arabischer

Spruch - «sind ein festgefügtes Gebäude, sind wie ein einziger Körper.»
Wir können aus dieser Körperschaft den Narren nicht eliminieren,
repräsentiert er doch erst - um ein arabisches Bild zu entleihen — den vollen
Fächer des Humanen, im Sinne einer freilich oft genug überschatteten oder

übersteigerten, immer aber existentiell eingebundenen Ausfächerung
menschlicher Möglichkeiten. Das Exzentrische oder Verrückte kann das



Humane nicht attackieren, ebensowenig wie man sein verrücktes Menschentum

ablegen könnte, weil es - und dies im Sinne des scholastischen Realismus

— unverrückbar als «causa formalis», und durch seine «natura substantial^

» unveränderlich ist24.

Im Gegenteil: Im Umgang mit dem Narren wird besonders jener spezifisch

menschliche, auch ärztliche Takt kultiviert, der aus Kontakt und
Distanz entsteht. Aus der persönlichen Begegnung bleibt auch hier noch

gültig der Auftrag der «humanitas», nämlich — wie es wörtlich heißt —

«Menschen zu bilden», mit jener Anthropoplastik, die sich auch heute noch

Psychohygiene wie Psychosynthese zum Ziel setzen. Im persönlichen
Umgang allein bleibt auch die Verantwortung für den Narren lebendig, die der

Prophet den Muslims zur Pflicht gemacht hat, wenn er vorschreibt: «Gebt
den Schwachsinnigen nicht ihr Vermögen in die Hand, verwaltet ihr es

vielmehr, ernährt sie damit und kleidet sie und sprecht Worte freundlichen
Ratschlags zu ihnen» (Sure 4, 4).

Dieser Haltung entspricht der Gesetzgeber, wenn er als beschränkt
geschäftsfähig und fürsorgebedürftig jeden erklärt, der sich im «Ziagr»
befindet25. Das Schreibrohr — oder: die Gasse des Gesetzes — ist aufgehoben

von dreien: von dem Knaben, bis er erwachsen ist; von dem
Schlafenden, bis er wach ist; von dem Besessenen, bis er wieder bei
sich ist.

Aber diese juristische Einstellung allein würde nicht den hohen Stand
der islamischen Irrenpflege erklären; dazu muß man abermals auf den

religiösen Grund zurück und in seine abgrundtiefe Melancholie. Einer
läuft da die ganze Nacht über die Stadtmauer von Bistam und wagt nicht,
Gottes Namen zu nennen. Im Morgengrauen steigt er herunter und sein

Urin ward zu Blut. So war ihm die Ehrfurcht vor dem Namen Allahs an die

24 Bei Alanus de Insulis entspricht der Begriff der «humanitas» einer extremen Realität
im Sinne des Universalienstreites. « Si humanitas, quae est natura substantialis hominis
et causa formalis, inmutabilis est, inmutabilis est effectus eius, i.e. facere hominem»
(Patrologia Latina 210, 311 B).

25 Zum «hagr»-Zustand rechnen neben den Minderjährigen vor allem die Geisteskranken,
ferner auch die Verschwender (mubaddir) oder der Abgefallene (murtadd) sowie einige
andere. Jeder Schwerkranke ist in seiner Geschäftsfähigkeit beschränkt in bezug auf alle

Rechtshandlungen, die das Recht seiner Erben auf Zweidrittel seines Nachlasses
beeinträchtigen würden. Mit einem Schwerkranken werden gleichgestellt: Bewohner einer
verseuchten Gegend, Krieger im Kampf, Schiffbrüchige, Gefangene und Todeskandidaten.

Vgl. hierzu: Th. W. Juynboll, Handbuch des islamischen Gesetzes, Leiden und
Leipzig (1910) S. 256 f.

9



Nieren gegangen26. Ein anderer will Staub werden, weil er die Alternative
zwischen Gericht und Gnade nicht erträgt. Einer erklärt sich zum Feind
seiner selbst, und als man ihn beruhigt: «Tröste dich, das Leben ist nur ein
Schlaf, wenn es endet, verschwindet die Sorge, der nächtliche Wanderer»,
— da antwortet er: «Nun gut, wenn es ein ruhiger Schlummer wäre, würde
ich ihn loben, aber es ist ein schreckhafter, unruhiger Schlaf»27 - es ist eine

teuflische Sache.

Wie später für Luther, war auch für die Araber der Teufel ein
melancholischer Geist. «Wo ein melancholischer Kopf ist», sagt Luther, «da hat
der Sathan seine Badestätte.» Gunaid sah ihn einmal nackt auf dem Markt
herumlaufen. Auf seine Frage, ob er sich denn nicht schäme, kam die
teuflische Antwort: «Die Menschen, vor denen man sich schämen könnte,
sind in dieser verrückten Zeit verschwunden.» Auch hier hat das Humane
sein Kriterium in der Ehrfurcht, vor dem, was droben oder drunten, aber
auch vor dem, was daneben, verrückt ist. In das Vakuum dieser Scham
aber tritt der Teufel.

Ärzte wie Mystiker beschreiben, wie auf die Lieblichkeit eines

Gottesgedankens die satanische Bitterkeit folge, der Ausguß der schwarzen Galle,
wie dann aber auch umgekehrt wieder die Melancholie sich spannt zur
schöpferischen Stunde, Ferment wird zur Produktivität. Ist Menschentum

überhaupt denkbar - so wird gefragt — ohne dieses schwerblütige
Gegengewicht und die Möglichkeiten seiner Entgleisung, ohne die tiefsinnige
Schwermut, dies Temperamentum unseres labilen Gleichgewichtes

Aber wir müssen vor solchen Fragen zurück auf das physiologische Zu-
standsbild, das in seinem «factum brutum» der Narr uns bietet, zurück
auch auf das Problem, was dabei einem Menschen an Humanem zu tun
bleibt. Irrenpflege war von Anfang an den islamischen Ärzten zur Standespflicht

gemacht. Seit dem 10. Jahrhundert gab es profane Irrenhäuser.
Unterbringung und Verpflegung waren oft üppig; Musik, Tanz, Theater und
Bäder unterstützten den diätetischen Heilsplan28.

26 Die Geschichte des Abü Jazid al-BistamT wird zitiert von Andrae (1960) S. 112.
27 Serif ar-Ridä, geboren 970 zu Bagdad, gilt als ausgesprochener Melancholiker; vgl.

A. Mez, Die Renaissance des Islams, Heidelberg 1922, S. 261.
28 Vgl. zu der noch nicht systematisch dargestellten Irrenpflege im Islam besonders:

J. E. Staehelin, Zur Geschichte der Psychiatrie des Islam, Schweiz, med. Wschr. 87

(1957) 1151-1153. - Ihsan Scuükry und Farredin Kerim, Die Geschichte der
Psychiatrie in der Türkei, Allg. X. Psychiatrie u. psychiatr.-ger. Med. 84 (1926) 404—407. —

Ahmad Isa Bey, History of Hospitals in Islam, Damascus 1939. - J. B. Ullerspebger,

10



In seinem «Itinerarium» erzählt uns Benjamin von Tudela, wie er ein
Irrenhaus zu Bagdad besucht hat. Ich darf die Stelle zitieren29: «Ich
besuchte dort auch einen Palast, der den Namen där al-marhäma trägt, was
heißt: Haus der Barmherzigkeit. In diesem halten sich alle Wahnsinnigen
der ganzen Gegend auf, in geschlossenen Abteilungen oder unter einer Kur.
Vereinzelt hatte man sie auch angebunden, bis sie ihre Besinnung
wiedererlangten. Wenn einer einigermaßen geordnet war, durfte er nach Hause

gehen. Die Kur war damit abgeschlossen, oder eine spezielle Prüfung
gestattete dies. Einmal im Monat nämlich hatten behördliche Gutachter eine

solche Revision durchzuführen. Dies hat die Obrigkeit aus Motiven der

Barmherzigkeit und zu Zwecken der Wohltätigkeit errichtet. Sie soll allgemein

denen zugute kommen, die an Wahnsinn und ähnlichem leiden. Die

Obrigkeit ist nämlich, wie ich schon betonte, beherrscht von einem ,inge-
nium misericordi mentis' und einem ,humanuni bonae mentis' — von durchaus

humaner, ja barmherziger Gesinnung.» - Eine hochkultivierte
Ritterlichkeit und Brüderlichkeit, das Mitleiden mit den Armen und Kleinen
und Irren, das ist der religiöse und humane Grundzug im frühen Islam, es

ist eine - wie KäzarünT dies nannte - eine «reine Freundschaft um Allahs
willen».

Einem solchen in Freundschaft gebildeten Nervenarzt konnte dann freilich

auch einmal passieren, was ein Patient namens Thabit al-Bunäni
seinem Arzt antat. Der Melancholiker Thabit weinte, bis er fast sein Augenlicht

verlor. Sein Arzt versprach ihm Heilung, wenn er zunächst einmal
rein äußerlich das Weinen aufgeben wolle. Darauf der Patient: «Was soll
ich denn mit meinen Augen, wenn sie nicht mehr weinen dürfen!» Auf das

Trinken des goldenen Überflusses der Welt wollte dieser Narr verzichten,
nicht aber auf das «donum lacrimarum», nicht auf die Gottesgabe der

Tränen, die im christlichen wie islamischen Mittelalter gerade bei den Helden

und Narren so reichlich fließen30 und von denen auch ein Kierkegaard

Die Geschichte der Psychologie und der Psychiatrik in Spanien von der ältesten Zeit bis zur
Gegenwart, Würzburg 1871. — A. Vallejo Nägera, Tratamiento de las enfermedades
mentales, Valladolid 1946. — Karl Opitz: Die Medizin im Koran, Stuttgart 1906. — Eine
kritische Untersuchung nach den Quellen steht noch aus.

29 Der lateinische Text ist zu finden in Itinerarium Benjamini Tudelensis ex versione Bened.

Aviae Montan., Antwerpen 1575. Es handelt sich um die Übersetzung eines hebräischen

Manuskriptes.
30 Vgl. hierzu: A. J. Wensinck, Über das Weinen in den monotheistischen Religionen

Vorderasiens, in Festschrift E. Sachau.

11



noch gemeint hat: Der normale Christ müsse es für eine Unehre ansehen,
ohne Tränen zu sein!31

Die Beispiele sollten nicht nur zeigen, wie komplex das arabische
Irrenwesen war, sondern auch, wie wenig damit gedient ist, wenn man uns das

Mittelalter als ein Jahrtausend voll von Psychopathen vorstellt, eine Epoche
voll Dummheit und Aberglaube und lauter Narretei, Zeitalter der Hexen
und der Inquisition, bis schließlich ein Pinel daherkam, um die Irren von
ihren Ketten zu erlösen —, ein wirklich finsteres Klischee, das immer noch
in jedem Lehrbuch geistert und bis zur Stunde durch jede Festrede dröhnt.

Die Beispiele möchten dieses allzu starre Geschichtsbild etwas auflockern,
darüber hinaus aber auch eine Untersuchung anregen, warum gerade die
Neuzeit die unmenschlichsten Phänomene, die wir in der Geschichte der

Psychiatrie kennen, inauguriert oder auch nur geduldet hat. Eine solche

Analyse müßte auch dem Dämonologischen unserer Tage zu Leibe rücken
und damit jener merkwürdigen Schrumpfung des Humanen, das keineswegs

mit dem Fortschritt selbst schon garantiert scheint, vielmehr im
unbeherrschten Tempo technischen Fortschreitens oft genug und überraschend

schnell in eine Deshumanisierung übergehen kann.
Schließlich aber wollten die Beispiele und Sprüche zeigen, wie hinter dem

Bild vom Narren immer der ganze Geist einer Zeit steckt, vielleicht sich
auch versteckt, und wie weitgehend es das Schicksal eines Geisteskranken
bestimmt, wenn dieses sein Bild einmal von Menschen gemacht werden
wird, die - um eine Formulierung des Fackel-KRAUS zu variieren32 - sich
bloß noch als Konsumenten oder Produzenten fühlen, denen Lebensmittel
mehr und mehr Lebenszweck wird, bei denen — verrückt genug — der Magen
dem Kopf über den Kopf zu wachsen droht, die in ihrer Narrheit gar nicht
merken, daß sie in die Zeit gesetzt sind, um Zeit zu haben und die in dieser
blöden Welt immer und überall - auf dem Mond wie auf der Venus - mit
den Beinen eher anlangen werden als mit ihrem Herzen!

31 Sören Kierkegaard, Die Tagebücher 1834-1955, ed. Th. Haecker, Leipzig (1941):
«... so müßte der Christ es für eine Unehre ansehen, ohne Tränen zu bleiben (die gleichwie

Kinder Gabe Gottes sind).» Tagebuch vom 29. August 1839; ed. Haecker, S. 119.
32 Karl Kraus, Auswahl aus dem Werk, Frankfurt und Hamburg 1961, S. 171.

12


	Der Narr und sein Humanum im islamischen Mittelalter

