
Zeitschrift: Gesnerus : Swiss Journal of the history of medicine and sciences

Herausgeber: Swiss Society of the History of Medicine and Sciences

Band: 17 (1960)

Heft: 3-4

Artikel: Analyse des Berner Codex 350, ein bibliographischer Beitrag zur
chinesischen Medizin und zu deren Kenntnis bei Fabricius Hildanus und
Haller

Autor: Hintzsche, Erich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-520688

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-520688
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Analyse des Berner Codex 350,

ein bibliographischer Beitrag zur chinesischen Medizin und

zu deren Kenntnis bei Fabricius Hildanus und Haller

Von Erich Hintzsche, Bern

Im Zusammenhang mit Berichten über medizinische Literatur aus China
erwähnt Albrecht von Haller (1774) in seiner Bibliotheca anatomica (Vol. I)
mehrfach den Namen des ehemaligen Berner Stadt-Wundarztes Gull.
Fabricius Hildanus. Das umfassende Interesse dieses bedeutendsten
deutschen Chirurgen des ausgehenden 16. und beginnenden 17. Jahrhunderts ist
zwar in Fachkreisen bekannt, speziell soweit es naturwissenschaftliche und
allgemein-ärztliche Fragen betrifft. Völlig neu aber ist, daß Fabricius sich
auch mit dem Bildmaterial aus chinesischen medizinischen Büchern
beschäftigt hat. Hallers darauf bezügliche Hinweise müssen unsere
Aufmerksamkeit um so mehr erwecken, als die ersten in Europa gedruckten
Werke über dieses Wissensgebiet nicht vor dem letzten Viertel des 17.

Jahrhunderts publiziert wurden, also erst mehrere Dezennien nach dem
Tode von Fabricius. Woher konnte dieser chinesische Literatur erhalten
und wie konnte er sie sich zugänglich gemacht haben?

Haller nennt als Quelle seiner Hinweise die unveröffentlichten Briefe
von Fabricius Hildanus1. Er lernte diese während seiner Tätigkeit als

Bibliothekar in Bern (Mai 1735 bis 1736) kennen, zitierte aber später
anscheinend aus der Erinnerung, denn weder seine handschriftlichen Auszüge 2

noch deren anonym erschienene Veröffentlichung3 enthalten entsprechende
Notizen. Im ersten Bande der Bibliotheca anatomica schrieb Haller auf
S.9 nach anderen Berichten über anatomische Kenntnisse der Chinesen,
daß in einem Fabricius zugesandten Buche noch unbeachtet gebliebene
anatomische Abbildungen vorhanden seien. Auf S.138 desselben Bandes
wird diese Angabe in ähnlicher Form wiederholt, denn dort steht: Auch
Fabricius Hildanus ist ein chinesisch geschriebenes Buch mit anatomischen

Abbildungen übersandt worden.

1 Burgerbibliothek Bern, Cod. 495-497.
2 Burgerbibiiothek Bern, Mss. Haller 21.
3 Relationes de libris novis Fase. XII p. 429-454. Gottingae 1754.

99



Einer Abklärung der Herkunft dieses chinesischen Werkes glaubte ich
schon nahe zu sein, als ich im nachgelassenen Briefwechsel von Fabricius
in einem Schreiben an G. Horst in Ulm vom 26. August 16304 die Stelle
fand: «Mein Sohn Johannes, den Du im Jahre 1612 in Gießen5 bei mir
gesehen hast, ist gottlob vor wenigen Monaten aus Indien nach Holland
zurückgekehrt. Will's Gott, so wird er in Kürze hierher (d.h. nach Bern)
kommen.» Johannes Fabry ist also als Wundarzt, möglicherweise im
Dienste der Holländischen oder der Englischen Ostindischen Kompanie, bis
nach Indien oder vielleicht sogar noch weiter in den Fernen Osten gekommen.

War es nicht naheliegend, anzunehmen, daß er seinem Vater ein fremdes

Werk medizinischen Inhaltes von dort gesandt oder mitgebracht hätte
Blättert man aber weiter in der Briefsammlung des Fabricius, so stößt

man bald auf die richtige Spur. Das von Haller erwähnte chinesische Buch
gehörte gar nicht Fabricius, sondern stammte aus der Bibliotheca Bon-

garsiana. Fabricius schrieb nämlich seinem ehemaligen Schüler und
Hausgenossen Dr. Johannes Burgauer nach Schaffhausen am 1. September
16326 u.a.: «Übrigens habe ich in diesen Tagen aus einem in China
gedruckten Buch der Bibliothek des kenntnisreichen, edlen und gelehrten
Mannes Jacob Bongars de Bauldry, des ehemaligen Gesandten7 Heinrichs

des Großen, erfahren, daß die Medizin bei den Chinesen auch in hohem
Ansehen steht, denn es enthält viele, teils anatomische, teils botanische

Figuren, aber sie sind so wenig fein und so klein geschnitten, daß ich nicht
eine einzige Pflanze bestimmt habe erkennen können. Beschreibungen und
Erklärungen sind beigegeben, aber in ihrer Sprache, die hier keiner der
gelehrten Männer weder lesen noch verstehen kann. An den anatomischen

Figuren aber habe ich bemerkt, daß die Fingernägel gleich den Krallen der

Vögel spitz endigen. An den Füßen dagegen sind sie abgeschnitten, wie

4 Burgerbibliothek Bern, Cod. 495/13. Hier und im folgenden sind alle lateinisch geschriebenen

Stellen möglichst wortgetreu übersetzt.
5 Auf der Rückreise von Hilden, wo Fabricius seiner Mutter während ihrer letzten

Krankheit Hilfe zu bringen gesucht hatte (G. Becker, 1957).
6 Burgerbibliothek Bern, Cod. 495/59. Die Jahreszahl fehlt im Original, wie schon Haller

in der Publikation (1754, S. 438) bemerkte. In dem Brief Nr. 59 ist aber auf ein
vorhergehendes Schreiben vom 8. April Bezug genommen, das durch einen Herrn Stouchard
überbracht worden sei. Dieser Brief ist in Abschrift unter Nr. 65 vorhanden und vom
8. April 1632 datiert, woraus sich die Richtigkeit der genannten Jahreszahl ergibt.

7 Jacob Bongars (1554 bis 1612) nannte sich nur Geschäftsträger des Königs Heinrich IV.
von Frankreich. Sein Vater war Seigneur de Bauldry et de la Chesnaye bei Orleans. Die
Geschichte der Bibliotheca Bongarsiana ist beschrieben von H. Blösch (1932).

100



Du an den beigefügten aus dem erwähnten Buche genau abgezeichneten

Figuren sehen kannst. Daraus wird deutlich, daß der Zeichner oder der
Holzschneider nicht geirrt haben, sondern daß diese Gewohnheit bei jenem
Volke besteht. Dieses Buch aber halte ich für sehr alt. Heute nämlich sind,
weil die Holländer jenes Volk seit vielen Jahren besuchten, die Drucke bei
diesem mehr verfeinert, wie mir ehedem in Holland berichtet wurde.»

Bald danach schickte Fabricius auch die versprochenen Zeichnungen8.
Er schrieb dazu: «Ich möchte nämlich, daß Du die eine oder andere
anatomische Figur aus dem chinesischen Buche siehst und Dein Urteil über
diese - wegen der Unterschiede der Finger- und Zehennägel - schreibst, was
ich Dich bitte, in Muße zu tun.»

Dr. Burgauer nahm sich Zeit für seine Antwort, sie datiert vom 31. Juli
1633 9. In dem sehr langen, zum Teil die Sätze von Fabricius wörtlich
wiederholenden Schreiben kommt er zu dem Schluß, sich bei dem Fehlen

genauerer Angaben lieber eines Urteils enthalten zu wollen. Er verweist auf
die Beschreibung der Nägel bei Galen, erwähnt die geringe Eignung so

langer und zugespitzter Fingernägel für handwerkliche Arbeiten, z. B. für
die Anfertigung feiner Porzellanwaren und führt an, daß kein Schriftsteller
unter den körperlichen Eigenschaften der Chinesen spezielle Befunde an den

Nägeln hervorgehoben habe. Als einzige Quelle seiner sonstigen Kenntnisse ist
Mercator genannt, bei dem schon zu lesen wäre, die Kunst des Druckens
sei in China so alt, daß man sich des Erfinders nicht mehr erinnern könne.

Fabricius scheint sich mit dieser ausweichenden Auskunft begnügt zu
haben; seine weiteren Briefe aus der damaligen Zeit lassen erkennen, daß er
kränkelte und die Mühen des Alters verspürte. Er hätte vielleicht gern eine

Notiz üher die Beobachtungen an den chinesischen Zeichnungen in die
2. Auflage seines Buches Vom Nutzen der Anatomie eingefügt, mit deren

Vorbereitung er bis an sein Lebensende beschäftigt war10; es finden sich
aber keine Briefstellen oder andere Hinweise aufderartige Bemühungen mehr.

8 Burgerbibliothek Bern, Cod. 495/62, undatiert. Die verspätete Zusendung war durch die
Abwesenheit des Zeichners bedingt. Die Abbildungen selbst (Hand und Unterschenkel
mit Fuß aus dem chinesischen Buch) finden sich in Cod. 497 fast am Schluß des Bandes.
Sie sind von der Rückseite durchgepauste Umrißzeichnungen, daher seitenverkehrt, aber
in Form und Größe absolut der Vorlage gleich.

9 Burgerbibliothek Bern, Cod. 495/66 und 67. Haller (1754, S. 438) datiert den Brief auf
August 1633, übersah aber wohl das Wort «pridie» vor Kai.Sextileis.

10 Posthum publiziert in Veröffentlichungen der Schweizerischen Gesellschaft für Geschichte

der Medizin und der Naturwissenschaften, Band 10 (1936).

101



Bedeutsam bleibt indessen, festzustellen, welches chinesische Werk Fa-
bricius in Händen hatte, denn es muß sich um eines der ersten nach Europa
gekommenen medizinischen Bücher aus China gehandelt haben. Jedenfalls

war es im Jahre 1612 - beim Tode von Bongars - bereits in dessen
Besitz. Man wird sich auch fragen, welches Interesse ein Diplomat an einem
solchen Werk haben konnte. Dazu ist zu bemerken, daß Bongars als
Humanist und Bücherliebhaber keineswegs einseitig war. Sprachliche und
historische Werke machten zwar einen großen Teil seiner Bibliothek aus,
doch waren auch die übrigen Fakultäten gut vertreten. Die Medizin stand
z. B. mit 179 Büchern klassischer Schriftsteller gegenüber den 193 juristischen

Bänden kaum zurück. Was weiter aulfällt, ist ein unverkennbares
Interesse für den Fernen Osten. In der Sammlung der Geschichtswerke findet

sich unter den Jesuitica eine Reihe bemerkenswerter Missionsberichte
aus Japan, China und Indien, ferner enthält ein Codex seiner Sammlung
zusammen mit anderen Orientalia den ins Französische übersetzten
Reisebericht von Marco Polo. Das in chinesischen Charakteren gedruckte Buch
aus der Bibliothek Bongars steht also nicht ganz so vereinzelt da, wie es

zunächst den Anschein hat.
Mehr als dreihundert Jahre mußten aber vergehen, ehe Titel und Inhalt

näher untersucht wurden, und das, trotzdem es an wiederholten Hinweisen
auf den als Codex 350 bezeichneten Band nicht gefehlt hat. Im ersten
handschriftlichen Katalog der Berner Büchersammlung von Hortinus (1634)
wird er als Liber anatomicus et botanicus ex China angeführt. Sinner (1760
bis 1772) hat den Band in seinem Verzeichnis der Berner Bibliothek nicht
genannt, dagegen suchte ihn Haller im 18. Jahrhundert durch die
obenerwähnten Zitate bekanntzumachen. Im 19. Jahrhundert war es Hagen
(1875), der als Verfasser des Kataloges der Berner Handschriften auf das

chinesische Buch hinwies. Trotzdem es sich um ein Druckwerk handelt,
war es, wie erwähnt, von altersher bei den Codices eingereiht und fand so

seinen Platz in dem eben genannten Verzeichnis. Auch Hagen kam jedoch
nicht über die Bezeichnung «Lifeer sinesicus» hinaus. Schließlich wäre noch
ein Zitat aus unserem Jahrhundert zu erwähnen; H.Strahm (in Blösch,
1932) schrieb in einem Bericht über besondere Werke aus der Bibliothek von
Jacob Bongars: «Eine Merkwürdigkeit ist ein anatomisches und botanisches

Buch aus China.» Alle diese Hinweise genügten jedoch nicht, um das

Werk in Fachkreisen bekanntwerden zu lassen. Erst nachdem es mir 1957

gelungen war, einige noch unvollständige Angaben über den anatomischen
Teil des Buches zu publizieren, fand es Interesse; es wurde deshalb als eines

102



der ersten chinesischen Bücher medizinischen Inhaltes, die nach Europa
kamen, in die Ausstellung «Medecine en Extreme Orient» (im Rahmen der
Entretiens de Bichat, Paris Septemher-Oktober 1959) aufgenommen.

Ein altchinesisches Werk nicht mehr im Originaleinband vor sich zu
sehen, erweckt bei jedem Bücherliebhaber gewiß Bedauern. Offenbar aus dem
Bestreben, dem Bande größere Haltbarkeit zu sichern, wurde der Codex
350 nämlich gleich nach der Ubergabe an die Berner Bibliothek neu in
Pergament eingebunden. Belege dafür sind das Vorsatzblatt mit dem Berner

Wappen als Wasserzeichen und mehrere der auf dem Buchdeckel
angebrachten Goldprägungen, die sich auf anderen Einbänden derselben Zeit
wiederholen. Im neuen Buchblock wurden aber damals die ursprünglich in
der Mitte gefalteten Blätter ausgebreitet und nur an einer Schmalseite
geheftet, außerdem sind Teile von zwei ganz verschiedenen Werken in einem
Band vereinigt. Dabei passierte dem Buchbinder das Mißgeschick, daß er
die Blätter des einen Teiles richtig, die des anderen aber der üblichen Folge
entgegengesetzt ordnete11. So befinden sich die Anfänge beider Werke jetzt
in der Mitte des Bandes, was die Untersuchung zunächst etwas erschwerte.

Über den ersten die anatomischen Bilder enthaltenden Teil kann ich
meine 1957 gemachten Angaben nun erweitern und gleichzeitig auch
verbessern. Es handelt sich um das erste Buch (Chüan) einer neuen Auflage des

Werkes Wan Ping Hui Ch'un, d.h. «Heilung aller Krankheiten» von Kung
T'ing-hsien. Die früher nach Wong und Wu (1932, S.137) angegebene
Übersetzung des Titels «All diseases return to spring» habe ich neuerdings
in noch engerer Anlehnung an die chinesische Formulierung übertragen
gesehen als «Der nach 10000 Krankheiten wiederkehrende Frühling» (Wall-
nöfer und v. Rottauscher, 1959, S. 173). Wan 10000 hat aber als

höchstes der alten Zahlzeichen zugleich auch die Bedeutung «viele, alle»
und die beiden Silben Hui Ch'un sind zum Begriffe «Heilung» zusammenzuziehen

(Mathews, 2309/48), In diesem Sinne finde ich den Titel bei
Huard und Wong (1956, S. 188, und 1959, S.58) übersetzt «De la guerison
des maladies». Das Titelblatt wiederholt in den fünf unteren Zeichen der
letzten Spalte den Titel sogar unter Einfügung der Silbe Chin, was «Völlige
Heilung aller Krankheiten» heißen würde.

Das Jahr der 1. Auflage des Wan Ping Hui Ch'un ist mir nicht genau
bekannt, Wong und Wu (1936, S.238) geben dafür 1581 an. Nach Huard

11 Dieses Versehen ist um so auffälliger, als in beiden Teilen von alter Hand jedes 5. Blatt
- mit wenigen Mißzählungen - teils in römischen, teils in arabischen Ziffern numeriert ist.

103



und Wong (1956, S. 188) ist das Buch im 15. Jahr der Regierungsperiode
Wan-li zusammengestellt und 1587 wieder herausgegeben. Wenn diese

Angabe richtig ist, müßte es aber bereits im Jahre des Erscheinens wieder neu
aufgelegt worden sein, denn das 15. Jahr der Periode Wan-li ist 1587. Sicher

ist, daß das Berner Exemplar aus dem Wintermonat des 33. Jahres der
Periode Wan-li, d.h. aus dem Jahre 1605, stammt. Diese Angabe ist völlig

klar in den oberen 6 Zeichen der mittleren Spalte des Titelblattes
enthalten, sie lauten Wan-li Ping-shen Tung-yüeh. Endlich ist der 7. Zeile von
fol. 1 r des Textes (Abb.l) zu entnehmen, daß das Buch in Nanking im
Buchladen Tui Feng Chou verlegt war.

Die Druckstöcke sind 283 bis 290 mm breit und 202 bis 209 mm hoch.
Auf den ersten acht Blättern, dem Vorwort, stehen außer der Faltzeile
zweimal 6 Zeilen zu 14 Charakteren, ein weiteres Vorwort (fol. 9 bis 12)
hat zweimal 7 Zeilen zu 14 Charakteren. Es folgen 4 fol. «Hinweise für den

Leser» (Fan Ii) mit Faltzeile und zweimal 8 Zeilen zu 16 Charakteren, dann
ein schlecht gedrucktes Register zu Buch 1 bis 8 mit Faltzeile und zweimal
13 Zeilen zu 24 Charakteren, bis hier alles ohne Interpunktion. Der am
Ende offensichtlich unvollständige Text des ersten Buches umfaßt fol. 1

bis 48, jedes außer der Faltzeile gleichfalls zu zweimal 13 Zeilen mit 24
Charakteren mit Interpunktion. An Abbildungen sind beigegeben: Fol. 34v
der menschliche Körper von vorn, fol. 35 menschlicher Körper von hinten
und Rumpf mit Darstellung der Eingeweide von der Seite, fol. 36 Hand
und Unterschenkel mit Fuß.

Etwas verwirrlich werden die sonst bei verschiedenen Autoren gut
übereinstimmenden Angaben über den Verfasser durch die Zitate im Katalog
von M.Courant (1910). Er führt unter den Nummern 5102-03 (2.Band,
S.85) in französischer Transkription an: «Sin khan oan ping hoei tchhoen.

Traite des maladies. Par Kong Yun-lin; complete et publie par son fils
Kong Tseu-tshai.» Von dieser neuen Auflage besitzt die National-Biblio-
thek Paris das zweite, dritte und fünfte Buch, letzteres am Ende
unvollständig, in einem Einband aus dem 18. Jahrhundert. Daß es sich dabei um
ziemlich alten Bestand handelt, ergibt der Hinweis auf Fourmont (1742),
der das Werk unter der Nummer CCCXIX mit dem Titel «Van pim»
anführte. Eine Datierung fehlt sowohl bei Courant wie bei Fourmont, was
sich aus dem Mangel eines Titelblattes leicht erklärt. Im übrigen nennt
Courant weitere Werke desselben Verfassers unter den Nummern 5101

und 5104-08. In französischer Transkription heißt der Autor danach:
Kong Yun-lin, Kong Sin von Kin khi oder zusammengezogen Kong Sin

104



^466. I. Fol. lr des ersten Buches des Wan Ping Hui Ch'un von Kung T'ing-hsien nach
der Auflage von 1605



Yun-lin; sein Sohn ist Kong Thing-hien mit dem Übernamen Tseu-tshai.
Vorreden zu den einzelnen Werken sind von 1589 und 1591 datiert. Dem
Berner Druck gehen Vorreden aus den Jahren 1597, 1596 und 1587 voraus.
Die Benennung des Buches und der Autorname entsprechen auf der ersten
Textseite (Abb.l) besser den Angaben des Pariser Kataloges von Courant
als das eigentliche Titelblatt. Die 1. und 2.Zeile der Abb.l heißen (in
englischer Transkription): Hsin kan Wan Ping Hui Ch'un chih i (Titel mit
Hinweis auf neue Ausgabe und Buch 1); T'ai I-yuan I-kuan Chin ch'i Yun-
lin Kung T'ing-hsien Tzu-tsai Pien chi (Stellung, Herkunft, Name und
Übername des Verfassers und Herausgebers der Kompilation). In den nächsten

Zeilen folgen die Bearbeiter der neuen Auflage. Wie ich durch
Vergleich in der Bibliotheque nationale feststellen konnte, gehören das in Bern
liegende erste Buch und die drei in Paris befindlichen Chüan zur selben

Ausgabe.
In diesem Teil habe ich seither besonders den Abschnitt über die Gestalt

der Organe des ganzen Körpers übersetzt und mit der Literatur verglichen.
Wie üblich sind Gewicht, Länge und — wo erforderlich — Umfang und Hohlmaße

der einzelnen Organe angegeben. Längenmaße aus altchinesischen
Werken, die im Sektionsmaterial aber wegen des fehlenden Tonus der
Muskulatur immer etwas unsicher bleiben, benutzte Backiang Liang (1956)
zu einem Vergleich mit heutigen Befunden. Ich führe hier als Beispiel die

Gewichtsangaben an, die mir zuverlässiger bestimmbar erscheinen. Als
Maßeinheiten dienen ein Chin, gewöhnlich übersetzt als chinesisches Pfund, und
ein Liang, üblicherweise als Unze bezeichnet. Leider wissen wir nicht genau,
welchen Gewichten in Gramm diese Einheiten zu verschiedenen Zeiten und
in verschiedenen Gegenden Chinas entsprachen. Trotzdem kann man die

Angaben auswerten, wenn man sie in Relationen ausdrückt. Ich habe z.B.
alle Gewichtswerte der Organe in Liang umgerechnet und sie mit den uns
bekannten Organgewichten in Gramm in Beziehung gesetzt. So erhalte ich
für die Leber 68 Liang gegenüber 1500 Gramm, d.h. eine Proportion von
1 : 22. Für das Herz ist die Proportion 1 : 25, für die Lunge 1 : 23, für die
Nieren 1 : 18, für den Darm 1 : 17,6. Ich will nicht behaupten, daß der
Autor des Wan Ping Hui Ch'un solche Wägungen selbst ausführte, die

entsprechenden Zahlen werden in der chinesischen Literatur seit alten Zeiten
so angegeben. Es will mir aber scheinen, diese Proportionswerte liegen nahe

genug beieinander, um daraus schließen zu können, daß sie auf reellen
Befunden beruhen; indirekt beweisen sie, daß früher in China wirklich
Sektionen vorgenommen worden sind. Die einzigen Ausnahmen von diesen

106





recht ähnlichen Gewichtsrelationen betreffen den Magen, dessen Gewicht
mit 46 Liang viel zu hoch angegeben wurde; entweder war er krankhaft
verändert oder er wurde mit dem Inhalt gewogen, so daß sich eine Proportion

von 1 : 3,2 ergibt. Die Milz soll mit 35 Liang fast halb so viel wie die
Leber wiegen. Bei diesem Organ ist daran zu denken, daß einerseits die
unterschiedliche Blutfülle, andererseits die Vergrößerung bei den weit
verbreitet gewesenen Infektionskrankheiten einen zu hohen Gewichtswert
verursachen konnte; die Proportion ist 1 : 4,6.

Den zweiten, Bilder und Beschreibungen von Arzneipflanzen enthaltenden

Teil des Codex 350 habe ich seither bestimmen können als das siebente
Chüan des Ta-kuan Pen-ts'ao von Tang Shen-wei. Der genannte Titel steht
je auf der Faltzeile der Blätter. Ta-kuan ist die Regierungsperiode der
Jahre 1107-1111. Dies ist also die Zeit der 1. Auflage. Der volle Titel läßt
sich der 1.Zeile von fol. lr des Textes (Abb.2) entnehmen. Er lautet: Chung
hsiu Cheng-ho Ching shih Cheng lei pei yung Ta-kuan Pen-ts'ao ch'i yüan.
Die darin genannte Regierungsperiode Cheng-ho umfaßt die Jahre 1111 bis
1117. In dieser Zeit wurde auf kaiserlichen Befehl eine zweite revidierte
Auflage des Werkes mit entsprechend angepaßtem Titel herausgebracht.
Das Berner Exemplar ist ein nochmals etwas veränderter Nachdruck dieser

Ausgabe. Leider läßt das Fehlen eines eigentlichen Titelblattes keine
Datierung zu. Die Druckstöcke der insgesamt 49 Blätter sind 286 bis 290 mm
breit und 195 bis 204 mm hoch. Der Text gliedert sich in die Faltzeile und
zweimal 11 Schriftzeilen von je 21 Charakteren ohne Interpunktion;
eingeschaltet sind 56 Abbildungen von Pflanzen, die teils einzeln, teils in
Gruppen zu drei bis vier Stück angeordnet sind.

Vom Cheng lei Pen-ts'ao, d.h. «Nach Klassen geordnete Materia medica»,
gibt es viele Ausgaben. Eine reichhaltige Sammlung derselben besitzt die

Kongreß-Bibliothek in Washington (D.C.)12. Der Vergleich dieser
Nachdrucke und Bearbeitungen mit Photokopien des Berner Exemplares ergab
jedoch keine Ubereinstimmung. Indessen machte mich der Referenz-Bibliothekar

der chinesischen Abteilung der genannten Bibliothek
liebenswürdigerweise auf den Namen des Holzschneiders Fu Ch'un-t'ang
aufmerksam, der jeweils unten auf der Faltzeile aller Blätter des Berner
Exemplares steht. Seine Lebenszeit ist zwar auch nicht genau zu datieren; ein
der Kongreß-Bibliothek gehörendes Schauspiel, dessen Druckstöcke aus der

gleichen Firma stammen, soll vermutungsweise in der Periode Wan-li (1573

12 Vgl. Report of the Librarian of Congress 1930 und früher.

108



bis 1619) erschienen sein. Daraus ergäbe sich, daß die in Bern vorhandene

Ausgabe des Ta-kuan Pen-ts'ao vielleicht gleichen Alters ist, wenigstens
was das Erscheinungsdatum anbelangt. Der botanische und der anatomische

Teil des Codex 350 könnten also um dieselbe Zeit nachgedruckt worden
sein. Inhaltlich handelt es sich aber bei dem hier beschriebenen Pen-ts'ao

um Wissen des 12. Jahrhunderts.
Der Inhaber des Lehrstuhles für Geschichte der Medizin in Peking,

Professor Lee T'ao, gab 1954 einen kurzen Uberblick über die Entstehungsgeschichte

des Cheng lei Pen-ts'ao. Er hob besonders hervor, daß die Chcng-
ho-Ausgabe dieses Werkes nahezu fünfhundert Jahre im Gebrauch blieb.
Man kann sogar sagen, daß sie während dieser Zeitspanne die bedeutendste
Materia medica der Länder des Fernen Ostens war. Sie wurde erst nach 1597

allmählich durch das Pen-ts'ao hang mu verdrängt. Daß es sich bei dem

Cheng lei Pen-ts'ao wirklich um ein historisch wertvolles Werk handelt,
beweisen am besten die immer wieder erschienenen Nachdrucke. So sah ich
in der Bibliothek des Bii ish Museum, London, eine Ausgabe aus dem Jahre
1920, betitelt Ch'ung hsiu Cheng-ho Ching shih Cheng lei Pen-ts'ao; ferner
kam noch 1957 in Peking ein photolithographischer Nachdruck heraus, der
nach einer Ausgabe von 1249 angefertigt ist; sein Titel lautet — fast gleich
dem eben angeführten: Ch'ung hsiu Cheng-ho Ching shih Cheng lei pei yung
Pen-ts'ao.

Zur näheren Charakterisierung des Werkes sei Sarton angeführt. Er
schrieb (1931, S.247): Eine bedeutende Materia medica stamme vom
Beginn des 12. Jahrhunderts, das Cheng lei Pen-ts'ao; es sei 1108 datiert und
soll T'ang Shen-wei, einen Arzt aus Shu in Ssu-chuan, zum Verfasser haben.
Dieses Buch würde auch Ta-kuan Pen-ts'ao genannt, weil es während der

Regierungszeit des Sung-Kaisers Hui Tsung vollendet sei, und zwar ein

Jahr, nachdem dieser 1107 die Regierungsperiode Ta-kuan angetreten habe.
Bedeutend sei das Werk, weil es Fragmente des Textes des legendären
Buches Shen-Nung Pen-ts'ao ching enthalte, die in späteren gleichartigen
Schriften als höchst wertvoll angesehen wären. Der Inhalt des Werkes sei

gegliedert in die Kapitel: Kostbare Steine, Metalle, Kräuter, Getreide,
Gemüse, Früchte, Bäume, Insekten, Fische, Vögel, Vierfüßer und Mensch.
Nach Anführung einiger sorgfältig illustrierter Ausgaben aus den Jahren
1468, 1523, 1552 und 1654 hebt Sarton besonders hervor: «Es gibt auch
eine Ming-Ausgabe, betitelt Ta-kuan Pen-ts'ao in 31 Chüan mit einem
Vorwort aus der Sung-Zeit.» Dieser Hinweis scheint mir für das Berner Exemplar

besonders wichtig, denn er könnte auch für dieses gelten.

3 109



Sinn und Bedeutung der frühen chinesischen Werke über Heilmittel, die
sowohl anorganische als auch pflanzliche und tierische Materialien umfassen,

waren übrigens zum Teil gleich denen unserer alten Kräuterbücher,
die sich ja auch nicht auf die Darstellung von Pflanzen allein beschränkten.
Gerade so, wie deren botanischer Teil dazu dienen sollte, die nördlich der

Alpen wachsenden Heilkräuter mit den mediterranen Pflanzen der antiken
medizinischen Schriftsteller zu vergleichen, so sollten die Pen-ts'ao ermöglichen,

Aussehen und Benennung der Arzneipflanzen aus verschiedenen

Gegenden Chinas festzulegen.
Da den Fachleuten mit dem Neudruck von 1957 eine ziemlich alte

Fassung des Cheng-ho Ching shih Cheng lei Pen-ts'ao leicht zugänglich ist, kann
ich mich in der Analyse des Berner Teiles des Ta-kuan Pen-ts'ao kurz
fassen, zumal ja nur eines der 30 oder 31 Chüan vorliegt, aus denen das ganze
Werk bestehen soll. Alle 53 im siebenten Chüan angeführten Pflanzenarten
sind älteren Werken entnommen. Für 34, also fast zwei Drittel, wird das

klassische Kräuterbuch von Shen Nung als Quelle genannt. Needham
(1959, S.712) übersetzte dessen Titel Pharmacopoeia of the Heavenly
Husbandman und setzte die Entstehung des Werkes in das 2. Jahrhundert
unserer Zeitrechnung. Zwei Pflanzen stammen aus dem Ming I Pieh Lu (nach
Needham: Informal Records of Famous Physicians, vielleicht aus der
Periode der drei Königreiche oder aus der Chin-Dynastie, das würde heißen
zwischen dem 3. und dem 5. Jahrhundert verfaßt). Zwei weitere Pflanzen
sind dem T'ang-Pen-ts'ao Hsien fu und fünf dem T'ang Pen-ts'ao Yu
entnommen; sie waren also schon in der Pharmakopoe der T'ang-Dynastie
enthalten, was bedeutet, daß sie mindestens seit dem 7. bis 9. Jahrhundert
als Heilmittel bekannt waren. Endlich sind noch zehn von Ch'en Ts'ang-
Chi in seinem Werke Pen-ts'ao Shih I beschriebene Pflanzen in das siebente
Buch des Ta-kuan Pen-ts'ao aufgenommen (Titel nach Needham, 1956,
S.601: Omissions from Previous Pharmacopoeias, gleichfalls aus der T'ang-
Zeit, etwa 725, verfaßt.)

Textlich bietet der Nachdruck von 1957 gegenüber dem Berner Exemplar
nur sehr wenig Ergänzungen, dagegen sind darin alle Bildstöcke geändert.
In der Wiedergabe der Blattsteflung, der Blütenform und auch des Wurzelwerkes

sind die Abbildungen des Berner Ta-kuan Pen-ts'ao eher steifer, also

wohl ursprünglich einer früheren Ausgabe zugehörig. Übrigens sind sie doch
nicht so schlecht, wie Fabricius Hildanus angab. Selbst bei bescheidenen

botanischen Kenntnissen erkennt man leicht einzelne der Pflanzen

an typischen Merkmalen, z.B. fol. 19 die Typha latifolia, chinesisch P'u

110





huang. Interesse mag auch die Tatsache finden, daß einzelne der
Pflanzenbilder dieser Ausgabe in spätere Werke übernommen wurden. Hübotter
(1957), der seinem Buche Zeichnungen aus dem Pen-ts'ao kang mu
beigab, bringt z.B. auf S.73 eine Orobanche ammophyla, chinesisch J
outs'ung-jung, die in Form und Anordnung ganz der im Berner Exemplar des

Ta-kuan Pen-ts'ao (fol. 17) gleicht. Dasselbe Bild dieser Pflanze ist auch in
der oben zitierten Ausgabe des Cheng-ho Ching shih Cheng lei Pen-ts'ao von
1920 und in der von 1957 enthalten. Eine wesentliche Änderung scheint
mir, daß in der Ausgabe von 1249 (Neudruck 1957) alle Figuren als

Umrißzeichnungen schwarz auf weißem Grund mit schwarzen Blattrippen
erscheinen, während im Ta-kuan Pen-ts'ao eine Reihe von Bildern in
umgekehrter Manier dargestellt ist, also mit schwarzen Blättern und weiß

ausgesparten Rippen. Die in Abb. 3 wiedergegebene Zeichnung der Cassia

obtusifolia s. Tora, chinesisch Chüeh-ming-tze, mag als ein Beispiel dafür
dienen, daß auf diese Weise ein recht ansprechender Effekt erzielt werden
kann.

Ganz ähnlich bewertete Haller (1771, Vol.I, S.5) solche Bilder in dem
Bericht über ein in seinem Besitz befindliches botanisches Werk aus China;
Titel und Verfasser kannte er allerdings ebensowenig wie die Datierung. Es
soll 105 Abbildungen enthalten haben, die zwar roh, aber doch immerhin
noch hesser seien als die von Dodonaeus herausgegebenen, nach denen
niemand die Pflanzen erkennen könne. Nach den chinesischen Abbildungen
dagegen sei es ihm möglich gewesen, viele Pflanzen zu bestimmen; dann
heißt es weiter: Die Bilder zeugen von einer gewissen Kunstfertigkeit; es

gibt nämlich solche, in denen der Holzschneider in den schwarzen Blättern
weiße Rippen genau und nicht ohne Schwierigkeiten dargestellt habe -
also gerade die vorstehend vom Ta-kuan Pen-ts'ao beschriebene Art. Des

Vergleiches wegen wäre es interessant, festzustellen, welches chinesische
Buch über Pflanzenkunde zu Hallers Bibliothek gehörte. Meine
diesbezüglichen Bemühungen blieben bisher erfolglos. Die Spuren führen nach
Paris, doch müßte man schon alle eventuell in Frage kommenden Werke
am Standort einsehen können, um etwa durch das Exlibris oder gar durch
eine handschriftliche Notiz Hallers die frühere Zugehörigkeit zu dessen

Büchersammlung zu sichern.
Etwas genauer sei in diesem Zusammenhang noch über Hallers Kenntnis

der chinesischen Literatur berichtet. Tatsächlich findet man in allen
vier Bibliothecae jeweils im Anschluß an den Abschnitt «Arabes» chinesisches

Schrifttum angeführt, meistens zitiert nach Katalogen der großen

112



ausländischen Büchersammlungen wie der des Königs von Frankreich, des

Britischen Museums, der Bodleyana oder aus dem noch immer lesenswerten
Werk des Paters Du Halde über China aus dem Jahre 1735. Auf eine

weitere wichtige Quelle von Hallers bibliographischen Kenntnissen
chinesischer Werke wurde ich besonders aus dem Nachtrag am Ende des zweiten
Bandes der Bibliotheca anatomica aufmerksam. Sie betrifft einen Mann, der

wohl verdiente, auch in Ärztekreisen nicht vergessen zu werden: Christoph
Gottlieb von Murr aus Nürnberg. Sein Name ist in den medizin-histo-
rischen Lexika nicht zu finden, denn von Murr war weder Arzt noch
Naturwissenschafter, sondern Jurist. Wer seine Adnotationes ad Bibliothecas Hal-
lerianas zur Hand nimmt, wird darin gleich zu Anfang bei den Nachträgen
zur Bibliotheca botanica auf chinesische Schriftzeichen stoßen; später, am
Beginn der Ergänzungen zur Bibliotheca anatomica, finden sich wieder
chinesische Charaktere. Merkwürdigerweise ist dort der Titel des Pen-ts'ao

hang mu angeführt, allerdings in einer von der heutigen recht abweichenden

Transkription. Eigentlich handelt es sich bei diesem Werk ja um ein
Kräuterbuch, aber da die chinesische Materia medica auch tierisches Material
zum Gegenstand hat, so kommen im Hinblick auf die vergleichende
Anatomie ganze Tabellen chinesischer Namen von Vierfüßern auf S.27 zum
Abdruck. Dieselbe Tafel findet sich schon in dem durch von Murr
herausgegebenen Journal zur Kunstgeschichte und zur allgemeinen Literatur (4.

Teil, 1777, S. 163). Nach den im 6.Teil der gleichen Zeitschrift veröffentlichten

Briefen Hallers an von Murr sandte dieser ihm chinesische
Holzschnitte, offenbar von Pflanzenbildern, denn Haller bedankte sich dafür
am 22. April 1775 und schrieb dazu: «Ich besitze ein Kräuterbuch in dieser

Sprache, ungefähr von eben der Art.» Im Frühjahr 1777 diskutierten Haller

und VON Murr in ihren Briefen die Entstehungszeit bestimmter
medizinischer Werke. Murr hielt an den alten Datierungen der chinesischen

Chronologie fest, während Haller der Ansicht war, daß die Zeitrechnung
der Chinesen «zu hoch hinauf steigt und von ihren heutigen Schriftstellern
selbst verlassen wird» (Brief Hallers vom 2.März 1777).

Was war das für ein seltsamer Mann, der sich im 18. Jahrhundert so

eingehend mit chinesischer Literatur befaßte Ich zitiere nach der Allgemeinen
Deutschen Biographie, Band 23 vom Jahre 1886: Christoph Gottlieb von
Murr wurde am 6. August 1733 in Nürnberg geboren und starb dort am
8. April 1811 als pensionierter Zoll- und Wagamtmann. Er erhielt im
Nürnberger Gymnasium eine recht gründliche Kenntnis der alten Sprachen und
wurde zusätzlich in Geographie, im Hebräischen und Französischen unter-

113



richtet. Studiert hat er 1751 bis 1754 ausschließlich in Altdorf und zwar
als Jurist, wo ihn der Staatsrechtslehrer Heumann besonders anregte. Dessen

Bibliothek ermöglichte ihm auch, sein Wissen auf die Philosophie,
Mathematik, Naturwissenschaften, Archäologie und Geschichte auszudehnen.

Noch vor seiner Promotion, im Jahre 1753, begann er die Vorarbeiten
zu umfassenden literarischen Werken, so einer Bibliotheca glottica
universalis, einer Bibliotheca mathematica universalis, einer Bibliotheca
ophthalmograph^, später auch einer Bibliotheca rhetorica und einer Bibliotheca

dimicatorica, also wohl der Befestigungskunst und Strategie, für die

von Murr in jungen Jahren großes Interesse hatte. In Straßburg, wohin
ihn 1756 weitere Studien führten, kam er in Berührung mit Jesuiten, für
die er Zeit seines Lebens große Sympathien bewahrte, obwohl er selbst
Protestant war und blieb. Weitere Stationen seiner Studienreise waren
Rotterdam, Amsterdam, Leiden, Utrecht, London, Oxford und Cambridge.
Uberall nahm er Beziehungen zu den bedeutendsten Gelehrten, Künstlern
und Staatsmännern auf; aus jenen Jahren stammen die Vorarbeiten zu
einer 1770 erschienenen Bibliotheque de peinture, de sculpture et de gravure.
Nach einer kurzen Zwischenzeit in Nürnberg ging er 1758 zu einem fast

einjährigen Aufenthalt nach Wien, von wo er über Oberitalien heimkehrte.
1761 weilte er ein zweites Mal elf Monate lang in England, auf der Rückreise
besuchte er Hamburg. Dann trat er endgültig in seiner Heimatstadt das

Amt an, in das er schon 1760 gewählt war, er wurde Zoll- und Wagamtmann.
Die überaus reiche literarische Tätigkeit von Murrs betraf verschiedenste

Wissensgebiete. Vornehmlich befaßte er sich mit Geschichte, Archäologie

und Kunstgeschichte, aber auch zur Geschichte der Mathematik, der
Medizin und der Naturwissenschaften hat er Beiträge geliefert, ferner hatte
er als Sprachgelehrter einen angesehenen Namen. Dem Zeitgeiste folgend
gab er wissenschaftliche und unterhaltende Journale heraus, in denen sich
die Niederschläge seiner weitverzweigten Verbindungen mit Gelehrten und

zu den als Missionaren in fernen Landen tätigen Jesuiten finden.
Bemerkenswert für das hier behandelte Thema ist sein Vorschlag, die chinesischen
Schriftzeichen für eine Universalsprache zu verwenden, wozu sie durch ihre

genauen Definitionen bestens geeignet wären. Schließlich sei erwähnt, daß

von Murr später Streit mit Lessing hatte wegen dessen Schrift über
Laokoon; er erwies sich dabei als selbstbewußt und überheblich, machte
also nicht gerade gute Figur.

Chr. G. von Murr trat mit Haller erst von 1771 an, also in dessen

letzten Lebensjahren, in Briefwechsel, hauptsächlich wegen der Bibliothecae,

114



zu denen er Ergänzungen und Nachträge lieferte. Haller publizierte selbst
noch Teile davon. Am ausführlichsten sind die Briefe hinsichtlich der in
europäischen Büchersammlungen vorhandenen chinesischen Werke; ihre
Zahl war schon damals recht erheblich. Unter anderem teilte von Murr
ein ausführliches Verzeichnis mit Inhaltsangaben solcher Bücher aus dem
Britischen Museum mit, ferner berichtete er über die Bestände der Königlichen

Bibliothek in Paris an Hand von Fourmonts Grammatica Sinica.
In diesen Briefen finden sich häufig chinesische Schriftzeichen, die aus
Büchern ausgeschnitten und in die Briefe eingeklebt sind. Da die
Transkription in Hallers Bibliothecae auf heute ungewöhnliche Weise
vorgenommen wurde, ist es nicht immer leicht zu erkennen, um welche Werke
es sich handelt. Nur die chinesischen Charaktere der Originalbriefe und
Kataloge wie der von Fourmont und Courant geben die Möglichkeit zu

genauen Bestimmungen.
Ich bin sicher, in einer der vielen IdALLER-Biographien gelesen zu haben,

daß dieser selbst aus China Briefe erhalten hätte, doch kann ich mich des

betreffenden Autors nicht mehr erinnern. Der Katalog der HALLER-Briefe
gab mir keine derartigen Hinweise. So wäre wohl möglich, daß die
chinesischen Schriftzeichen in den Briefen VON Murrs eine derartige Angabe
veranlaßten. Wie sehr sich Haller in die chinesische Welt einzuleben
versuchte, läßt am besten sein Altersroman Usong erkennen. Zu zeigen, daß

Haller nicht nur durch literarische Interessen, sondern auch aus
fachwissenschaftlichen Gründen am chinesischen Schrifttum ernsthaft Anteil
nahm, war eines der Ziele bei der Zusammenstellung vorstehender Angaben
aus seinen Werken und seinem Briefwechsel. Am wichtigsten aber war mir,
über zwei medizinische Werke aus China zu berichten, weil sie zu den ersten
derartigen Büchern gehören müssen, die nach Europa kamen.

115



Schrifttum

Manuskripte:

Guilelmi Fabkicii Hildani epistolae de rebus medicis, Burgerbibliothek Bern, Cod. 495-497.
Haller A. De scriptis ineditis Guil. Fabricii Hildani, fol., Burgerbibliothek Bern, Mss.

Haller 21.

Hortinus S. Handschriftlicher Katalog der Bibliotheca Bongarsiana, Burgerbibliothek Bern.

Druckwerke:

Backiang Liang, Contributions of the Ancient Classical Chinese Medicine to Anatomy and

Physiology, J. Pakistan Med. Assoc. 6 (1956).
Becker G. Wilhelm Fabricius von Hilden, 2. Auflage, in H. Strangmeier, Wilhelm Fabry

von Hilden, Wuppertal-Elberfeld 1957.

Blösch H. Die Stadt- und Hochschulbibliothek Bern, Bern 1932.

Courant M. Catalogue des livres chinois, coreens, japonais etc., Tome 2, Paris 1910.

Du Halde J. B. Description de VEmpire de la Chine, vol. 3, Paris 1735.

Fabry W. Von der Fürtrefflichkeit und Nutz der Anatomy, 2. Auflage, Aarau/Leipzig 1936.

Fourmont St. Linguae Sinarum grammatica item Sinicorum Regiae Bibliothecae librorum
catalogus, Lutetiae Parisiorum 1742.

Hagen H. Catalogus codicum Bernensium, Bernae 1875.

Haller A. v. Bibliotheca botanica, Vol. I, Tiguri 1771.

— Bibliotheca anatomica, Vol. I, Tiguri 1774.

— (anonym) De scriptis ineditis Guilelmi Fabricii Hildanae prope Coloniam nati: quem
vulgo Hildanum vocant. Relationes de libris novis. Fase. XII. Gottingae 1754.

Hintzsche E. Uber anatomische Tradition in der chinesischen Medizin, Mitt. Naturf. Ges.

Bern, N.F. 14 (1957).
Huard P. et Wong, Bio-Bibliographie de la medecine chinoise, Bull. Soc. Etud. Indochin.,

N. S. 31 (1956).
Huard P. et M. Wong, La medecine chinoise au cours des siecles, Paris 1959.

Hübotter F. Chinesisch-tibetanische Pharmakologie und Rezeptur, Ulm 1957.

Lee T'ao, Achievements of Chinese Medicine in the Northern Sung Dynasty (960—1127

a.D.), Chin. Med. J. 72 (1954).
Mathews R. H. A Chinese-English Dictionary, Shangai 1931.

Murr Ch. G. v. Adnotationes ad Bibliothecas Hallerianas, Erlangen 1805.

— Journal zur Kunstgeschichte und zur allgemeinen Literatur, 4. und 6. Teil, 1777—78.

Needham J. Science and Civilisation in China, Cambridge, vol. 2 (1956), vol. 3 (1959).
Sarton G. Introduction to the History of Science, vol. 2, Washington 1931.

Sinner J. R. Catalogus Codicum Mss. Bibliothecae Bernensis, 3 Vol., Bernae 1760—72.

Wallnöfer H. und A. v. Rottauscher, Der goldene Schatz der chinesischen Medizin,
Stuttgart 1959.

Wong K. Ch. and L. T. Wu, History of Chinese Medicine, Shanghai 1. Auflage 1932, 2. Auflage

1936.

Report of the Librarian of Congress 1916, 1920, 1925, 1927, 1930.

116


	Analyse des Berner Codex 350, ein bibliographischer Beitrag zur chinesischen Medizin und zu deren Kenntnis bei Fabricius Hildanus und Haller

