
Zeitschrift: Gesnerus : Swiss Journal of the history of medicine and sciences

Herausgeber: Swiss Society of the History of Medicine and Sciences

Band: 17 (1960)

Heft: 1-2

Artikel: Der Stufenbau der Natur im Weltbild des Petrus Hispanus

Autor: Schipperges, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-520554

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-520554
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Stufenbau der Natur im Weltbild des Petrus Hispanus*

Von Heinrich Schipperges

Um die Mitte des 13. Jahrhunderts hatte die Schule von Siena ihr «Studium
generale» eröffnet. Einer der ersten Magister der Medizin war Petrus
Hispanus oder Lusitanus, der hier zu einem der fruchtbarsten Schriftsteller

der Hochscholastik wurde. In einem knappen Jahrzehnt sind hier
in Siena, wie erst jüngere Untersuchungen ergeben haben, etwa vierzig
umfangreiche Werke entstanden, meist medizinischen oder naturphilosophischen

Inhaltes. Bekannt geworden sind davon nur zwei: die Summulae

logicales, für 300 Jahre das Lehrbuch der Philosophie an europäischen
Universitäten1, sowie der Thesaurus pauperum2, eine zweitrangige Rezeptschrift,

durch Hunderte von Handschriften und Frühdrucken erhalten, aber
auch verwässert, wirklich ein schlechtes Muster für das Ingenium seines

Autors.
Wer ist dieser merkwürdige Scholastiker, dessen Name in der Überlieferung

der Arzneikunde wie der Logik zur Autorität wurde, dessen Schriften
in ihrer ganzen naturphilosophischen Breite aber weder von den Mediävisten

noch den Medizinhistorikern gelesen werden Wie wurde er in der

spätscholastischen Tradition zum «summus medicorum monarcha»? Welche

historische Stellung hat Petrus Hispanus
Wir wissen aus den Quellen, daß er nach dem Jahre 1245 aus Paris kam,

wo der begabte Arztsohn aus Lissabon das Magisterium in der Philosophie
und Medizin erworben hatte. Als seinen Lehrer in der Naturkunde kennen
wir Albertus Magnus, als seine Meister in der Logik Wilhelm von
Shyreswood, gen. de Montibus sowie den Pariser Summulator Lambert
von Auxerre. Medizinstudien in Montpellier und Salerno sind sehr
wahrscheinlich, aber nicht direkt dokumentiert. Dagegen erweist sich Petrus

* Nach einem Vortrag auf der Henry-E.-Sigerist-Konferenz am 26. März 1960 in Luzern.

1 Grabmann (1956) 247 nennt die Summulae «das einflußreichste Lehrbuch der Logik,
das es je gegeben hat». Scholz (1946) findet in ihnen zum erstenmal «eine zusammenhängende

planmäßige logische Analyse der Sprache», eine Analysis von der Art, wie sie

uns in Bolzanos Wissenschaftslehre erst wieder begegne (Philos. Jb. 56 [1946] 111).
2 Die beste moderne Übersicht über Handschriften und Frühdrucke bietet die Bibliografia

Geral Portuguesa, Vol. II. Lisboa 1944. - Vgl. auch Thorndike II, 514-516.
3 Der Cod. Harleianus 5218 BM London enthält eine «Epistola magistri Petri Hyspani ad

imperatorem Fridericum super regimen sanitatis».

14



in frühen Handschriften als ein Schüler des syrischen Arztes Theodorus
Physicus, der am Hofe des Hohenstaufen in Palermo wirkte3.

Die weitere Laufbahn dieses Arztphilosophen ist abenteuerlich genug.
Als Leibarzt einflußreicher Kardinäle, wie Ottobonus Fieschi, des

späteren Papstes Hadrian V., und Archiater beim Papst Gregor X. ersteigt
Petrus rasch die Kurienleiter, wird Erzbischof von Braga und Tusculum
und im Herbst des Jahres 1276 Papst Johannes XXI. - «Johannes
Lusitanus », wie die Grabschrift sagt. Mit der theoretischen wie praktischen
Makrobiotik vertraut, versprach er sich einen weiten Aktionskreis, wie die

Unionsbestrebungen mit der Ostkirche und Pläne zur Studienreform4
zeigen. Ein tragischer Tod machte sein Lebenswerk zunichte. Petrus starb
bereits im Mai des folgenden Jahres nach Einsturz einer Decke in der
Bibliothek seines Palastes zu Yiterbo. Dante hat ihn bekanntlich im 12.

Gesang seines Paradieses vorgestellt, in der Gesellschaft des Hugo von
St. Viktor und mit seinen zwölf Büchern, das sind die «dodici libelli» der
Logik5.

Aus dem literarischen Werk des Petrus greifen wir nicht das medizinische

Schrifttum heraus, auf das schon Sudhoff (1934) aufmerksam
gemacht hatte, auch nicht die umfangreichen Opera medica, die noch unbearbeitet

in der Biblioteca Nacional zu Madrid ruhen, wir beziehen uns
vielmehr auf die voluminösen Beiträge zur aristotelischen Physiologie, auf die
Grabmann mehrfach hinwies, ehe sie von Alonso in drei Bänden (1941 bis

1952) ediert wurden6; aus ihnen holen wir das heraus, was nicht explicit
gegeben wurde, nämlich die Naturphilosophie.

Jede Rehabilitierung der Naturphilosophie muß befremdlich erscheinen,
wo wir gewohnt sind, als die großen Epochen der Heilkunde die naturwissenschaftlichen

Eroberungen anzusehen: die alexandrinische Grundlegung

4 Johannes XXI. hat die Aristoteles-Untersuchungen inauguriert, die dann von dem
Pariser Bischof Stephan Tempier selbständig weitergeführt wurden und zu den berüchtigten

Pariser Aristoteles-Verboten (1277) geführt haben.
5 Die moderne Edition bringt die Logik mit den zwölf Büchern der Handschriften, während

die Frühdrucke meist die Einteilung in sieben Bücher bevorzugt haben. Dante
spricht von «Pietro Ispano», den die deutschen Übersetzungen zu «Spaniens Peter»
oder einem «spanischen Peter» verunstaltet haben.

6 Wir zitieren im folgenden nach diesen Ausgaben, als Scient. das Hauptwerk: Scientia
libri de anima, Ed. 1941; als Quaest. den ausführlichen Kommentar zu De anima, Ed.
1944, 59—784; als Expos, die Translatio vetus libri de anima cum expositione Petri Hispani,
Ed. 1952, 87-401, als Comm. den Kommentar zu «De longitudine ac brevitate vitae»,
Ed. 1952, 403-490.

15



exakter Forschung, den anatomischen Durchbruch im 16. Jahrhundert, die

Physiologie mit und nach Harvey, eine Zellularpathologie. Nur zaghaft
und kaum systematisch wagt man sich an die Bemühungen des menschlichen

Geistes um das einigende Band: an die Konzeptionen der Vorsokra-
tiker, an die Wissenschaftstheorie der arabischen Arztphilosophen, an die

Naturphilosophie der Schulen von Chartres. Die Frage nach einer
Naturphilosophie der Scholastik ist im Ernst noch gar nicht gestellt worden.
Dabei ist doch das, was uns diese Scholastik wie Mittelalter überhaupt so
fesselnd macht, nur am Rande das Reich der Materialien. Auf der Suche

hiernach sind die Wissenschaftshistoriker des vergangenen Jahrhunderts
gründlich genarrt und mit Recht hinters Licht geführt worden, da sie ihren
Gegenstand verfehlt hatten. Es sind nicht die Realien, die wir hier zu suchen
und zu kritisieren hätten, es ist das Formale und Methodische, was uns
interessiert, die Denkstruktur. Es ist die Stufenordnung des Denkens, die

Methodologie, die dann selbstverständlich auch zu einer Rangordnung der
Stoffe führt, zu einer Wissenschaftstheorie.

Hier aber ist Mittelalter wirklich noch ein Mittleres und ein Mittler. Hier
wird es zu jenem paradigmatischen Fokus und Brennpunkt, der uns die alte
Welt heller spiegelt, aber auch einen weitvorausleuchtenden Schein gibt
auf den wirren Weg der Entwicklung zur Neuzeit. Es werden keine Erkenntnisse

resultieren, die unserem konkreten und fortschrittlichen Weltbilde
eingefügt werden könnten, wenn wir nunmehr versuchen, einmal den
scholastischen Weg des Verfahrens in einer Wissenschaft einzuhalten.

Zur Methodik des Scholastikers

In der ersten Hälfte des 13. Jahrhunderts emanzipiert sich die alte
scholastische Form der Quaestio, indem sie sich mehr und mehr löst vom
Textbuch, das bald nur noch als Folie dient. Charakteristisch wird dieser

Vorgang beim Argumentieren eines Siger von Brabant, bei Martin und
Boetius von Dacien, bei Ägidius von Orleans7 - so auch bei Petrus
Hispanus.

Jede «Quaestio» als Träger des Problems hat ihr «pro» und «contra»
in sich. «Dictio» und «oppositio» distinguieren die Fragen und gruppieren
die Antworten in eine Ordnung. Jede These der «quaestio» wird mit
«rationes» versehen, je nach der Dignität des Problems. Nunmehr erhält

7 Vgl. Martin Grabmann (1936) 249.

16



der Opponent die Möglichkeit, innerhalb solchen diskursiven Verfahrens
seine «rationes» zu plazieren. Dies nun ist Aufgabe des Schülers. Er ist es

folghch, der jedem Disput das Niveau gibt und die Dimension auslotet, in
der die Diskussion verlaufen soll. Dann erst tritt der Meister auf die dialektische

Bühne mit seiner «solutio», die uns oft zu apodiktisch erscheint, die
indes alles andere sein will als eine Endlösung mit wissenschaftlicher Strin-

genz. Zu oft lesen wir einleitend zur «solutio»: «multiplex est intensio
circa istam quaestionem»! «Solutio» ist keine Auflösung der Fragengruppe,
sondern eher das Gehege, in dem der Meister die dialektische Jagd abbläst
und das Wild auffängt, gleichzeitig aber auch Trophäen verteilt, indem er
die Treffer der Argumente rangiert.

Nur wenn man in dieser Weise die Partner des Dialogs mitnimmt in die
dürre Dialektik der rationellen Systeme, wird man gewahr, was Scholastik
eigentlich ist: immer nur Schulbetrieb, «universitas» einer wissenschaftlichen

«conversatio», und in diesem gelehrten Treiben Spiel zwischen der
Antwort und immer neuen Fragen, ein Spiel, das erst offen macht für das

Fragwürdige im Ganzen der Welt. Um dieses Ganzen willen wandeln sich
die Aspekte und wechseln mit jeden neuen «dicendum est» und «nos autem
dicimus ».

Bei allem Reichtum an perspektivischen Möglichkeiten gibt es im Prinzip
doch nur zwei Wege für unseren Scholastiker, die er als «via experimenti»
und als «via rationis» bezeichnet. Beide wollen letztlich ausgewogen und
abgemessen sein. Diskursives Vorgehen ohne sinnliche Erfahrung ist absurd.
Ebenso undenkbar ist Empirie ohne rationales Fundament. Auf dem
wissenschaftlichen Weg garantiert erst die Vernunft die Erfahrung, indem sie

ihren Weg respektiert, zurückgehend bedenkt. Deshalb heißt es bei Petrus
Hispanus zunächst: «experimentum ostendit» - die Erfahrung gibt uns
genügend Hinweise, aber das diskursive Vorgehen zeigt und lehrt uns doch
noch ein weiteres: «quia universalior est et certificans viam experimenti»!

Der empirische Schichtenbau der Natur

Wie baut sich die Natur vor uns auf, wenn wir zunächst einmal «via
experimenti» verfahren? In bestürzender Unmittelbarkeit drängt sich der
elementaren Natur (natura compacta) die belebte Welt auf als eine «coagu-
latio debilis»: Pflanzen und Tiere, auch der Mensch, bilden ein solches

Reich, das zu seiner Erhaltung eines besonderen Prinzips bedarf: «regens
et dirigens ipsa». Dieser Dirigent kann die Natur nicht sein, wie wir am

2 17



Schicksal des Schnees erfahren; etwas Neues ist hinzugetreten, das wir
Seele nennen8.

Vor dem Auge unserer Erfahrung entfaltet sich unmittelbar die
unverrückbar einschichtige Basis, wie sie Aristoteles in der Meteorologica
behandelt hatte, in eine Welt voller Leben. Dabei ist das Vegetativum
gewissermaßen noch eingeborgen in diese leblose Natur, es wird verborgen
gehalten (occulta est); es ist die stumme Innenseite, die sich ausfächert, um
sich in aller Stille zu repräsentieren. Offenkundig wird dieses Leben erst im
Sensitivum, das mit Organen zutage tritt, manifest wird, indem es seine

Werkzeuge auf einen Sinn auslegt. Vollkommen erscheint das Leben im
Intellectivum, das sich selber bewußt wird, so Sinn trägt und Leben führt,
indem es die Welt erfährt.

Dies alles klingt — weil wörtlich genommen — merkwürdig modern, wie
auch der Grundgedanke, daß keine dieser Schichten isoliert zu denken sei.

Sie durchdringen und dienen einander. Sie fordern zum Vergleich und zur
Kompensation heraus. Sie erfordern eine «collatio viventium ad invicem»9.
Biologie kann nie Fach werden, sie bleibt — auf den Weg der Analogie
verwiesen — übergreifende, vergleichende Wissenschaft.

Die Pflanze nun — stabil, regenerationsfähig, reizarm, darin irdischer,
natürlicher, kraftvoller - ist das primitive Modell für Leben. Ihr spärliches
«humidum» garantiert ein stabileres Gegengewicht zur «siccitas terrestris».
Mit ihrer «coagulatio fortis» steht sie machtvoll der «dissolutio corrup-
tionis» entgegen10. Daher die souveräne «regulatio partium»: Abstoßen
des Alten und üppige Regeneration aus einem «principium productionis»
heraus; daher ihre «generatio multiplex». Nahrung und Wachstum bleiben
stabil, nicht zu stark gehindert durch Reize. Daher - «absque sensibilium
impedimento libere operantes» - erreichen sie jene beachtliche «fortitudo
virtutum naturalium»11. Sie haben Seele, aber - weder Spezies noch
Individuum - nur als eine einzige, bleibende Form dieses ganzen Reiches12.

8 Quaest. 503, 2: per nexum elementorum non conservantur, sed per aliud principium.
Hoc autem est anima, quae per sui praesentiam ipsa conservat.

9 Hierzu ausführlich in der Expositio zum Traktat De longitudine ac brevitate vitae IV;
Ed. Alonso 1952, 475 ss. — cf. Scient. 89: Habent autem ad invicem necessitatem ordinis;
l. c. 88: Est autem inter ipsas ordo naturalis.

10 Comm. III, 6: Unde non habent humiditatem facile eliquabilem nec dissolubilem, sicut
animalia.

11 I.e.: fortitudo virtutum naturalium circa nutrimentum et augmentum operantium, quae
in eis fortes indueunt operationes absque sensibilium impedimento libere operantes.

12 in utrisque anima una in multas multiplicatur.

18



Das Tier ist demgegenüber durch seine Sinnlichkeit gezeichnet, die ihm
seine instinktive Sicherheit verleiht, es dafür aber auch um so sicherer
seiner Umwelt verhaftet, es ins Milieu verankert. Den «animalia imperfecta»
fehlt die Sinnlichkeit per Distanz, wie Petrus sagt. Die Tiere unterstehen
der puren Aktualität, gefesselt an Ort, da, ohne Zeit. Ihnen fehlt noch jene
Emotion, der «motus localis», der übers Werkzeug, die «Organa», an ein
erstrebtes Ziel trägt. Solche Emotion ermöglicht erst die sinnliche Abstimmung

auf ein gemeinsames Ziel. Somit fehlt hier die Freiheit, besser noch:
die Befreiung (deliberatio), wie sie mit der Distanzierung gegeben ist, ein

Freiwerden, wie es die Vergangenheit bedingt, ohne die ja auch des

Menschen Existenz auf die Dimension des Animalischen zusammenschnurren
würde13.

Der Mensch endlich, «via experimenti» betrachtet, ist ebenfalls ein
biologisches Phänomen. Auch er steht auf der Basis des Vegetativen und lebt
im Milieu des Sensitiven. Auch sein Gesetz heißt Wachstum und Zeugung.
Dabei erweist er sich als das biologische Mangelwesen, eine «mollis coagu-
latio» oder «coagulatio levis», eine «debilis coagulatio». Nur in dieser

Verfassung wird er leichter ernährt, aber auch empfänglicher für sinnliche
Eindrücke. Er wird passibel im höchsten Grade, vulnerabel, er hat am meisten
Anlage zum Sterben. Zwar wird das labile Vegetativum kompensiert durch
ein hochkompliziertes Sensitivum, aber gerade dies bringt neue Spannung,
mehr noch, einen Kampf, dessen Ausgang nie ungewiß bleibt: Sieger ist im
Lebenskampfe aus physiologischen Gründen immer der Tod, die «victoria
caloris» über die Lebensfeuchte, das «pabulum vitae»14.

Diese Schwäche des Menschen wird in der eigenartig schwebenden
Stufenordnung und in einer ineinandergleitenden Verkehrung der Rangfolge zum
Vorzug. Im Menschen nämlich repräsentiert sich erst der ganze Stufenbau
der Natur, weil er ist die «regula viventium»15, das biologische Prinzip.
Durch seine Stellung wird die Stufung auch in den anderen Lebewesen
erkannt und so herunter bis zu den unvollkommenen und gleichsam verbor-

13 Expos. 376, 21: non sentiunt per distantiam sed omne quod est eis appetibile actualiter
est eis coniunctum secundum locum, et propterea non debetur eis motus localis ad

consequendum sensatum desideratum. — 377, 30: Virtus autem deliberativa inest ratio-
cinativis, scilicet, ad quam consequitur appetitus intellectualis. Quod autem deliberatio
sit in rationalibus, ostendit, quia considerare utrum sit agendum hoc aut hoc, est opus
rationis, sed buiusmodi opus est deliberatio; ergo deliberatio est in rationalibus.

14 Hierüber ausführlich in Comm. I, 2.
15 Scient. 541: Haec autem distinctio in bomine, qui omnium est regula viventium, certior

reperitur et per ipsum in aliis perfectis et per baec in impcrfectis animalibus cognoscantur.

19



genen Wesen. Selbst im Pflanzenreiche zeigen sich bestimmte Teile
vergleichbar dem tierischen Organ, Teile, die dann in diesem Organismus zum
«fundamentum regiminis» werden16. Der Vergleich bringt auch hier die

Sonderung mit sich. Die «aequalitas» im «temperamentum» etwa, die
«harmonia vitae» innerhalb der «contrarietas complexionum», alles das

gilt — per analogiam — für jedes Lebewesen, es gilt besonders für das

Tierreich, am meisten aber gewinnt es Gültigkeit, als eine Spielregel oder als das

Naturgesetz, beim Menschen: «quod est perfectius exemplar.»17
Bis hierhin vermögen die Betrachtungen zu kommen, die einer

vergleichenden Biologie auf empirischer Basis erwachsen, wobei kaum noch zu
betonen ist, daß hier «experimentum» nie so etwas meint wie Versuch,
also Experiment, sondern immer nur das Verfahren des Erfahrens selber;
es will mehr den Eindruck zum Ausdruck bringen, jene Weltoffenheit der
Aufmerksamkeit bei aller Anschauung und Beobachtung des gesunden
Menschenverstandes, mehr nicht! Schärfer allerdings wird diese beobachtete

Ordnung und der Stufenbau der Natur durch ein Phänomen akzentuiert,

das an der Grenze der Erfahrbarkeit liegt, das nicht mehr dem
«experimentum» unterliegen kann. Die Erfahrung zeitigt nämlich in allen
biologischen Bereichen, am einschneidendsten beim Menschen, eine Erscheinung,

die nicht mehr durch die «via experimenti» gedeckt wird - und das

ist das Phänomen der Zeit.
Es ist nicht so modern, wie es den Anschein hat, aber es ist recht konsequent

gedacht, wenn Petrus Hispanus dies auf eine lapidare Formel
bringt: «tempus est causa corruptionis.»18 Natürlich: Leben zeitigt den

Tod — das ist eine alte Erfahrung! Aber es will doch in seiner ganzen
Bedenklichkeit auch rational durchdacht sein, wenn von Bios und Natur, von
Welt und Vergänglichkeit, wenn vom Menschen mit seinem Pathos und
Sterben die Rede ist.

Was ist denn die Zeit, wenn man sie biologisch und nicht mehr physikalisch

nimmt Ist Zeit, so fragt Petrus, faßbar und damit teilbar Ja in der

18 Scient. 541: In plantis vero quaedam partes animalium membris sunt proportionales,
quae in ipsis sunt regiminis fundamentum.

17 Auch dieser Gedankengang wird am geschlossensten in Comm. 463 ausgeführt: in
omnibus viventibus proportionaliter sunt intelligendae, ut in bomine quod est perfectius
exemplar, disponitur; et per ipsum in perfectis aliis, per perfecta in imperfectis, et per
animalia in plantis causae omnes aut quaedam secundum analogiam significantur.

18 Comm. 442: Tempus igitur causa corruptionis dicitur, quia rerum corruptio sub tempore
accidit, omnes enim res quaecumque sunt in tempore, cum tempore labefiunt et cor-
rumpuntur.

20



Möglichkeit, in Wirklichkeit aber, «in actu», nie und nimmer. Die Stücke
der Zeit entsprechen keiner räumlichen Länge. Zeit duldet kein geometrisches

Verständnis. Die Korruption als «occursus rerum in tempore» ist auf
dem Wege der Empirie nicht zu klären19. Das Wesen des «homo patiens»
mit seinem «quasi naturalis »-Tod muß auf einem anderen Wege gesucht
werden, der «.via rationis», wobei mit der Spekulation auch der ganze Raum
der historischen Überlieferung, die Tradition der «auctores», gegeben ist.
Dieses Sein in der Zeit genügt, um die Geschichte als ein unumgänghches
Kriterium und Korrektiv für jede Anthropologie zu deklarieren und zu

postulieren; ohne diese «Zeit» wäre die Medizin empirisch faßbar, «via
experimenti», sie wäre Naturwissenschaft. Wir müssen den ganzen Weg
noch einmal gehen, ein zweites Mal den Stufenhau der Natur aus der Sicht
des Scholastikers entwerfen, um zu einem geschlossenen und lückenlosen

Weltbild, zu einem Sein mit Zeit, zu kommen.

Zur spekulativen Physiologie der Scholastik

Es fällt uns schwer, auf dem spekulativen Wege der scholastischen
Methode mitzuhalten, all die schwerfälligen dialektischen Sprünge
mitzumachen, immer wieder diese scheinbaren Tautologien nachzuvollziehen;
aber nur, wenn man sich dieser Mühe, solchem scholastischen Training,
unterzieht, wird man begreifen, warum dem Scholastiker eine Deutung der
Außenwelt von den Realwissenschaften aus nicht genügt, warum er
nunmehr die Welt der lebendigen Erscheinungen auch noch von der diskursiven
Deduktion aus, also «via rationis», untersuchen will.

Auch in diesem Aspekt werden wir wieder auf die eigentümliche Bewegtheit

dieser Stufenleiter aufmerksam werden. Das Einfache wird Muster der

Vollkommenheit, das Höhere erweist sich als abhängig vom tragenden
Grund, die mittleren Schichten zeigen eine paradoxe Spiegelung dieses

vielschichtig abhängigen Weltbildes. Wachstum wird Leitbild der geistigen
Perfektion, Zeugung ist exemplarisch für sittliches Heil, beide im Sinne des

Ganzen und Heilen, der gesunden Integrität, dessen, was die Araber mit
«salam» bezeichnet hatten. Natur bekommt in jedem Detail Akzente des

Wertes. Die rationale Vertiefung eröffnet uferlose Horizonte, und dies von
jeder Stufe des Schichtenbaues aus.

Wir wählen als einfaches Beispiel die vegetative Schicht und verfolgen
ihre Bahnen «via rationis».

19 Dieser «occursus» fungiert als Leitthema in De longitudine II.

21



Petrus bedient sich in der Diskussion des traditionellen Schemas. Innerhalb

der «virtutes vegetabiles» garantiert die «virtus nutritiva» die
Permanenz der «integritas perfecta». Zum Leitbild dieser Perfektion wird die
«.virtus augmentativa». Eine «virtus generaliva» überwacht die «integritas
speciei». Wir begnügen uns, einer Spur in das dialektische Gestrüpp zu
folgen, der «virtus nutritiva».

Sie verzweigt sich vierfältig. Eine «virtus praeparativa» der
Vorbereitungsphase nimmt Nährstoffe auf und verteilt sie. Unter der «virtus com-
prehensiva» werden die Nahrungsstolfe gleichsam herausgelockt und in die
Obhut des Organs gegeben20. Dann erst kommt die «virtus applicativa»
zum Zuge: die Nahrung wird einverleibt, mit den Einzelteilen der Gewebe

verknüpft. Die «virtus assimilativa» beschließt die Phase dieser
Konformation21. Nunmehr steht die Nahrung den «dispositiones accidentales»,
der situationsbedingten Funktion, zur Verfügung.

Im Dickicht der Dialektik könnte man so nach allen Richtungen weitergehen;

wir nehmen nur einen Faden zur Hand und verfolgen die Spur der
«virtus praeparativa». Sie führt auf fünf verschiedene Pfade: Appetit
bestimmt das Bedürfnis. Es ist jene «virtus appetativa», eine Konku-
piszenz, die ausreicht, das «detrimentum» auszugleichen und die somit
Satisfaktion schafft im biologischen Gleichgewicht. Nunmehr wird die
«virtus attractiva» den Außenstoff umstimmen und auf eine «similitudo»
hinlenken. Ein retardierendes Moment, die «virtus retentiva», bremst
diese Attraktion, fixiert die «actio conversionis» und ermöglicht damit die
allmähliche Einverleibung22. Die Assimilation selbst wird endlich vorbereitet

durch die «virtus digestiva», die erst einer «virtus expulsiva» den Weg
freimacht, das Schädliche als überflüssig auszuscheiden.

Wir gehen noch einen letzten Schritt, in einer abermals spezialisierten
Dimension und wiederum nur am Beispiel, der «virtus digestiva». Sie ist
es, die die «massa chylosa» umstimmen kann zur Abgabe an das Blut. Sie

macht aus der «massa chylosa» eine «massa chimosa», das ist schon die

Blutsubstanz, die alsdann in die «ultima humiditas» verwandelt werden

20 Scient. 93: Praeparativa est virtus nutrimentum transmutans ac disponens ut menbris
habile effici mereatur. Comprehensiva est virtus nutrimentum alliciens et menbris coniun-

gens.
21 Wir bedienen uns hier und im folgenden möglichst genau der Termini des Petrus.
22 Scient. 94: Retentiva vero est virtus nutrimentum stabiliter retinens ut conversionis actio

in eo fixa permaneat, quousque completam praeparationem suscipiat ac menbrorum
substantiae conformetur.

22



muß23. Auf diese Weise gleitet die «virtus digestiva» sanft und reibungslos
hinüber in eine «assimilatio completa».

Das ist der Weg, und so läuft die Methode durchgehend auch über die

übrigen Felder. Das ist Scholastik. Da wird nichts Neues erforscht, aber
darauf kommt es auch gar nicht an. Man hat genug über diese Scholastik
gespottet24, aber im Ernst: Ein Schüler, der diese Gedankengänge mitgemacht
hat, der nicht nur einer Verzweigung, sondern dem ganzen Geflecht

nachgegangen ist, der diese komplizierten Verhältnisse schulmäßig durchmeditieren

mußte, der — wie bei Petrus ausgiebig vordemonstriert wird — das

Ganze mit «quaestio» und «oppositio» und «solutio» durchexerzieren
mußte, sollte ein solcher Schüler ein blasseres Bild von den physiologischen
Problemen gehabt haben als etwa unsere Physikumskandidaten?

In derselben Manier wie das Vegetativum wird das Sensitivum
durchgespielt, durchexerziert, durchrationalisiert. Hier nur das Ergebnis mit
seiner anthropologischen Relevanz. Die Sinne sind Pfade zu Freud und
Schmerz, abermals in strenger Rangordnung der Reizstufen und
Schmerzqualitäten. Das Sensorium bedient sich seiner «Organa» als Werkzeuge zu
einem Ziel. Hieraus versteht sich die Reibung, der Verschleiß, alles
Wegbereiter des Sterbens. Im Tod wird der jeweilige Nexus gelöst25. Tod als

solcher kann nur negativ interpretiert werden. Was aber ist das Positivum,
der rätselhafte Nexus selber

Petrus geht hier auf die geheimnisvolle «unio animae cum corpore» ein,
die sich im vegetativen Bereiche leichter erklären lasse, schwieriger schon
bei sensiblen Wesen, am schwersten beim Intellectivum26. Unter Verzicht
auf jede Lokalisation im Somatischen27 werden vermittelnde Medien,

23 in chimosam ac sanguineam transducens ut ad hnmiditatem ultimam perveniat.
24 So Kantorowicz etwa über die auf einer Nadelspitze tanzenden Engel. Hierzu äußert

sich Grabmann (1936) 106: «Die große Scholastik des 13. Jahrhunderts trägt in ihrem
geistigen Antlitz dermaßen die Züge wissenschaftlichen Ernstes, daß solche Vorwürfe
nicht zutreffen.»

25 Die Lösung wird mit Termini umschrieben wie: privatio, dissolutio, destruetio, dissipatio,
ruptio, corruptio, regressio, consumptio, extinetio.

26 Scienli 71: Unio igitur substantiae praecedit virtutem unionem, et ideo virtutes non sunt
prima media huius unionis, sed alia prima antecedit. Es sind folglich die «media», die
stufenweise das Funktionsgefüge erklären. Deshalb wird die Vereinigung bei den höheren
Lebewesen besonders schwer verständlich. I. c. 73: Intellectiva vero cum a natura cor-
porali maxime seiungatur, humano corpori mediis altioribus copulatur.

27 Expos. 375, 3: quod anima in corpore est ubique tota; ergo habet locum corporis per
accidens

23



«media iuncturae», herangezogen, die jedoch gerade nicht spiritualistisch
zu deuten sind, sondern im Leiblichen verwurzelt sein müssen28. Es sind
dies vor allem die «Spiritus» in Analogie zu einem «lux spiritualis» und der
«calor naturalis» als Abbild eines «calor spiritualis». Eine besondere
Untersuchung der Psychiatrie des Petrus Hispanus erst könnte erweisen, wie
sehr sich hier der Scholastiker als ein Somatiker erweist. Hierbei scheut er
sich nicht, auch die heißen Eisen der Überlieferung anzufassen, so den

Traktat des Galen: «Daß die Yermögen der Seele Folgen der Mischungen
des Körpers sind»29. Hier wird dem Galen Augustinus gegenübergehalten
— auch dies ein reizvolles Thema! Die leib-seelische Problematik hält
Petrus für äußerst diffizil; dies spürt man, wenn er in seiner schwerfälligen
Argumentation plötzlich innehält und ausruft: «Ganz wunderbar aber muß

uns die Anordnung der Natur erscheinen bei einer derartigen Vereinigung»!30
Als genau so wundervoll imponiert ihm das System der Abhängigkeiten:

daß Intellekt sich stützt auf Sinnlichkeit, daß Sinne abhängen vom Organ,
daß die Verhältnisse des Organismus wurzeln im Elementaren! Auch hieraus

ergeben sich weittragende Konsequenzen für eine scholastische Ekenntnis-
theorie, wenn wir lesen: «sensus recipit elementa» und «intellectus sequitur
sensum»31. An diesem Fragenkreis offenbart sich das Naturgesetz dem
Menschenverstand als eine Art von immanenter Vorsehung32. Wer aber
— so dringt der Scholastiker weiter - wer regiert diese «necessitas ordinis ad

invicem»? Wo liegt das regulierende Prinzip dieser «machina corporis»?
Wer leitet das «regimen» an zu seinem Reglement? Nur eine weltweite
Ordnung dienender Kräfte kann hier dem Verständnis helfen. Die vegetative
Schicht dient in ihrer ganzen Breite solchem «regimen»; das Sensitive
instruiert den Intellekt und dient damit ebenso; die «virtutes intellectivae»
aber erst regieren die sensitiven und diese die vegetativen und diese endlich
die «virtutes corporales » 33. So schließt sich - höchst geheimnisvoll—der Kreis.

28 Scient. 376: Media iuncturae in natura corporis consistunt. Nach Avencebrol und Averroes

sind diese «Media» ein Teil der dreifachen Materie. Cf. Quaest. 510, 14: sicut habetur
in libro fontis vitae triplex est materia, scilicet, materia corporalis et materia spiritualis
et materia media. — Die letztere soll einem «corpus superior» angehören.

29 Quaest. 450, 9: Quia secundum motum humorum moventur operationes animae
30 Scient. 74: Mirabilis autem apparet naturae dispositio in hac unione.
31 Diese Kernstücke einer Erkenntnistheorie fordern vor allen Dingen zu einem Vergleich

mit den zeitgenössischen Summen der Hochscholastik heraus.
32 Scient. 331: Lex naturae provida virtutem motivam ab anima sensibib emanantem ani-

mab ad sui regimen disposuit ordinari. 33 Scient. 121: InteUectivae igitur regent sen-
sitivas et sensitivae vegetativas et hae virtutes corporales.

24



Der Stufenbau in mystischer Weltschau

Ein drittes Mal umkreist unser Scholastiker die gleichen Fragengruppen,
aber jetzt suchen wir vergeblich die konsequente Methodik. Eine «via
mystica» wird mit eigenen Worten nicht vorgeschlagen, aber sie tönt doch
deutlich genug an. Aus dieser letzten Perspektive wird der «ordo naturalis»
gleichsam von oben nur eingesehen, nur hellsichtig erblickt als ein Schichtengebäude,

wie es der «divina providentia» entströmt. Diese Emanation aber

mit ihren «multiformes gradus» mündet wie von selber in ein hierarchisches

Weltbild, bildet die Weltanschauung dieser Hochscholastik.
Was von dieser letzten Sicht aus die gesamte Natur durchzieht, ist

überraschenderweise zunächst als ein Trieb bezeichnet, ein natürlicher
«appetitus permanentiae », der aus der göttlichen Vorsehung hinüberströmt
in jedes Ding. Alles, was lebt, wirkt zum Heil seiner Existenz hin. So will
es natürliche Ordnung. So erklärt sich der Trieb nach Dauer. Nur so erhält
sich das Gesamt an Energie konstant in der Welt: «integris universi per-
manet»34! Die Natur wird dabei definiert als eine eingebundene Weltkraft,
die aus verwandten Wesen neue Verwandtschaft schafft35, die damit aber
auch gerade den dumpfen Trieb zu einem hellen Zug werden läßt, der über
die Assimilationen der Erfahrung und der Vernunft hinüberreißt in die

Abgründe des Lichtes.
Hier erst klärt sich das Bau-Werk auf, Schicht um Schicht. Licht als

«forma prima» ist unter allen Gebilden der Natur das edelste, auf das alles

sich ordnet, um dessentwillen alles ist. «Alles Sinnenhafte wurzelt nämlich
im Licht als seinem innersten Wesen. Es ist nicht selbst das Licht, ebensowenig

wie der farbige Schein schon Licht genannt werden kann, aber es

wurzelt im Lichten»36. All unsere Leiblichkeit hat in sich solche Lichtnatur,
gleichsam eingeborenes Licht, das uns hält und heilt37. Wir sind ein Abglanz

34 Die Erhaltung der Weltenergie wird durch drei große Gesetzmäßigkeiten garantiert: im
physikalischen Bereich durch eine «transmutatio mutua» der Elemente, im biologischen
Feld durch eine «renovatio» der Säftemischung sowie durch die kontinuierliche «pro-
pagatio et multiplicatio seminis». Vgl. hierzu Comm. 445.

35 Scient. 165: et secundum hunc ordinem natura operatur, quae est virtus insita rebus ex
similibus similia producens. Vgl. auch l. c. 157: omnia propter hoc operantur, ut suam
Salvent existentiam, secundum quod ordo competit naturalis; ex divina enim Providentia
emanat appetitus permanentiae in omnem rem.

36 Expos. 197, 19: omnia sensibilia radicantur in luce tanquam in ima radice, non quia ipsa
sint lux, non enim debet dici quod color sit lux, sed radicatus in luce.

37 Expos. 278, 23: omne corpus compositum habet in se naturam caelestem ut lucem incor-

25



der höheren Welt, deren Licht im Organismus sich als Heilkraft auswirkt,
eine helle Kraft, die ganz und gesund macht; wir tragen mit uns in aller
Leiblichkeit den lichten Lebenskeim unseres Heils.

Dieser abendländische Beitrag zur Lichtmetaphysik, der nur mit einigen
Linien skizziert werden konnte, ist nun freilich ohne die Quellen nicht zu
erklären. An dieser Stelle werden wir gewahr, wie mächtig der Strom einer
orientalischen Gnostik in das aristotelische Gefüge des antiken Erbes
eingebrochen ist. Die begrifflichen Schemata eines Aristoteles und Galen
lassen uns hier im Stich. Es ist die Tradition einer anderen Welt, die Petrus
Hispanus durch die Araber kennengelernt hatte, vor allem durch die
Schriften des Algazel und des Avencebrol. Zum medizinischen
Dreigestirn aus Isaac und Haly und Avenzoar tritt hier das philosophische
aus Maimonides und Avicenna und Averroes. All das wird zu kompensieren

versucht durch die christliche Mystik eines Augustinus und
PseudoDionysius Areopagita38. Erst dann erklärt sich dieses Weltbild, das auf
der Autorität der Antike basiert, auf den jonischen Naturphilosophen wie
den Atomtheoretikern, das sich im platonischen Geiste gründet wie, über
alles informierend, dem System des Aristoteles.

Aber es täuscht auch hier, wollte man mit diesen Quellen den Strom
selber erklären. Die Weltanschauung des Petrus Hispanus will als Ganzes

und Eigenes erkannt werden39. Alles ist originell verarbeitet und mit einer

geistigen Intuition ersten Ranges an die Schüler herangetragen. Als ein
solches Werk imponiert es noch heute. Von einer «Oberaufsicht der Theologie»

über die Naturwissenschaft, wie Dijksterhuis dies für die Scholastik
formuliert hat40, kann hier keine Rede sein. Es muß uns auch in dieser
letzten Sicht bestürzen, wie sehr die persönliche Note die scholastische

Strenge durchbricht, wie ein eigener Ton der begrifflichen Schematik eine

poratam, qua mediante conservatur et est forma eius particularis in sua materia ipsam
perficiens et, sicut sine hac natura conservante non potest conservari compositum, similiter

nec potest in aliquam operationem exire nisi per absolutionem huiusmodi virtutis.
38 Der Clm 7983 (S. XIII/XIV) bringt eine «Expositio librorum beati Dyonisii a Petro

yspano editum».
39 Quellen, die in reichem Maße vor allem in der Expositio fließen, fehlen vollständig in der

Scientia de anima; dafür heißt es hier an einer charakteristischen Stelle auf f. 66r: in
antiquorum sermonibus circa animam non ad plenum veritatis apex ac profunditas
attingitur!

40 In dem ausgezeichneten Werk von E. J. Dijksterhuis: Die Mechanisierung des

Weltbildes (1956) wird Petrus Hispanus nicht berücksichtigt.

26



Stimmung verleiht, eine Stimmung, die aus aller Ordnung der Welt ertönt41.
Aus dieser Sicht heraus will der Stufenbau der Natur nicht von unten
erkannt und nicht von oben bewertet sein. Es muß uns bei diesem Wechsel
der Werte in schwebender Schichtung überraschen, daß das Heil in die
niederen Triebe verschlüsselt wird, wie sie uns gegeben sind mit «uti ali-
mento» und mit «generare», und beide Male heißt es deutlich und kernig:
«ut salvetur»42! Das Heilsverlangen wird nicht in einem spirituellen
Bereiche gestillt, es quillt durch alle Schichten der Schöpfung, es strömt durch
die ganze Geschichte des Menschen. So will es Natur, daß «res salvae con-
serventur»43. Alles geht auf einem natürlichen Wege der großen
Wiederherstellung entgegen, einem «Status incorruptionis», einer «decoratio
incorruptionis»44. Dies erreicht die Natur allerdings nicht mehr aus ihrer eigenen
Gesetzmäßigkeit, das wird hinzugetan «ex dono factoris excelsi»45.

Zusammenfassung

Wenn wir dieses scholastische Lehrstück über den Aufbau der Natur und
ihre Schichtung zu einem Weltbild konkretisieren wollen, so finden wir
kaum ein Mehr an realem Wissen. Was uns auf den weiten Feldern der
griechischen und arabischen Traditionen begegnet, ist eher ein Raum an
formalen Bezügen und Strukturmerkmalen des Denkens. Wir finden eine

Rangordnung der Stoffe, wie sie aus einem dialektischen Spiel resultiert,
einem Spiel, dessen Regeln die Erfahrung angibt und die mit den Regeln

41 E. Gilson hat diese Empfindung in seinem neuen Werk über Johannes Duns Scotus
(1959) 594 präzisiert: «Man würde jedoch kaum das Interesse der Historiker und ganz
und gar nicht das der Philosophen finden, wenn man ihnen sagte, daß alle diese großen
Gedankengebäude, die uns das Mittelalter hinterlassen hat, im Grunde Erfindungen der
Liebe waren.»

42 Espos. 149, 10: uti alimento ut salvetur per aliquod tempus in suo esse proprio; generare
ut salvetur in esse perpetuo, scilicet, in simili secundum speciem.

43 Comm. 446, 10: Quae autem a tempore inevitabiliter corrumpuntur per aHarum rerum
ordinationem debitam conservantur, ut per ipsam occursus rerum in quibus consistit
corruptio, sub tempore evitetur vel reprimatur, ut secundum certum periodum res salvae
absque corrumpentium causarum impedimento in statu debito conserventur.

44 Comm. 485, 6: destinatus, a divina Providentia, quae status machinae mundi cursum
finire intendit, ut ad mehorem statum perducat.

45 Comm. 485, 15: Hanc autem incorruptionis decorationem non ex suarum virtutum ac-
quirent exigentia, sed ex dono factoris excelsi; cuius enim est potestas cuncta ex nichilo
condere, ab eodem virtutis emanat Privilegium corruptibiles creatures sub incorruptionis
protectione ad perpetuitatis statum deductas nexu constantiae indissolubib conservare.

27



des Denkens in Übereinstimmung kommen. Nur eine solche vorläufige und
mehr methodologisch interessierende Zeichnung sollte herausgearbeitet
werden.

Was dahinter auf uns wartet, ist die völlig unbearbeitete Naturphilosophie
der Scholastik, zu derer vorthomasischen Periode Petrus Hispanus den
interessantesten Beitrag gegeben hat. Was wir gerade bei diesem

Arztphilosophen erwarten dürfen, ist eine umfassende Theorie der Welt und

vom Menschen, die in den theologischen Summen gewagt wurde, die aber

in der Summa der Medizin nicht zum Tragen gekommen scheint. Ist die

Aufgabe - so müssen wir fragen -, die sich Petrus Hispanus gestellt hatte,
sich und mehr noch seinen Schülern, angegangen und gelöst worden Hat
sie in den folgenden Jahrhunderten eine Nachfolge gefunden Hat sie uns
etwas zu sagen, die wir immer noch auf der Suche sind nach einer
theoretischen Unterbauung unserer Wissenschaft, nach einer fundierten
Medizinischen Anthropologie

Erst nach einem sachgerechten Studium an den Quellen, die jetzt in
reichem Maße zuhanden sind, wird sich eine Antwort finden lassen auf die

Frage nach der Bedeutung einer scholastischen Naturphilosophie für die
Medizin und der Rolle, die in dieser Übergangszeit einer ihrer ersten Köpfe
gespielt hat: Petrus Hispanus.

28



Literaturhinweise

Berger A. M.: Die Ophthalmologie (liber de oculo) des Petrus Hispanus. München 1899.

Grabmann Martin : Ein ungedrucktes Lehrbuch der Psychologie des Petrus Hispanus im
Cod. 3314 der Biblioteca nacional zu Madrid, in Gesammelte Aufsätze zur Kulturgeschichte
Spaniens 1 (1928) 166-173.

- Handschriftliche Forschungen und Funde zu den philosophischen Schriften des Petrus
Hispanus, des späteren Papstes Johannes XXI., in SB Bayer. Akad. Wissensch. Phil.-
hist. Abt. München 1936.

- Mittelalterliches Geistesleben. I—III. München 1926-1956.

Köhler Johann Tobias: Vollständige Nachricht von Papst Johann XXI., ivelcher unter
dem NamenPetrus Hispanus als eingelehrter Arzt und Weltweiser berühmt ist. Göttingen 1760.

Mullally J. P.: The Summulae logicales of Peter of Spain. Notre Dame (Indiana) 1945.

Pedro Hispano: De anima. Lo publica y anota el P. Manuel Alonso. Madrid 1941.

- Obras filosäficas II. Comentario al «De anima» de Aristoteles. Ediciön P. Manuel
Alonso. Madrid 1944.

- Obras filosoficas III. Expositio libri de anima Ediciön P. Manuel Alonso. Madrid
1952.

Petri Hispani Summulae logicales, quas e codice manu scripto Reg. Bat. 1205 edidit I. M.
Bochenski. Torino 1947.

Petrus Hispanus, in Bibliografia Geral Portuguesa. Vol. II. Lisboa 1944.

Riesmann David: A Phisician in the Papal Chair, in Ann. Med. Hist. 5 (1923) 291—300.

Sarton George: Introduction to the History of Science. II, 2. p. 889-892 (mit
Literaturhinweisen).

Simonin H.: Magister Petrus Hispanus, in Arch. Fratrum Praedicatorum 5 (1935) 340—343.

Stapper Richard: Papst Johannes XXI. Eine Monographie. Münster 1898.

Sudhoff Karl: Petrus Hispanus, richtiger Lusitanus, Professor der Medizin und
Philosophie, schließlich Papst Johannes XXI., in Med. Welt (1934), 1-10.

Thorndike Lynn: A History of Magic and Experimental Science. II, 488-516.

Wilke Walter: Der Arzt Petrus Hispanus und seine Bedeutung für die Zahnheilkunde.
Med. Diss., Leipzig 1924.

29


	Der Stufenbau der Natur im Weltbild des Petrus Hispanus

