Zeitschrift: Gesnerus : Swiss Journal of the history of medicine and sciences
Herausgeber: Swiss Society of the History of Medicine and Sciences

Band: 15 (1958)
Heft: 1-2:a
Artikel: Die animistische Theorie Georg Ernst Stahls im Aspekt der pietistischen

Bewegung an der Universitat zu Halle an der Saale im zu Ende
gehenden 17. und beginnenden 18. Jahrhundert

Autor: Karcher, J.
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-520469

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-520469
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

GESNERUS

Vierteljahrsschrift fiir Geschichte der Medizin und der Naturwissenschaften
Revue trimestrielle d’histoire de la médecine

Jahrgang/Vol. 15 1958  Heft/ Fasc. 1/2

Die animistische Theorie Georg Ernst Stahls
im Aspekt der pietistischen Bewegung
an der Universitit zu Halle an der Saale
im zu Ende gehenden 17. und beginnenden 18. Jahrhundert*

Von J. KARCHER T, Basel

Das Leibseeleproblem in seiner Beziehung zur Medizin lockte je und je
drztliche Bearbeiter an. Diese suchten und fanden die verschiedensten Lo-
sungen je nach der spezifischen Sinnesart des Volkes, dem sie angehérten,
und je nach dem zu ihrer Zeit obherrschenden Zeitgeiste und seiner Wer-
tung von Geist, Seele und Leib in ihrer gegenseitigen Beziehung. Beson-
ders eindrucksvoll erscheint die Beeinflussung ihres Denkens durch zeitge-
nossische religiose Bewegungen oder philosophische Systeme mit ihrer Ein-
stellung zu den Fragen der Transzendenz und zur Metaphysik. SchlieBlich
spiegelt sich in dem vielgestaltigen, in seinem Werte unterschiedlichen
Schrifttum die ureigenste Komplexion, Bildung und Kultur der Autoren
wider mit der von ihren Erlebnissen gezeichneten Personlichkeit. Daraus
ergeben sich fir den Medizinhistoriker mannigfaltige, nicht immer leicht
zu lésende Probleme. Ein aktuelles Beispiel hiefiir moge hier einleitend er-
wihnt werden.

1949 widmete die deutsche Gesellschaft fiir innere Medizin eine Sitzung
ihres 55. Kongresses in Wiesbaden der «psychosomatischen Medizin». Von
WEIZSACKER hielt das einfithrende Referat!. Er nannte das Leibseele-
problem in seiner Beziehung zur innern Medizin «eine alte allgemeine
menschlich-drztliche Thematik » und begriindete seine Lehre von der psycho-
somatischen Medizin aus den Beobachtungen der Klinik und aus dem me-
dizinischen und philosophischen Schrifttum. Korreferenten und Votanten

* Nach einem Vortrage, gehalten an der Herbsttagung der Schweizerischen Gesellschaft fiir
Geschichte der Medizin, 22, September 1957.

1



unterstiitzten ihn auf Grund eigener Erfahrungen und Lektiiren. Zahl-
reiche Autoren wurden da herangezogen. Auffallenderweise gedachte da-
mals kein Redner der medizinischen Theorie Stahls2, wonach der Seele die
Vorherrschaft iiber den Korper zugemessen, alles kérperliche Geschehen
der Leitung der Seele unterstellt wurde. Und doch hat das Leibseelepro-
blem kaum je eine eindrucksvollere und nachaltigere Erérterung gefunden
als in der medizinischen Theorie Stahls von der Suprematie der Seele iiber
den Korper. Stahl kam dem erkenntnistheoretischen Sehnen der Arzte ent-
gegen zu einer Zeit, da die anbrechende Aufklirung anfing die Geister zu
beunruhigen. Die Unzuldnglichkeit der iatrophysikalischen oder iatroche-
mischen Deutung der Lebensvorgéinge hatte bei vielen Arzten eine Gegen-
stromung ausgelost. Manche unter ihnen gaben sich den metaphysischen
Gedankengingen Stahls hin.

Mediziner und Theologen, vor allem aus dem protestantischen Lager, er-
hoben sich leidenschaftlich gegen den Dualismus von DESCARTES und gegen
die Lehre von den Monaden und von der pristabilierten Harmonie von
LeiBNiz. Die pietistische Bewegung, die mit ihrer Mystik ganz Deutsch-
land aufwiihlte, erfaBBte auch die Mediziner. Stahl schuf seine Theorie unter
ihrem EinfluBl. Sein Animismus war demzufolge eine erkenntnistheoretische
Angelegenheit, deren Gebundenheit mit dem Pietismus sich schon in seiner
Ablehnung der Anatomie und des physiologischen Versuchs kundtut. Dem-
gegeniiber war die psychosomatische Medizin von Weizsdckers eine klini-
sche Methodik, die er im Vollbesitz einer wissenschaftlich fundierten
Psychoanalyse an seiner mit allen modernen chemischen und physikali-
schen Laboratorien ausgeriisteten Klinik durchfiihrte.

Stahl (1660-1734) verfiigte weder iiber eine Spitalabteilung noch iiber
klinische Laboratorien. Sein Animismus wurde darum im Gegensatz zur
Psychosomatik von Weizsickers eine medizinische Theorie, die der meta-
physischen Spekulation eines gliubigen, der protestantischen Lehre erge-
benen und polemisch eingestellten Geistes entsprungen war. In diesem
Gegensatze liegt wohl eine Erklédrung des Stillschweigens der Psychosoma-
tiker iiber den Animismus Stahls. Und doch verbindet sie etwas Gemein-
sames, nimlich ihre hohe Bewertung der Seele in ihrer Beziehung zum
Kérper, und zwar jeweilen zu einer Zeit, da der Geist der Arzte vom natur-
wissenschaftlichen Denken und von der Allmacht der Naturgesetze iiber die
Materie erfiillt war. Als Kuriosum erwiihne ich hier blof3, dal} in der neueren
Zeit pathologische Anatomen von Namen (ROSSLE in seiner Basler Zeit)
verehrend sich Stahl zuwandten.



Nun ergibt sich aus dem Studium des Schrifttums iiber GEorc ErNsT
StaHL, daf} alle Autoren, die sich in die Lektiire seiner Werke vertieften,
die Zeit, die sie ihr widmeten, als eine Leidenszeit empfanden. Bei aller An-
erkennung seines iiberragenden Geistes und des hohen Wertes seiner ani-
mistischen Theorie vermochten sie es nicht, den Kontakt zum Menschen
Stahl zu gewinnen. HALLER?® erschien er als in adversarios acer; andern,
z. B. WUNDERLICH, als in sich gekehrter, intoleranter Sektierer, verbittert,
wenn er mit seinen Anschauungen auf Widerstinde stie§. Alle miihten sich
ab mit seiner schwerfilligen, weitschweifigen, in endlosen Sétzen sich er-
cehenden Schreibweise, die das Verstindnis des Gelesenen erschwerte. Sie
seufzten iiber sein schwieriges Professorenlatein — RICHERAND nennt es im
Vorwort zur Gesamtausgabe der Werke von BorpEu (1818) «latin tudes-
que, un style a peu prés inintelligible ».

Stahls Schriften — innumera fere ejus scripta (Haller) — lassen sich nach
drei Gesichtspunkten gruppieren:

1. seine chemischen Arbeiten, in denen er seine Phlogistontheorie ent-
wickelt;

2. sein Hauptwerk Theoria medica vera?,in dem er seine gesamten Arbeiten
iiber seine medizinische Theorie zusammengefallt vortragt;

3. seine Streitschriften, in denen er seine medizinische Theorie gegen die
Einwiirfe seiner Widersacher verteidigt und seine eigenen Anschauungen
zur Pathologie und Therapie (ars sanandi cum expectatione) ausein-
andersetzt. In ihnen spiegelt sich sein Werdegang als Arzt und akade-
mischer Lehrer wider mit der ganzen Bitternis seines humorlosen
Charakters. Thr Tenor erinnert mancherorts an theologische Streit-
schriften seiner Zeitgenossen. Man kann sich des Eindruckes nicht er-
wehren, dal} Stahl sich in der Not um die Klarheit seiner eigenen Gedan-
kengiinge in schwierige lateinische Satzbildungen wie in eine Art Arcan-
sprache hineinfliichtete, die den deutschen und franzésischen Uberset-
zern die grofiten Schwierigkeiten verursachte.

Um Georg Stahl richtig zu verstehen, mufl man ihn in den Rahmen seiner
Kollegen der jungen freiheitlich aufstrebenden Universitit Halle an der
Saale stellen.

Wir besitzen da eine unvergleichliche Quelle in der zweibidndigen Ge-
schichte der Friedrichs-Untversitit zu Halle von Dr. WILHELM SCHRADER?Y,
Geheimer Oberregierungsrat und Universitidtskurator, Berlin 1894, einem
Werke, in dem Personenfragen und Geschehnisse in ihrer Beziehung zu den

3



geistigen Stromungen an der Universitdt von hoher Warte aus treffend
wiedergegeben sind. Mehr als die vielen gelehrten Vortrdge und Reden
spezialistisch theologischen und medizinischen Inhalts vermittelt dieses
Werk den Kontakt mit den Lehren und Schriften der Dozenten, vor allem
aber mit der Reaktion ihrer Schiiler, ihrer Zeitgenossen und — wenn sie
Arzte waren — ihrer Patienten. Als einstmaliger Hallischer Assistent ent-
nehme ich Schrader in dankbarer Erinnerung das lebendige Bild des genius
loci. Meine folgenden Ausfithrungen fuflen hauptsichlich auf dem Werke
Schraders. Als weitere Quelle nenne ich die Hallischen Universititsreden,
die mir fir die Geisteswissenschaftlichen Fragen meiner Studie wertvolle
Aufschliisse vermittelten®,

Frieprica III. stiftete durch Brandenburgisch-kurfiirstlichen Erla}
1691 die Universitiit zu Halle. Aber es bedurfte der Uberwindung von aller-
lei Widerstinden und Hindernissen, unter denen die abschligig beantwor-
teten Berufungen von Universitétslehrern nicht zu den geringsten gehorten,
bis endlich 1694 ihre feierliche Einweihung vollzogen werden konnte. Ein
gliickliches Geschick fiihrte ihr zwei Médnner von ungew8hnlichem Format
und Tatkraft zu. Sie waren beide Aullenseiter, religionis causa exules, von
der Leipziger Universitit ausgestoBen.

Der eine, Taomasius (Christian Thomas 1655-1728) %, hatte als Vertreter
der Rechtswissenschaft in Dresden die Schmihschriften eines lutherischen
Geistlichen gegen die Vermihlung des lutherischen Herzogs Moritz Wil-
helm von Sachsen mit der reformierten Tochter des grofen Kurfiirsten von
Brandenburg mit einer juristisch und biblisch gut fundierten Entgegnung
beantwortet und hatte sich die Verdammung durch die lutherische Geist-
lichkeit Dresdens zugezogen, hatte schlieBSlich wegen seiner auf allen Ge-
bieten freiheitlich unbequemen Gesinnung seine Lehrstelle in Leipzig auf-
geben miissen und war so nach Halle gekommen und dort mit einem Lehr-
stuhl betraut worden.

Der andere, Aucust HERMANN FrANCKE (1663-1727)% war Theologe.
Als solcher war er ein begeisterter Anhinger des PHILIPP JAKOB SPENER,
des «geistlichen Vaters der reinen Religion». Spener wurde bekanntlich in
Rappoldsweiler (Elsal}) geboren. Er stand in der vordersten Reihe der pie-
tistischen Bewegung, die im zu Ende gehenden 17. Jahrhundert ganz
Deutschland ergriffen hatte. Sie war getragen von der Sehnsucht nach der
Versohnung mit Gott. Ihre Lehre wurzelte im Bekenntnis zur BuBipredigt
des Tédufers und dem hingebenden Glauben an Christus. Aus ihr heraus pre-
digte Francke die Reformierung der sittlichen Haltung des einzelnen und

4



die Erneuerung des kirchlichen Lebens, eine reformatio morum in der
Kirche. Demzufolge geriet er in Leipzig mit der orthodoxen lutherischen
Geistlichkeit in Konflikt, wurde von der Kirche und von der theologischen
Fakultiit angeprangert und schlieBlich seiner Amter enthoben. Man formte
damals den Ausdruck «Pietist» erstmals als Spottnamen gegen Francke.
So kam er nach Halle.

Sie beide, Thomasius und Francke, besonders der letztere, waren erfiillt
von der Mystik ihrer Sendung. Sie besaflen beide ein ungewshnliches Orga-
nisations- und Lehrtalent. Thomasius setzte sich fiir die evangelische und
christliche Freiheit ein, bekdmpfte als Jurist die enge Lehre der lutheri-
schen Orthodoxie, erhob sich gegen ihren Symbolzwang und ihre Ver-
dammungssucht, gegen die scholastischen ﬂberlieferungen, die damals
noch viele deutsche Hochschulen beherrschten. Thomasius war ein glinzen-
der Dozent, tolerant gegen die Meinung der andern, zwanglos liebenswiirdig
und frei von jeder Pedanterie. Er war einer der ersten, der einzelne seiner
Schriften (Logik) in deutscher Sprache erscheinen lief3.

Franckes Lehrauftrag lautete anfangs: Griechisch und orientalische
Sprachen. Gleichzeitig wurde er zum Pfarrer in Glauchau ernannt. Er
dozierte deutsch praktische Theologie, d. h. die Pfiege des im gottseligen
Verhalten sich betitigenden christlichen Glaubens. Er griindete so eine ge-
lehrte Bildungsanstalt, ein Piddagogium fiir angehende Theologen, ein Wai-
senhaus, ein Missionswerk und anderes mehr. Alle seine Unternehmungen
prosperierten. Seine mitteilsame Frommigkeit wirkte itberzeugend, seine
Gabe, zu organisieren, vertrauenerweckend. Er brachte damit neues Leben
in die Hallische theologische Fakultit.

Das war das geistige Klima? an der Universitat Halle, dem sich jeder-
mann, inshesondere auch der Mediziner, einzugliedern gezwungen war.
Die medizinische Fakultit verfiigte blofl iiber zwei Lehrstithle. FrRIEDRICH
HorrMANKN (1660-1742)¢ versah das praktische Ordinariat, GEorGc ERNsT
StaHL das theoretische. Sie waren beide chemisch geschult® und hatten
chemische Arbeiten publiziert. Beide waren in Jena von WoLFcANe WE-
DELIUS (1645-1721) in die Chemie eingefithrt worden; sie hatten dort als
junge Doktoren chemische Arbeiten verdffentlicht und chemische Vorle-
sungen gehalten. Als Chemiker iiberragte Stahl seinen Kollegen Hoffmann
um ein betrichtliches. In seiner Geschichte der Chemie anerkennt MEYER
den echt wissenschaftlichen Geist der chemischen Forschung Stahls und
rechnet es ihm hoch an, daf} er die Bedeutung der Hypothese BECKERs iiber
die Verbrennung und Verkalkung erkannte und sie zu seiner Phlogiston-

5



theorie ausbaute. Ich erinnere ferner daran, dal3 LAVOISIER sich mit hoher
Achtung iiber Stahls Pionierarbeit zur Erkenntnis des Verbrennungspro-
zesses dulerte. Anderseits begegnen wir schon in den chemischen Arbeiten
seiner jungen Jahre der Neigung Stahls, dem tiefern Sinne seiner natur-
wissenschaftlichen Beobachtungen spekulativ nachzuforschen.

Hoffmann und Stahl hatten mit Erfolg praktiziert; Hoffmann in Minden
und Halberstadt, Stahl am Hofe zu Weimar. Hoffmann hatte das Vertrauen
des Kurfiirsten gewonnen und war durch seine personliche Empfehlung
nach Halle berufen worden. Stahl verdankte dann seiner Vermittlung seine
Wahl zum Ordinarius fiir theoretische Medizin. Vorldufig vereinigten sie
sich in ihrer Gesinnungsverwandtschaft zur pietistischen Bewegung Irank-
kes, wobei allerdings Stahl einer besonders strengen Richtung angehérte.
So konnten auch sie sich an dem verbliffenden Aufstieg der hallischen Uni-
versitdt mit ihrem ganzen Konnen und Wissen beteiligen.

Kurfiirst und Lehrkérper waren sich darin einig, ihr ein freiheitlich-vor-
bildliches Gepriige zu geben, indem neben den kimpferisch-begeisternden
Lehrern auch streng wissenschaftlich qualifizierte Professoren von Anfang
an das Niveau hochhalten sollten. Als Beispiel nenne ich den gelehrten
Juristen SAMUAL STRYK, der neben dem lebhaft, oft improvisiert vortra-
genden Thomasius hochwertige Rechtswissenschaft dozierte. Was die
theologische Fakultidt anbetrifft, so beféllt den Mediziner das Gefiihl der
Befangenheit, sich iiber Dinge dullern zu miissen, die jenseits seiner ubli-
chen Belange liegen. Trotzdem sei auch einem Mediziner gestattet, auf den
Ernst hinzuweisen, mit welchem sich Francke, unterstiitzt von J.J. BRE1T-
HAUPT, um die Erfassung der Bibeltexte auf Grund streng wissenschaft-
licher Erforschung der sprachlichen Unterlagen bemiihte. Lehren und Wir-
ken von Thomasius und Francke wirkten als belebendes Element. Durch
das riickhaltlose Einsetzen ihrer selbst fur den Geist der Nachfolge Christi
rissen sie durch eine Art suggestiver Mystik ihre Hérer und mit ihnen ihre
Lehrer mit. An der Universitit zu Halle standen somit die Belange der
Seele im Mittelpunkte des Interesses.

Bevor ich zur Medizinischen Fakultit iibergehe, seien hier einige Worte
iiber die Studentenschaft der Universitit Halle eingeschaltet. In der ersten
Zeit nach ihrer Griindung rekrutierte sie sich vorwiegend aus Schiilern der
Hallischen Ritterakademie. Als dann der Ruhm der Universitit in die
iibrigen deutschen Lande drang, kamen Studenten, bediirftige und gut-
situierte, aus andern Hochschulen, vor allem aus Jena, nach Halle. Sie
brachten ihre verwilderten studentischen Sitten mit und verursachten den



Hallischen Universitdtshehérden schwere Sorgen durch ihre Zuchtlosigkeit,
ihr grobes Lirmmachen bei biirgerlichen Anlissen, durch ihre Unziem-
lichkeiten wihrend der Kirche, ihre Trinksitten, ihre Schulden, ihre Duelle
und ihre geschlechtlichen Ausschweifungen. Ihr ganzes Benehmen stand in
bedenklichem Widerspruch zum theologischen Charakter der Universitit.
Vermahnungen, Bullen und Relegationen waren vergebliche Maflnahmen.

Den beiden medizinischen Ordinarien Friedrich Hoffmann und Georg
Stahl standen weder Hilfsmittel noch Anstalten zur Verfiigung, um ihrem
Lehrauftrage vollwertig nachzukommen. Wohl verlieh ihnen ihre irztliche
Praxis etwelche Selbstindigkeit. Trotzdem gelang es ihnen, vor allem
Friedrich Hoffmann, eine grofle Zahl von Studierenden in ihren Hérsédlen zu
versammeln. Sie haben beide ihre Vorlesungen in mehrbindigen Werken
zusammengefalit, Friedrich Hoffmann in seiner Medicina rationalis syste-
matica (1718-1740) ¢, Georg Stahl in seiner Theoria medica vera (1708)2.

Hoffmanns Vortrige bewegten sich auf der gleichen Linie wie die Apho-
rismen BoERHAAVES?®. Sie sind gekennzeichnet durch die griindliche Litera-
turkenntnis sowie durch die verniinftige Einsicht in die vorurteilsfrei ge-
wonnenen drztlichen Beobachtungen, vor allem aber auch durch den kla-
ren, leicht verstindlichen lateinischen Stil. SchlieBllich stellte sie Hoffmann
unter die leitenden Motive einer einfachen mechanischen Theorie®, in die er
nicht nur die Physik und die Mathematik, sondern auch die Chemie, die
Anatomie und die Physiologie einbezogen wissen wollte. Hinsichtlich des
Leibseeleproblems meinte er, die Einwirkung der Seele auf den Leib, so
gewaltig und fithlbar sie sei, bestehe eher darin, daf} sie den Leib durchein-
anderbringe und ihn den verschiedensten Krankheiten aussetze, als dal sie
ihn wieder herstelle. Das trete bei den Leidenschaften deutlich zutage. Aber
tiberall da, wo dem Kérper durch Bewegungen der Seele Gutes oder Schlech-
tes zustofle, geschehe es einzig und allein durch Schiden im Kérper selbst.
Dem Arzt bleibe bloB} die Moglichkeit, auf den Kérper so einzuwirken, dafl
er die Bewegungen, die sich in ihm aufreizen, in niitzliche Bahnen leite, sie
miBige oder beruhige.

Hoffmanns arztliche Ethik — Politik des Arztes, wie er sie nennt —war aus-
geglichen, gleich wie seine Frommigkeit, klar und ungekiinstelt in ihrer
Verantwortung gegeniiber Gott und den kranken Menschen. Das erwarb
ithm das riickhaltlose Vertrauen der Studenten, der Kollegen und der Pa-
tienten, vom Kurfiirsten bis zum Hallenser Handwerker.

Nach Stahl ist die immaterielle und geméfl dem christlichen Glauben
unsterbliche Seele (anima) das oberste Prinzip — principium movens — des

7



Lebens, das klug zu denken vermag, und deren Weisheit oder Fehlleistung
im Kérper alle jene Verianderungen zu erzeugen imstande ist, die wir beob-
achten konnen. In der Seele — auch natura genannt — wird der Gesamt-
organismus zur Einheit. Sie bewahrt ihn vor dem Verfall und vor der Fiul-
nis, die sofort eintritt, wenn sie auf Grund ihres eigenen Willens den Kérper
verlassen hat. Die Seele gibt den Antrieb zu allen lebenswichtigen, gesund-
heitserhaltenden Bewegungen des Organismus. Werden diese normalen Be-
wegungen durch die Schuld des Leibes und seiner Organe gestért, so kommt
es zur Krankheit. Die Krankheit ist nach Stahl nichts anderes, als das Be-
streben der Seele, die gestorte Ordnung des Tonus der Bewegungen auf die
rascheste und sicherste Weise wiederherzustellen. Das Fieber mit seiner
Steigerung der Pulsfrequenz ist der Ausdruck der Beschleunigung der ge-
nannten Bewegungen, die ihrerseits wieder der Ausdruck fir die Anstren-
gungen sind, die die Seele auf sich nimmt, um den Organismus wieder in
seinen Normalzustand zuriickzufiihren. Sie bedient sich dabei der Blut-
zirkulation. Die Seele Stahls ist demnach nahe verwandt der vis curatrix
naturae der Alten oder der ¢doigc des HippoxrATES. Die medizinische
Theorie Stahls ist demzufolge eine metaphysische Konstruktion. Stahl
sagt in seiner Schrift de vera diversitate corporis mixti et vivi: Gott ist die
erste und letzte Ursache, aber er wollte nicht, dal3 wir uns bis zu seiner Un-
endlichkeit emporheben sollten. Er muflte uns so einen Zwischentriiger, die
Seele, geben. Der Leser von Stahls Schriften muf} sich auf metaphysisches
Denken umstellen, dhnlich wie sich der Christ betend in die Heilige Schrift
vertiefen mull, wenn er sie in ihrem wirklichen Werte erfassen will.
Eigenartig und schwer fafllich ist die Auswirkung der beiden medizini-
schen Theorien und unter ihnen vor allem des Animismus Georg Stahls auf
ihre Ausiibung und Darstellung der praktischen Medizin. Als Beispiel da-
fiir greife ich pro memoria die Darstellung der Blutzirkulation in Hoffmanns
Medicina rationalis systematica und in Stahls Theoria medica vera heraus.
Beide Autoren erweisen sich darin als gute Kenner der «exercitatio anato-
mica de motu cordis» von HARVEY. Hoffmann griindet seine mechanisti-
sche Theorie auf die Blutzirkulation, die er den Gesetzen der Hydraulik
unterstellt. Folgerichtig deutet er die Gewebsschidigungen peripherwirts
einer Verengerung des Lumens einer Arterie durch arteriosklerotische Ver-
inderungen. Der Impuls zur Systole des Herzens entstehe durch den Zu-
flul} des Blutes in den rechten Vorhof, nicht durch das Nervensystem.
Stahls Darstellung des Blutkreislaufes entspricht sachlich derjenigen
Hoffmanns. Auch er erklirt die Systole des Herzens als eine Antwort auf

8



das Eindringen des Blutes in den rechten Vorhef. Mit Nachdruck notiert er
den Farbunterschied des Blutes in der Vena cava und in der Vena pulmo-
nalis. Dabei verwirft er die alte Lehre, nach der die Funktion der Lunge in
der Abkiihlung des Blutes beruhte, und findet rein spekulativ, dal das
Blut in der Lunge erwirmt dem Herzen zuflieffe. Als Argument hiefiir
nennt er die Tatsache, daBl nur lungenatmende Tiere Warmbliiter sein
kénnen. Das vorziiglichste Mittel, dessen sich die Seele bedient, um auf den
Kérper einzuwirken, ist der Blutkreislauf.

Ahnliches gilt fiir die Kapitel iiber die Driisensekretion. ﬁbrigens versa-
gen da Hoffmann und Stahl mit ihren Theorien bei der Erklirung der
Sekretion der Driisen. Bekanntlich blieb es BorDEU vorbehalten, den
Nachweis zu erbringen, dafl die Driisen ihr spezifisches Sekret durch den
Anreiz der ihnen eigenst zugeteilten Nerven ausschiitten.

Hinsichtlich der Pathologie erwihne ich beildufig, daB sowohl Hoffmann
als auch Stahl der damals landldufigen Anschauung folgend die Plethora als
einen signifikanten #tiologischen Faktor im Krankheitsgeschehen betrach-
teten. Hoffmann begegnete ihr mit individualisierender Physiotherapie.
Stahl entwickelte seine Therapie in einer Schrift iiber die Hamorrhoiden?
und deren Blutflufl entsprechend seiner Theoria vera. Stahl huldigte in sei-
ner Ars sanandi cum expectationel! der Annahme, dal die Krankheit als
eine Folge der Verderbnis der Materie aufzufassen sei und dafl der Natur
(d. h. der Seele) die Aufgabe zukomme, diese Materie zu reifen, zu trennen
und schlieflich auszuscheiden. Er beniitzt die Besprechung des an sich un-
bedeutenden Buches des «zanksiichtigen Vielschreibers (HirscH)» Gedeon
Harvey: ars curandi morbos expectatione item de vanitatibus, doctis & men-
daciis medicorum 16951%, um seine eigene abwartende Therapie zu recht-
fertigen. Es ging um den Streit um die Chinarinde, mit der damals bei allen
Fiebern kritiklos Milbrauch getrieben wurde. Der Begriff der Spezifitit der
Infektionskrankheiten ging zu Stahls Zeiten den Arzten noch ganz ab. Dazu
war Halle offenbar kein giinstiger Ort, um die Differenzierung der Malaria
moglich zu machen. Zur gleichen Zeit verdffentlichte FranceEsco TorTi
in Modena (1658-1741)13 seine constitutio epidemica ruralis 1690,in der er
eine Familie von Fiebern aus den iibrigen fieberhaften Krankheiten heraus-
schilte, die spezifisch auf die Chinarinde ansprachen. Er erkannte die
spezifische Chinarindenwirkung bei der Tertiana und verteidigte sie gegen
seinen beriithmten Freund Ramazzint.

Von den iibrigen Schriften Stahls nenne ich hier blo seine Lehre von den
Temperamentenl?. Thomasius rekommandierte sie in seinen gelehrten

9



Schriften seinen Hoérern zum Nachlesen. Stahl iibernimmt darin die Tem-
peramente der Alten mit ihren obersten Eigenschaften warm, kalt, feucht
und trocken, «aus denen sich die Komplexion, d. i. die Temperierung des
ganzen Korpers in der Harmonie und in der Proportion der Struktur er-
gibt».

Stahl kennt darnach die vier Temperamente: Sanguinei, Phlegmatici,
Cholerici, Melancholici. Er ergeht sich weitschweifig iiber die Ursachen,
die den Temperamenten zugrunde liegen. Dabei weist er dem «Spannungs-
zustande der pordsen Teile, d. h. ihrer schlammigen, schlaffen oder straffen
Struktur, vor allem aber dem «Auseinanderdehnen der Adern» und dem
«Uberflusse des Gebliites» eine groBe Bedeutung zu. Von der besondern
Art des Blutkreislaufes hingt das jedesmalige Temperament ab, in dem
sich die Seele an den Typus des Kreislaufes allmdhlich gew6hnt. Folgende
Ursachen kénnen die Temperamente verindern oder gar ein Temperament
in ein anderes verwandeln. Bedeutungsvoll sind dabei das «humidum ra-
dicale innatum» und das «calidum innatum». Von tiberragender Bedeu-
tung ist dabei der Tonus, «motus tonicus, ohne dessen Erkenntnis und
rechter Betrachtung die ganze medizinische Theorie und die Wissenschaft
vom menschlichen Leibe und aller seiner Verdnderungen vergeblich sei».
In diesem Abschnitte von den Verinderungen der Temperamente finden
sich jene Aufzeichnungen, die ihm als Auftakt zur modernen Psychiatrie
nachgerithmt werden. Tatsichlich schildert er in pridgnanten Worten die
manischen Erregungszustinde der Sanguiniker und die depressiv stumpfe
Erstarrung der Melancholiker. Enge und Weite des Lumens der Blutgefille,
hervorgebracht durch das Nachlassen der Einwirkung der Anima sind
atiologisch ausschlaggebend. Rein korperlich wirkende Einflisse, wie Tee-
trinken, Fieber, langer Hunger usw. werden als schidlich, Schrépfen, Blut-
egelansetzen, Bewegen und Warmhalten als heilend angefiithrt. Auch in
einer Inauguraldisputation 1695 «de passionibus animi corpus humanum
varie alternantibus» ist kaum etwas iiber das Mitwirken der Seele erwiihnt,
und doch stand Stahl auf dem Standpunkt, daB die Siinde die Quelle des
Irreseins sei.

Es liegt eine Tragik darin, daB3 Stahl so sehr von seiner Metaphysik be-
herrscht war, daf} er es nicht vermochte, jene Barmherzigkeit, jene misé-
ricorde, kurz jene paracelsische Liebe aufzubringen, ohne die keine Psycho-
therapie auf die menschlichen Note befreiend wirken kann. Trotzdem
fithrte die animistische Theorie Stahls der Psychiatrie ein Element zu, das
auf ihre Entwicklung befruchtend einwirkte15 6,

10



In der ersten Zeit ihres Wirkens an der hallischen Universitiit harmonier-
ten die beiden medizinischen Lehrstuhlinhaber unbekiimmert ihrer gegen-
sitzlichen medizinischen Theorien miteinander. Dank seines untriiglichen
Wirklichkeitssinnes und seines Organisationstalentes gewann darin Hoff-
mann einen fithrenden Einfluf. Sein konzilianter Charakter wirkte moderie-
rend da, wo Leidenschaften aufzulodern drohten. Zusammen mit Stahl
unterstiitzte er die begeisternden Unternehmungen des Thomasius und
Francke, vor allem die erfolgversprechenden Stiftungen Franckes.

Zur Entzweiung kam es erst, als die Studierenden in hellen Scharen den
Hérsaal Hoffmanns fiillten, wihrend Stahl vor spiirlich besetzten Binken
dozieren mufite. Voller Bitternis mufite Stahl auch Hoffmanns groflen
Praxiserfolg mitansehen, wihrend sich bei ihm die Patienten in nur klag-
licher Zahl einstellten. Hinter den wissenschaftlichen Kontroversen Stahls
und Hoffmanns stak das Gift personlicher Neidgedanken Stahls.

Der Kampf des Pietismus um seine Existenzberechtigung galt duBlern
und innern Widersachern. Er wurde in der ersten Zeit mittelst Traktaten
in einigermaflen kollegialem Tone gefiihrt. Erst als sich der Pietismus mit
zunehmendem Erfolg durchsetzte, artete seine Kampfweise aus. Er wurde
unduldsam und stellte unertrigliche Anspriiche an die Glaubigen. Francke
forderte von ihnen eine personliche Heilserfahrung, ihnlich dem ihm selbst
widerfahrenen Bekehrungsereignis. Er stellte strenge Voraussetzungen fir
die Zulassung zum Abendmahle auf; der Geistliche hatte das Recht, im
Beichtstuhl dariiber zu entscheiden; dazu kamen allerlei asketische Forde-
rungen, die in das Privatleben des einzelnen eingriffen. Im Waisenhause
wurden die Zéglinge in einem unerbittlichen Regime einer einférmigen
Herzensbewegung zugefithrt. Francke entnahm das Verbot jeglicher welt-
licher Dinge einem gottlichen Gebot. Seine Gegner beschuldigten ihn, durch
dieses Zwangsverfahren sein Waisenhaus in ein Zuchthaus zu verwandeln.
Die so hoffnungsvoll eingeleitete pietistische Bewegung lief Gefahr, der Kr-
starrung anheimzufallen.

An Mahnern und Opponenten hat es allerdings den hallischen Pietisten
nicht gefehlt. Spener war mit der exzentrischen Entwicklung der pietisti-
schen Bewegung in Halle keineswegs einverstanden. In Halle selbst war es
Thomasius, der sich 1702 gegen den unzulédssigen Zwang Franckes erhob.
Der Streit wurde 6ffentlich, als Thomasius gegen die Hexenprozesse und
gegen die Tortur auftrat und «de crimine magiae» disputieren liel. Er
wurde der Ketzerei angeklagt. Der Bruch zwischen Thomasius und Francke
wurde endgiiltig, als Francke die Gattin des Thomasius wegen angeblich

11



auffallender Kleiderpracht von der Teilnahme am Abendmahl ausschlieBen
wollte. Thomasius wandte sich demnach zum groflen Verdrul der Halli-
schen Theologischen Fakultit an den reformierten Prediger Aschenbach.

Als Friedrich Hoffmann 1708 einem Rufe als Leibarzt des kranken Kur-
fiirsten nach Berlin folgte, mag wohl das Milvergniigen iiber die eben be-
schriebene Entartung des Pietismus in Halle an seiner Zusage mitbeteiligt
gewesen sein. Stahl blieb in Halle als einziger medizinischer Ordinarius
wihrend der dreijdhrigen Abwesenheit Hoffmanns.

Etwa zwei Jahre vor seiner Abwanderung nach Berlin gelang es Fried-
rich Hoffmann, unterstiitzt durch Stryk, die Berufung des CHRIsTIAN
WouLrF auf den Lehrstuhl der Mathematik und Philosophie an der Univer-
sitdt Halle durchzusetzen. Er ahnte damals nicht, welch bedeutungsvolle
Folgen diese Berufung nach sich ziehen sollte. Nach dem Weggang Hoff-
manns iitbernahm Wolff von ihm die Naturwissenschaften und las iiber alle
Teile der Philosophie.

Nun fiihle ich mich als alter Praktiker mit ungeniigender philosophischer
Schulung befangen, die Philosophie von Christian Wolff zufriedenstellend
zu erdrtern. Indessen kann ich nicht umhin, ihre durchschlagende Wirkung
im Rahmen des kdimpferisch pulsierenden Geisteslebens der hallischen Uni-
versitit in Anlehnung an Schrader und Utitz festzustellen.

Wolff war vor allem ein begeisterter akademischer Lehrer. Auf seiner
Lehrkanzel setzte er sich durch seine derben, etwas simplistisch gehaltenen
Vorlesungen durch. In Riicksicht auf allgemeine Verstindlichkeit trug er
deutsch vor. Er duflert sich dariiber in seiner eigenen Lebensbeschreibung:
«Ich habe gefunden, dafl unsere Sprache zu Wissenschaften sich viel besser
schickt als die lateinische und dafl man in der reinen deutschen Sprache
vortragen kann, was im Lateinischen sehr barbarisch klingt.» Wolff baute
lehrend seine Philosophie auf. Getragen von seinem Lehrerfolge wuchs er
zum Fiithrer einer neuzeitlichen Philosophie heran.

Seit 1704 mit Leibniz im Briefwechsel verbunden, iibernahm er Leib-
nizens philosophische Vorstellungen. Dabei formte er trockene Begriffe,
dort wo Leibniz die Hypothesen als blo3e Mittel zur Erkenntnis bezeichnet
hatte. Wolff veroffentlichte seine philosophischen Hauptwerke erst nach
dem Tode von Leibniz. Sie kénnen am ehesten als Einfithrung in den philo-
sophischen Bildungsgang bezeichnet werden. Sie sind das Ergebnis seiner
Vorlesungen iiber Logik, Metaphysik, Sittenlehre, Gesellschafts- und Staats-
lehre. Er tritt in ihnen fiir die Freiheit des Philosophierens ein und bestrei-
tet, dal darin eine Gefahr fiir Religion, Tugend und Staat liege. Es kommt

12



ihm auf die Gewinnung allgemeiner und unangreifbarer Grundsiitze an,
um die Wahrheit zu finden und sie in bestimmte und klare Ausdriicke zu
fassen. «Scientia est habitus asserta demonstrandi.»

Hinsichtlich des Leibseeleproblems iibernahm Wolff die Auffassung
Leibnizens, dal mehr ein Nebeneinander als ein Einklang zwischen Kor-
per und Geist bestehe, indem jedes von beiden seine Verdnderungen fiir
sich hat. Nur die von Gott vorherbestimmte Harmonie setzt zwischen bei-
den die Empfindungen und Begierden der Seele mit den Verdnderungen
und Bewegungen des Leibes in Ubereinstimmung. Leibniz hatte diese Lehre
durch die Vorstellung von der durchgingigen Beseelung der Kﬁrpé:rwelt
vergeistigt und sie zu einer idealen Anschauung erhoben. Sie verwandelt
sich bei Wolff in eine mechanische Nebeneinanderstellung.

Wolff anerkennt den gottlichen Ursprung fir die Naturgesetze; aber sie
bestehen fiir sich, und nach ihnen regelt sich die Welt. Sie werden aufge-
funden und verstanden durch die menschliche Vernunft. Es ist fiir die
offenbarte Religion zwar genug, wenn die Vernunft nichts behauptet, was
ihr entgegen ist. Alles in der Welt ist rationell und untersteht der Vernunft.
Das trug Wolff den Ruhm ein, zu den Schépfern der Aufklirung und des
Rationalismus gerechnet zu werden, brachte ihn aber in eine gegensitzliche
Einstellung zur theologischen Fakultit. In dieser entstand ihm in der Per-
son LANGES, eines Schiilers von Francke, ein unerbittlicher Gegner. Lange
entnahm den obigen AuBerungen Wolffs eine Handhabe, sein System als
religionsfeindlich anzuklagen. Er nannte Wolff einen Deterministen, der
nur eine metaphysische Einigung der Seele und des Leibes kenne, beschul-
digte ihn, die Religion ihres transzendentalen Charakters zu entkleiden und
sie in das Reich weltlicher Nutzbarkeit herabzuziehen. Dabei war Wolff
personlich religios selbst streng in der Erfiillung der kirchlichen Pflichten.
Aber jede Mystik ging ihm ab.

Die Theologische Fakultiit beniitzte seine Rede: «de sinarum philosophia
practica», in der er die Ethik des KoNFuTsE lobte und sie mit der Sitten-
lehre Christi verglich, um eine Beschwerde gegen ihn an den Oberprokura-
tor und an den Kénig zu richten. Der in Berlin weilende Mediziner Stahl
wurde beauftragt, zusammen mit dem Hofprediger den Fall zu untersu-
chen. Der Koénig unterschrieb am 8. November 1723 im Affekt das Ab-
setzungs- und Verbannungsdekret gegen Christian Wolff. Generile aus sei-
ner unmittelbaren Umgebung hatten dem Konige vorgestellt, dal nach
dem Wolffschen Determinismus auch desertierende Soldaten nur der Vor-
bestimmung folgten und deshalb nicht straffillig seien. Bekanntlich

13



erfolgte 1736 Wolfls Zuriickberufung nach Halle wiederum auf kéniglichen
Erlal3.

Wir vernehmen nirgends, daf§ Stahl feindlich gegen Wolff eingestellt war.
Sein Groll wandte sich gegen Leibniz, der es gewagt hatte, an seiner ani-
mistischen Theorie etwelche Kritik — iibrigens maf}- und respektvoll — zu
itben. Er antwortete ihm in heftigem und verletzendem Tone in einer
Schrift, der er den verichtlichen Titel negotium otiosum gab. Haller bezeich-
net sie als «opus metaphisici potius saporis». Diese Schrift Stahls war mir
im Original nicht zuginglich. Ich zitiere sie nach DAREMBERG. Ich muf} es
mir darum versagen, darauf einzugehen.

Zum Schlusse einige Worte zur Frage, wie es gekommen ist, dal die Leh-
ren Stahls all?nthalben so eindriickliche Nachwirkungen zeitigten. Um
Friedrich Hoffmanns Medicina rationalis systematica war es anfangs still,
bis einer der Begriinder der franzésischen pathologisch-anatomisch-klini-
schen Schule CorvisarT (1755-1821) sie seinen Schiilern zur Lektiire emp-
fahl. Corvisart fand darin Prinzipien dargetan, die seinen eigenen klini-
schen Grundsitzen kongenial waren. Demgegeniiber bemichtigte sich die
Medizinische Fakultidt von Montpellier sehr frith der animistischen Theorie
Stahls. Wir lesen bei Bordeu, dafl in Montpellier heftige Kontroversen iiber
Stahl ausgefochten wurden. Das Interesse fiir das Leibseeleproblem war
zur damaligen Zeit unter den dortigen Arzten sehr rege. Ich glaube nicht
fehlzugehen, wenn ich das daraus schlieBe, dal ein Montpellierer Doktor,
F. BERNIER, 1688 ein Abrégé de la philosophie de Gassendi'” herausgab. Be-
kanntlich stritten sich GAssEnNDI und DrescarTes in leidenschaftlichen
Kontroversen um das Leibseeleproblem. Der frohmiitige, weltoffene,
priesterliche Epikurder Gassendi kritisierte aus dem sonnigen Siiden die in
qualvoller Denkarbeit entstandenen «Méditations» des einsam, im Schlaf-
rock am Kaminfeuer frierenden Descartes1®, der die Errungenschaften
seines Geistes zdh und verbissen verteidigte. Den Montpellierer Arzten er-
schien die anima Stahls als der Ausdruck eines Lebensprinzips, in dem sie
eine vitalistische Kraft entdeckten. Sie schufen aus dem Animismus den
Vitalismus, erst tastend mit Bordeu (1722-1776), dann in vollkommener
Ausbildung mit Barthez (1734-18006).

In den deutschen Landen war die Entwicklung eine andere. In den in der
Basler Universitidtsbibliothek aufbewahrten Schriften Stahls finden sich
zahlreiche zeitgendssische handschriftliche Anmerkungen aufmerksamer
Leser. Sie bekunden das Interesse, das damalige Arzte den Stahlschen
medizinischen Texten entgegenbrachten. Andere fiihlten sich angezogen

14



durch die Metaphysik Stahls. Es mag wohl seine Richtigkeit haben, wenn
gesagt wird, dall manche Mediziner durch die Metaphysik Stahls den er-
kenntnistheoretischen Konzeptionen KANTs zugefiithrt wurden, fiir die jene
Schrift SOEMMERINGS iiber den Sitz der Seele 1796 als Beispiel genannt
werden kann.

Mit dem Einbruch der Aufklirung schwand die Mystik aus der pietisti-
schen Bewegung. Mit ihr erlosch auch die Mystik der animistischen Liosung
des Leibseeleproblems in der Medizin. Trotzdem kann ich Daremberg darin
nicht beipflichten, wenn er sagt: «j’ose affirmer que si I’esprit de parti reli-
gieux ou la théologie pure ne s’étaient emparés de ’animisme, cette doc-
trine n’eut pas survécu a son auteur.» Mir scheint es im Gegenteil festzuste-
hen, dal} die von Georg Ernst Stahl eingelegte Saat lebendig erhalten blieb.
Die vorliegende Studie mag als eine bescheidene Frucht derselben hinge-
nommen werden.

Literatur

1. VIKTOR VON WEIZSACKER, Psychosomatische Medizin, in Verhandlungen der deutschen
Gesellschaft fiir innere Medizin, 55. Kongrel3 1949,
2. Georc ErnsT StTAHL, Theoria medica vera physiologiam et pathologiam ... sistens,
Halle 1708.
3. ALBRECHT vON HALLER, Bibliotheca medicinae practicae, 1776-1788.
4, WILHELM ScCHRADER, Geschichte der Friedrichs-Universitit zu Halle, Berlin 1894
(Diimmler).
5. Hallische Universititsreden: 1. KARL EGER, August Hermann Francke, 1927. 2, Max
FreiscaMANN, Christian Thomasius, 1929, 3. EmiL Utitz, Christian Wolff 1929,
6. FripErict HOoFFMANNI, Medicina rationalis systematica 1718-1740, editio secunda,
in franzosischer Ubersetzung, Paris 1751 (J. J. Bruhier).
7. WiLry BrEm1, Der Weg des protestantischen Menschen von Luther bis Albert Schweitzer,
Ziirich 1953.
8. RicuArD MEYER, Vorlesungen iiber die Geschichie der Chemie, Leipzig 1922.
9. HERMANN BOERHAAVE, Aphorismi de cognoscendis et curandis morbis, editio nova, Paris
1728.
10. G. E. StAnL, Motus haemorrhoidalis et Fluxus haemorrhoidum diversitate, bene distin-
guenda, Paris 1730. Ubersetzung ins Deutsche, Leipzig 1729.
11. G. E. StanL, Ars sanandi cum Expectatione.
12. G.E.StanL /| GEDEONIS HARVEI, Ars curandi morbos expectatione, item de vanitatibus,
dolis et mendaciis medicorum, Amstelodami 1695.
13. Francesco Torrti, Constitutio epidemica ruralis, 1690.
14. GeEorG ERNST STAHL, Neuverbesserte Lehre von den Temperamenten in Stahls medizini-
schen Schriften, aus dem Lateinischen iibersetzt, 1723,
14a. GEorG ERNsT STAHL, De vera diversitate corporis mixti et vivis, Halae 1707.

15



15.

16.

17.
18.

19,
20.
21.
22.

23.
24.
25.

26.

Dr. TH. KIRCHHOFF, Geschichie der Psychiatrie, S. 39, Separatum aus Handbuch der
Psychiatrie, von D. G. ASCHAFFENBURG.

JacQues Vi, Historie de la psychiatrie, in Histoire générale de la médecine, du Prof.
LAIGNEL-LAVASTINE.

F. BERNIER, Abrégé de la philosophie de Gassendi, Lyon 1678.

DEscarTEs, Méditations touchant la philosophie premiére, dans lesquelles on prouve claire-
ment Iéxistence de Dieu et la distinction réelle entre I’dme et le corps de ’homme, lateinisch
1641, franzoésisch 1647.

CHRISTIAN WoLFF, Eigene Lebensbeschreibung, Leipzig 1841.

Dictionnaire des sciences philosophiques, von Ap. FRANCK, Paris 1875.

Lexikon fiir Theologie und Kirche, Band IV, 1932, von D. MicHAEL BUCHBERGER.
Avcust HirscH, Biographisches Lexikon der hervorragenden Arzte aller Zeiten und Vil-
ker, V. Band, 1934, zweite Auflage, (Haberling-Hiibotter-Vierordt).

Allgemeine Deutsche Biographie, Leipzig 1878.

Biographie universelle ancienne et moderne, Paris 1854.

Lehr-und Handbiicher der Geschichte der Medizin: S1cERIsT, H. HAESER, DAREMBERG,
WuNDERLICH, CASTIGLIONI, MEUNIER, DIEPGEN, PAGEL.

J. KARCHER. 1. Leibseelenproblem und innere Medizin, Praxis 1945. — 2. Descartes und
die Medizin, Schweizerische Medizinische Wochenschrift 1951. Nr. 45. — 3. Samuel S6m-
mering: Uber das Organ der Seele, Gesnerus 10 (1953).

16



	Die animistische Theorie Georg Ernst Stahls im Aspekt der pietistischen Bewegung an der Universität zu Halle an der Saale im zu Ende gehenden 17. und beginnenden 18. Jahrhundert

