
Zeitschrift: Gesnerus : Swiss Journal of the history of medicine and sciences

Herausgeber: Swiss Society of the History of Medicine and Sciences

Band: 15 (1958)

Heft: 1-2: a

Artikel: Die animistische Theorie Georg Ernst Stahls im Aspekt der pietistischen
Bewegung an der Universität zu Halle an der Saale im zu Ende
gehenden 17. und beginnenden 18. Jahrhundert

Autor: Karcher, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-520469

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-520469
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


GESNERUS
Vierteljahrsschrift für Geschichte der Medizin und der Naturwissenschaften

Revue trimestrielle d'histoire de la medecine

Jahrgang/Vol. 15 1958 Heft / Fase. 1/2

Die animistische Theorie Georg Ernst Stahls

im Aspekt der pietistischen Bewegung

an der Universität zu Halle an der Saale

im zu Ende gehenden 17. und beginnenden 18. Jahrhundert*

Von J. Karcher f, Basel

Das Leibseeleproblem in seiner Beziehung zur Medizin lockte je und je
ärztliche Bearbeiter an. Diese suchten und fanden die verschiedensten

Lösungen je nach der spezifischen Sinnesart des Volkes, dem sie angehörten,
und je nach dem zu ihrer Zeit obherrschenden Zeitgeiste und seiner Wertung

von Geist, Seele und Leib in ihrer gegenseitigen Beziehung. Besonders

eindrucksvoll erscheint die Beeinflussung ihres Denkens durch
zeitgenössische religiöse Bewegungen oder philosophische Systeme mit ihrer
Einstellung zu den Fragen der Transzendenz und zur Metaphysik. Schließlich
spiegelt sich in dem vielgestaltigen, in seinem Werte unterschiedlichen
Schrifttum die ureigenste Komplexion, Bildung und Kultur der Autoren
wider mit der von ihren Erlebnissen gezeichneten Persönlichkeit. Daraus
ergeben sich für den Medizinhistoriker mannigfaltige, nicht immer leicht
zu lösende Probleme. Ein aktuelles Beispiel hiefür möge hier einleitend
erwähnt werden.

1949 widmete die deutsche Gesellschaft für innere Medizin eine Sitzung
ihres 55. Kongresses in Wiesbaden der «psychosomatischen Medizin». Von
Weizsäcker hielt das einführende Referat1. Er nannte das Leibseeleproblem

in seiner Beziehung zur innern Medizin «eine alte allgemeine
menschlich-ärztliche Thematik» und begründete seine Lehre von der
psychosomatischen Medizin aus den Beobachtungen der Klinik und aus dem
medizinischen und philosophischen Schrifttum. Korreferenten und Votanten
* Nach einem Vortrage, gehalten an der Herbsttagung der Schweizerischen Gesellschaft für

Geschichte der Medizin, 22. September 1957.

1



unterstützten ihn auf Grund eigener Erfahrungen und Lektüren.
Zahlreiche Autoren wurden da herangezogen. Auffallenderweise gedachte
damals kein Redner der medizinischen Theorie Stahls2, wonach der Seele die
Vorherrschaft über den Körper zugemessen, alles körperliche Geschehen

der Leitung der Seele unterstellt wurde. Und doch hat das Leibseeleproblem

kaum je eine eindrucksvollere und nachaltigere Erörterung gefunden
als in der medizinischen Theorie Stahls von der Suprematie der Seele über
den Körper. Stahl kam dem erkenntnistheoretischen Sehnen der Ärzte
entgegen zu einer Zeit, da die anbrechende Aufklärung anfing die Geister zu
beunruhigen. Die Unzulänglichkeit der iatrophysikalischen oder iatroche-
mischen Deutung der Lebensvorgänge hatte bei vielen Ärzten eine

Gegenströmung ausgelöst. Manche unter ihnen gaben sich den metaphysischen
Gedankengängen Stahls hin.

Mediziner und Theologen, vor allem aus dem protestantischen Lager,
erhoben sich leidenschaftlich gegen den Dualismus von Descartes und gegen
die Lehre von den Monaden und von der prästabilierten Harmonie von
Leibniz. Die pietistische Bewegung, die mit ihrer Mystik ganz Deutschland

aufwühlte, erfaßte auch die Mediziner. Stahl schuf seine Theorie unter
ihrem Einfluß. Sein Animismus war demzufolge eine erkenntnistheoretische
Angelegenheit, deren Gebundenheit mit dem Pietismus sich schon in seiner

Ablehnung der Anatomie und des physiologischen Versuchs kundtut.
Demgegenüber war die psychosomatische Medizin von Weizsäckers eine klinische

Methodik, die er im Vollbesitz einer wissenschaftlich fundierten
Psychoanalyse an seiner mit allen modernen chemischen und physikalischen

Laboratorien ausgerüsteten Klinik durchführte.
Stahl (1660—1734) verfügte weder über eine Spitalabteilung noch über

klinische Laboratorien. Sein Animismus wurde darum im Gegensatz zur
Psychosomatik von Weizsäckers eine medizinische Theorie, die der
metaphysischen Spekulation eines gläubigen, der protestantischen Lehre
ergebenen und polemisch eingestellten Geistes entsprungen war. In diesem

Gegensatze liegt wohl eine Erklärung des Stillschweigens der Psychosomatiker

über den Animismus Stahls. Und doch verbindet sie etwas Gemeinsames,

nämlich ihre hohe Bewertung der Seele in ihrer Beziehung zum
Körper, und zwar jeweilen zu einer Zeit, da der Geist der Ärzte vom
naturwissenschaftlichen Denken und von der Allmacht der Naturgesetze über die
Materie erfüllt war. Als Kuriosum erwähne ich hier bloß, daß in der neueren
Zeit pathologische Anatomen von Namen (Rössle in seiner Basler Zeit)
verehrend sich Stahl zuwandten.

2



Nun ergib L sieb aus dem Studium des Schrifttums über Georg Ernst
Stahl, daß alle Autoren, die sich in die Lektüre seiner Werke vertieften,
die Zeit, die sie ihr widmeten, als eine Leidenszeit empfanden. Bei aller
Anerkennung seines überragenden Geistes und des hohen Wertes seiner ani-
mistischen Theorie vermochten sie es nicht, den Kontakt zum Menschen
Stahl zu gewinnen. Haller3 erschien er als in adversarios acer; andern,
z. B. Wunderlich, als in sich gekehrter, intoleranter Sektierer, verbittert,
wenn er mit seinen Anschauungen auf Widerstände stieß. Alle mühten sich
ab mit seiner schwerfälligen, weitschweifigen, in endlosen Sätzen sich
ergehenden Schreibweise, die das Verständnis des Gelesenen erschwerte. Sie

seufzten über sein schwieriges Professorenlatein — Richerand nennt es im
Vorwort zur Gesamtausgabe der Werke von Bordeu (1818) «latin tudes-

que, un style ä peu pres inintelligible».
Stahls Schriften — innumera fere ejus scripta (Haller) - lassen sich nach

drei Gesichtspunkten gruppieren:

1. seine chemischen Arbeiten, in denen er seine Phlogistontheorie
entwickelt ;

2. sein Hauptwerk Theoria medica vera2, in dem er seine gesamten Arbeiten
über seine medizinische Theorie zusammengefaßt vorträgt;

3. seine Streitschriften, in denen er seine medizinische Theorie gegen die
Einwürfe seiner Widersacher verteidigt und seine eigenen Anschauungen
zur Pathologie und Therapie (ars sanandi cum expectatione)
auseinandersetzt. In ihnen spiegelt sich sein Werdegang als Arzt und
akademischer Lehrer wider mit der ganzen Bitternis seines humorlosen
Charakters. Ihr Tenor erinnert mancherorts an theologische
Streitschriften seiner Zeitgenossen. Man kann sich des Eindruckes nicht
erwehren, daß Stahl sich in der Not um die Klarheit seiner eigenen
Gedankengänge in schwierige lateinische Satzbildungen wie in eine Art Arcan-
sprache hineinflüchtete, die den deutschen und französischen Übersetzern

die größten Schwierigkeiten verursachte.

Um Georg Stahl richtig zu verstehen, muß man ihn in den Rahmen seiner

Kollegen der jungen freiheitlich aufstrebenden Universität Halle an der
Saale stellen.

Wir besitzen da eine unvergleichliche Quelle in der zweibändigen
Geschichte der Friedrichs-Universität zu Halle von Dr. Wilhelm Schräder4,
Geheimer Oberregierungsrat und Universitätskurator, Berlin 1894, einem
Werke, in dem Personenfragen und Geschehnisse in ihrer Beziehung zu den

3



geistigen Strömungen an der Universität von hoher Warte aus treffend
wiedergegeben sind. Mehr als die vielen gelehrten Vorträge und Reden

spezialistisch theologischen und medizinischen Inhalts vermittelt dieses

Werk den Kontakt mit den Lehren und Schriften der Dozenten, vor allem
aber mit der Reaktion ihrer Schüler, ihrer Zeitgenossen und - wenn sie

Arzte waren - ihrer Patienten. Als einstmaliger Hallischer Assistent
entnehme ich Schräder in dankbarer Erinnerung das lebendige Bild des genius
loci. Meine folgenden Ausführungen fußen hauptsächlich auf dem Werke
Schräders. Als weitere Quelle nenne ich die Hallischen Universitätsreden,
die mir für die Geisteswissenschaftlichen Fragen meiner Studie wertvolle
Aufschlüsse vermittelten5.

Friedrich III. stiftete durch Brandenburgisch-kurfürstlichen Erlaß
1691 die Universität zu Halle. Aber es bedurfte der Überwindung von allerlei

Widerständen und Hindernissen, unter denen die abschlägig beantworteten

Berufungen von Universitätslehrern nicht zu den geringsten gehörten,
bis endlich 1694 ihre feierliche Einweihung vollzogen werden konnte. Ein
glückliches Geschick führte ihr zwei Männer von ungewöhnlichem Format
und Tatkraft zu. Sie waren beide Außenseiter, religionis causa exules, von
der Leipziger Universität ausgestoßen.

Der eine, Thomasius (Christian Thomas 1655—1728)5, hatte als Vertreter
der Rechtswissenschaft in Dresden die Schmähschriften eines lutherischen
Geistlichen gegen die Vermählung des lutherischen Herzogs Moritz
Wilhelm von Sachsen mit der reformierten Tochter des großen Kurfürsten von
Brandenburg mit einer juristisch und biblisch gut fundierten Entgegnung
beantwortet und hatte sich die Verdammung durch die lutherische
Geistlichkeit Dresdens zugezogen, hatte schließlich wegen seiner auf allen
Gebieten freiheitlich unbequemen Gesinnung seine Lehrstelle in Leipzig
aufgeben müssen und war so nach Halle gekommen und dort mit einem Lehrstuhl

betraut worden.
Der andere, August Hermann Francke (1663-1727)5 war Theologe.

Als solcher war er ein begeisterter Anhänger des Philipp Jakob Spener,
des «geistlichen Vaters der reinen Religion». Spener wurde bekanntlich in
Rappoldsweiler (Elsaß) geboren. Er stand in der vordersten Reihe der
pietistischen Bewegung, die im zu Ende gehenden 17. Jahrhundert ganz
Deutschland ergriffen hatte. Sie war getragen von der Sehnsucht nach der

Versöhnung mit Gott. Ihre Lehre wurzelte im Bekenntnis zur Bußpredigt
des Täufers und dem hingebenden Glauben an Christus. Aus ihr heraus
predigte Francke die Reformierung der sittlichen Haltung des einzelnen und

4



die Erneuerung des kirchlichen Lebens, eine reformatio morum in der
Kirche. Demzufolge geriet er in Leipzig mit der orthodoxen lutherischen
Geistlichkeit in Konflikt, wurde von der Kirche und von der theologischen
Fakultät angeprangert und schließlich seiner Amter enthoben. Man formte
damals den Ausdruck «Pietist» erstmals als Spottnamen gegen Francke.
So kam er nach Halle.

Sie beide, Thomasius und Francke, besonders der letztere, waren erfüllt
von der Mystik ihrer Sendung. Sie besaßen beide ein ungewöhnliches
Organisations- und Lehrtalent. Thomasius setzte sich für die evangelische und
christliche Freiheit ein, bekämpfte als Jurist die enge Lehre der lutherischen

Orthodoxie, erhob sich gegen ihren Symbolzwang und ihre
Verdammungssucht, gegen die scholastischen Überlieferungen, die damals
noch viele deutsche Hochschulen beherrschten. Thomasius war ein glänzender

Dozent, tolerant gegen die Meinung der andern, zwanglos liebenswürdig
und frei von jeder Pedanterie. Er war einer der ersten, der einzelne seiner
Schriften (Logik) in deutscher Sprache erscheinen ließ.

Franckes Lehrauftrag lautete anfangs: Griechisch und orientalische
Sprachen. Gleichzeitig wurde er zum Pfarrer in Glauchau ernannt. Er
dozierte deutsch praktische Theologie, d. h. die Pflege des im gottseligen
Verhalten sich betätigenden christlichen Glaubens. Er gründete so eine
gelehrte Bildungsanstalt, ein Pädagogium für angehende Theologen, ein
Waisenhaus, ein Missionswerk und anderes mehr. Alle seine Unternehmungen
prosperierten. Seine mitteilsame Frömmigkeit wirkte überzeugend, seine

Gabe, zu organisieren, vertrauenerweckend. Er brachte damit neues Leben
in die Hallische theologische Fakultät.

Das war das geistige Klima7 an der Universität Halle, dem sich

jedermann, insbesondere auch der Mediziner, einzugliedern gezwungen war.
Die medizinische Fakultät verfügte bloß über zwei Lehrstühle. Friedrich
Hoffmann (1660—1742)6 versah das praktische Ordinariat, Georg Ernst
Stahl das theoretische. Sie waren beide chemisch geschult8 und hatten
chemische Arbeiten publiziert. Beide waren in Jena von Wolfgang We-
delius (1645-1721) in die Chemie eingeführt worden; sie hatten dort als

junge Doktoren chemische Arbeiten veröffentlicht und chemische

Vorlesungen gehalten. Als Chemiker überragte Stahl seinen Kollegen Hoffmann
um ein beträchtliches. In seiner Geschichte der Chemie anerkennt Meyer
den echt wissenschaftlichen Geist der chemischen Forschung Stahls und
rechnet es ihm hoch an, daß er die Bedeutung der Hypothese Beckers über
die Verbrennung und Verkalkung erkannte und sie zu seiner Phlogiston-

5



theorie ausbaute. Ich erinnere ferner daran, daß Lavoisier sich mit hoher

Achtung über Stahls Pionierarbeit zur Erkenntnis des Verbrennungsprozesses

äußerte. Anderseits begegnen wir schon in den chemischen Arbeiten
seiner jungen Jahre der Neigung Stahls, dem tiefern Sinne seiner
naturwissenschaftlichen Beobachtungen spekulativ nachzuforschen.

Hoffmann und Stahl hatten mit Erfolg praktiziert; Hoffmann in Minden
und Halberstadt, Stahl am Hofe zu Weimar. Hoffmann hatte das Vertrauen
des Kurfürsten gewonnen und war durch seine persönliche Empfehlung
nach Halle berufen worden. Stahl verdankte dann seiner Vermittlung seine

Wahl zum Ordinarius für theoretische Medizin. Vorläufig vereinigten sie

sich in ihrer Gesinnungsverwandtschaft zur pietistischen Bewegung Frank-
kes, wobei allerdings Stahl einer besonders strengen Richtung angehörte.
So konnten auch sie sich an dem verblüffenden Aufstieg der hallischen
Universität mit ihrem ganzen Können und Wissen beteiligen.

Kurfürst und Lehrkörper waren sich darin einig, ihr ein freiheitlich-vorbildliches

Gepräge zu geben, indem neben den kämpferisch-begeisternden
Lehrern auch streng wissenschaftlich qualifizierte Professoren von Anfang
an das Niveau hochhalten sollten. Als Beispiel nenne ich den gelehrten
Juristen Samual Stryic, der neben dem lebhaft, oft improvisiert
vortragenden Thomasius hochwertige Rechtswissenschaft dozierte. Was die

theologische Fakultät anbetrifft, so befällt den Mediziner das Gefühl der

Befangenheit, sich über Dinge äußern zu müssen, die jenseits seiner
üblichen Belange liegen. Trotzdem sei auch einem Mediziner gestattet, auf den

Ernst hinzuweisen, mit welchem sich Francke, unterstützt von J.J.
Breithaupt, um die Erfassung der Bibeltexte auf Grund streng wissenschaftlicher

Erforschung der sprachlichen Unterlagen bemühte. Lehren und Wirken

von Thomasius und Francke wirkten als belebendes Element. Durch
das rückhaltlose Einsetzen ihrer selbst für den Geist der Nachfolge Christi
rissen sie durch eine Art suggestiver Mystik ihre Hörer und mit ihnen ihre
Lehrer mit. An der Universität zu Halle standen somit die Belange der
Seele im Mittelpunkte des Interesses.

Bevor ich zur Medizinischen Fakultät übergehe, seien hier einige Worte
über die Studentenschaft der Universität Halle eingeschaltet. In der ersten
Zeit nach ihrer Gründung rekrutierte sie sich vorwiegend aus Schülern der
Hallischen Ritterakademie. Als dann der Ruhm der Universität in die

übrigen deutschen Lande drang, kamen Studenten, bedürftige und
gutsituierte, aus andern Hochschulen, vor allem aus Jena, nach Halle. Sie

brachten ihre verwilderten studentischen Sitten mit und verursachten den

6



Hallischen Universitätsbehörden schwere Sorgen durch ihre Zuchtlosigkeit,
ihr grobes Lärmxnachen bei bürgerlichen Anlässen, durch ihre
Unziemlichkeiten während der Kirche, ihre Trinksitten, ihre Schulden, ihre Duelle
und ihre geschlechtlichen Ausschweifungen. Ihr ganzes Benehmen stand in
bedenklichem Widerspruch zum theologischen Charakter der Universität.
Vermahnungen, Bußen und Relegationen waren vergebliche Maßnahmen.

Den beiden medizinischen Ordinarien Friedrich Hoffmann und Georg
Stahl standen weder Hilfsmittel noch Anstalten zur Verfügung, um ihrem
Lehrauftrage vollwertig nachzukommen. Wohl verlieh ihnen ihre ärztliche
Praxis etwelche Selbständigkeit. Trotzdem gelang es ihnen, vor allem
Friedrich Hoffmann, eine große Zahl von Studierenden in ihren Hörsälen zu
versammeln. Sie haben beide ihre Vorlesungen in mehrbändigen Werken
zusammengefaßt, Friedrich Hoffmann in seiner Medicina rationalis
systematica (1718-1740)6, Georg Stahl in seiner Theoria medica vera (1708)2.

Hoffmanns Vorträge bewegten sich auf der gleichen Linie wie die
Aphorismen Boerhaaves9. Sie sind gekennzeichnet durch die gründliche
Literaturkenntnis sowie durch die vernünftige Einsicht in die vorurteilsfrei
gewonnenen ärztlichen Beobachtungen, vor allem aber auch durch den klaren,

leicht verständlichen lateinischen Stil. Schließlich stellte sie Hoffmann
unter die leitenden Motive einer einfachen mechanischen Theorie6, in die er
nicht nur die Physik und die Mathematik, sondern auch die Chemie, die
Anatomie und die Physiologie einbezogen wissen wollte. Hinsichtlich des

Leibseeleproblems meinte er, die Einwirkung der Seele auf den Leib, so

gewaltig und fühlbar sie sei, bestehe eher darin, daß sie den Leib
durcheinanderbringe und ihn den verschiedensten Krankheiten aussetze, als daß sie

ihn wieder herstelle. Das trete bei den Leidenschaften deutlich zutage. Aber
überall da, wo dem Körper durch Bewegungen der Seele Gutes oder Schlechtes

zustoße, geschehe es einzig und allein durch Schäden im Körper selbst.
Dem Arzt bleibe bloß die Möglichkeit, auf den Körper so einzuwirken, daß

er die Bewegungen, die sich in ihm aufreizen, in nützliche Bahnen leite, sie

mäßige oder beruhige.
Hoffmanns ärztliche Ethik - Politik des Arztes, wie er sie nennt —war

ausgeglichen, gleich wie seine Frömmigkeit, klar und ungekünstelt in ihrer
Verantwortung gegenüber Gott und den kranken Menschen. Das erwarb
ihm das rückhaltlose Vertrauen der Studenten, der Kollegen und der
Patienten, vom Kurfürsten bis zum Hallenser Handwerker.

Nach Stahl ist die immaterielle und gemäß dem christlichen Glauben
unsterbliche Seele (anima) das oberste Prinzip - principium movens — des

7



Lebens, das klug zu denken vermag, und deren Weisheit oder Fehlleistung
im Körper alle jene Veränderungen zu erzeugen imstande ist, die wir
beobachten können. In der Seele - auch natura genannt - wird der
Gesamtorganismus zur Einheit. Sie bewahrt ihn vor dem Verfall und vor der Fäulnis,

die sofort eintritt, wenn sie auf Grund ihres eigenen Willens den Körper
verlassen hat. Die Seele gibt den Antrieb zu allen lebenswichtigen, gesund-
heitserhaltenden Bewegungen des Organismus. Werden diese normalen

Bewegungen durch die Schuld des Leihes und seiner Organe gestört, so kommt
es zur Krankheit. Die Krankheit ist nach Stahl nichts anderes, als das
Bestreben der Seele, die gestörte Ordnung des Tonus der Bewegungen auf die
rascheste und sicherste Weise wiederherzustellen. Das Fieber mit seiner

Steigerung der Pulsfrequenz ist der Ausdruck der Beschleunigung der
genannten Bewegungen, die ihrerseits wieder der Ausdruck für die Anstrengungen

sind, die die Seele auf sich nimmt, um den Organismus wieder in
seinen Normalzustand zurückzuführen. Sie bedient sich dabei der
Blutzirkulation. Die Seele Stahls ist demnach nahe verwandt der vis curatrix
naturae der Alten oder der cpvoig des Hippokhates. Die medizinische
Theorie Stahls ist demzufolge eine metaphysische Konstruktion. Stahl

sagt in seiner Schrift de vera diversitate corporis mixti et vivi: Gott ist die

erste und letzte Ursache, aber er wollte nicht, daß wir uns bis zu seiner
Unendlichkeit emporheben sollten. Er mußte uns so einen Zwischenträger, die
Seele, geben. Der Leser von Stahls Schriften muß sich auf metaphysisches
Denken umstellen, ähnlich wie sich der Christ betend in die Heilige Schrift
vertiefen muß, wenn er sie in ihrem wirklichen Werte erfassen will.

Eigenartig und schwer faßlich ist die Auswirkung der beiden medizinischen

Theorien und unter ihnen vor allem des Animismus Georg Stahls auf
ihre Ausübung und Darstellung der praktischen Medizin. Als Beispiel dafür

greife ich pro memoria die Darstellung der Blutzirkulation in Hoffmanns
Medicina rationalis systematica und in Stahls Theoria medica vera heraus.
Beide Autoren erweisen sich darin als gute Kenner der «exercitatio anato-
mica de motu cordis» von Harvey. Hoffmann gründet seine mechanistische

Theorie auf die Blutzirkulation, die er den Gesetzen der Hydraulik
unterstellt. Folgerichtig deutet er die Gewebsschädigungen peripherwärts
einer Verengerung des Lumens einer Arterie durch arteriosklerotische
Veränderungen. Der Impuls zur Systole des Herzens entstehe durch den
Zufluß des Blutes in den rechten Vorhof, nicht durch das Nervensystem.

Stahls Darstellung des Blutkreislaufes entspricht sachlich derjenigen
Hoffmanns. Auch er erklärt die Systole des Herzens als eine Antwort auf

8



das Eindringen des Blutes in den rechten Vorhof. Mit Nachdruck notiert er
den Farbunterschied des Blutes in der Vena cava und in der Vena pulmo-
nalis. Dabei verwirft er die alte Lehre, nach der die Funktion der Lunge in
der Abkühlung des Blutes beruhte, und findet rein spekulativ, daß das

Blut in der Lunge erwärmt dem Herzen zufließe. Als Argument hiefür
nennt er die Tatsache, daß nur lungenatmende Tiere Warmblüter sein
können. Das vorzüglichste Mittel, dessen sich die Seele bedient, um auf den

Körper einzuwirken, ist der Blutkreislauf.
Ahnliches gilt für die Kapitel über die Drüsensekretion. Übrigens versagen

da Hoffmann und Stahl mit ihren Theorien bei der Erklärung der
Sekretion der Drüsen. Bekanntlich blieb es Bordeu vorbehalten, den
Nachweis zu erbringen, daß die Drüsen ihr spezifisches Sekret durch den
Anreiz der ihnen eigenst zugeteilten Nerven ausschütten.

Hinsichtlich der Pathologie erwähne ich beiläufig, daß sowohl Hoffmann
als auch Stahl der damals landläufigen Anschauung folgend die Plethora als
einen signifikanten ätiologischen Faktor im Krankheitsgeschehen betrachteten.

Hoffmann begegnete ihr mit individualisierender Physiotherapie.
Stahl entwickelte seine Therapie in einer Schrift über die Hämorrhoiden10
und deren Blutfluß entsprechend seiner Theoria vera. Stahl huldigte in
seiner Ars sanandi cum, expectations11 der Annahme, daß die Krankheit als

eine Folge der Verderbnis der Materie aufzufassen sei und daß der Natur
(d. h. der Seele) die Aufgabe zukomme, diese Materie zu reifen, zu trennen
und schließlich auszuscheiden. Er benützt die Besprechung des an sich
unbedeutenden Buches des «zanksüchtigen Vielschreibers (Hirsch)» Gedeon

Harvey: ars curandi morbos expectatione item de vanitatibus, doctis & men-
daciis medicorum 169512, um seine eigene abwartende Therapie zu
rechtfertigen. Es ging um den Streit um die Chinarinde, mit der damals bei allen
Fiebern kritiklos Mißbrauch getrieben wurde. Der Begriff der Spezifität der
Infektionskrankheiten ging zu Stahls Zeiten den Ärzten noch ganz ab. Dazu
war Halle offenbar kein günstiger Ort, um die Differenzierung der Malaria
möglich zu machen. Zur gleichen Zeit veröffentlichte Francesco Torti
in Modena (1658-1741)13 seine constitutio epidemica ruralis 1690, in der er
eine Familie von Fiebern aus den übrigen fieberhaften Krankheiten
herausschälte, die spezifisch auf die Chinarinde ansprachen. Er erkannte die

spezifische Chinarindenwirkung bei der Tertiana und verteidigte sie gegen
seinen berühmten Freund Bamazzini.

Von den übrigen Schriften Stahls nenne ich hier bloß seine Lehre von den

Temperamenten14. Thomasius rekommandierte sie in seinen gelehrten

9



Schriften seinen Hörern zum Nachlesen. Stahl übernimmt darin die

Temperamente der Alten mit ihren obersten Eigenschaften warm, kalt, feucht
und trocken, «aus denen sich die Komplexion, d. i. die Temperierung des

ganzen Körpers in der Harmonie und in der Proportion der Struktur
ergibt».

Stahl kennt darnach die vier Temperamente: Sanguinei, Phlegmatici,
Cholerici, Melancholici. Er ergeht sich weitschweifig über die Ursachen,
die den Temperamenten zugrunde liegen. Dabei weist er dem «Spannungszustande

der porösen Teile, d. h. ihrer schlammigen, schlaffen oder straffen
Struktur, vor allem aber dem «Auseinanderdehnen der Adern» und dem
«Überflusse des Geblütes» eine große Bedeutung zu. Von der besondern
Art des Blutkreislaufes hängt das jedesmalige Temperament ab, in dem
sich die Seele an den Typus des Kreislaufes allmählich gewöhnt. Folgende
Ursachen können die Temperamente verändern oder gar ein Temperament
in ein anderes verwandeln. Bedeutungsvoll sind dabei das «humidum ra-
dicale innatum» und das «calidum innatum». Von überragender Bedeutung

ist dabei der Tonus, «motus tonicus, ohne dessen Erkenntnis und
rechter Betrachtung die ganze medizinische Theorie und die Wissenschaft

vom menschlichen Leibe und aller seiner Veränderungen vergeblich sei».
In diesem Abschnitte von den Veränderungen der Temperamente finden
sich jene Aufzeichnungen, die ihm als Auftakt zur modernen Psychiatrie
nachgerühmt werden. Tatsächlich schildert er in prägnanten Worten die
manischen Erregungszustände der Sanguiniker und die depressiv stumpfe
Erstarrung der Melancholiker. Enge und Weite des Lumens der Blutgefäße,
hervorgebracht durch das Nachlassen der Einwirkung der Anima sind

ätiologisch ausschlaggebend. Rein körperlich wirkende Einflüsse, wie
Teetrinken, Fieber, langer Hunger usw. werden als schädlich, Schröpfen,
Blutegelansetzen, Bewegen und Warmhalten als heilend angeführt. Auch in
einer Inauguraldisputation 1695 «de passionibus animi corpus humanum
varie alternantibus » ist kaum etwas über das Mitwirken der Seele erwähnt,
und doch stand Stahl auf dem Standpunkt, daß die Sünde die Quelle des

Irreseins sei.

Es liegt eine Tragik darin, daß Stahl so sehr von seiner Metaphysik
beherrscht war, daß er es nicht vermochte, jene Barmherzigkeit, jene mise-

ricorde, kurz jene paracelsische Liebe aufzubringen, ohne die keine
Psychotherapie auf die menschlichen Nöte befreiend wirken kann. Trotzdem
führte die animistische Theorie Stahls der Psychiatrie ein Element zu, das

auf ihre Entwicklung befruchtend einwirkte15- 16.

10



In der ersten Zeit ihres Wirkens an der hallischen Universität harmonierten

die beiden medizinischen Lehrstuhlinhaber unbekümmert ihrer
gegensätzlichen medizinischen Theorien miteinander. Dank seines untrüglichen
Wirklichkeitssinnes und seines Organisationstalentes gewann darin
Hoffmann einen führenden Einfluß. Sein konzilianter Charakter wirkte moderierend

da, wo Leidenschaften aufzulodern drohten. Zusammen mit Stahl
unterstützte er die begeisternden Unternehmungen des Thomasius und
Francke, vor allem die erfolgversprechenden Stiftungen Franckes.

Zur Entzweiung kam es erst, als die Studierenden in hellen Scharen den
Hörsaal Hoffmanns füllten, während Stahl vor spärlich besetzten Bänken
dozieren mußte. Voller Bitternis mußte Stahl auch Hoffmanns großen
Praxiserfolg mitansehen, während sich bei ihm die Patienten in nur
kläglicher Zahl einstellten. Hinter den wissenschaftlichen Kontroversen Stahls
und Hoffmanns stak das Gift persönlicher Neidgedanken Stahls.

Der Kampf des Pietismus um seine Existenzberechtigung galt äußern
und innern Widersachern. Er wurde in der ersten Zeit mittelst Traktaten
in einigermaßen kollegialem Tone geführt. Erst als sich der Pietismus mit
zunehmendem Erfolg durchsetzte, artete seine Kampfweise aus. Er wurde
unduldsam und stellte unerträgliche Ansprüche an die Gläubigen. Francke
forderte von ihnen eine persönliche Heilserfahrung, ähnlich dem ihm selbst
widerfahrenen Bekehrungsereignis. Er stellte strenge Voraussetzungen für
die Zulassung zum Abendmahle auf; der Geistliche hatte das Recht, im
Beichtstuhl darüber zu entscheiden; dazu kamen allerlei asketische

Forderungen, die in das Privatleben des einzelnen eingriffen. Im Waisenhause
wurden die Zöglinge in einem unerbittlichen Regime einer einförmigen
Herzensbewegung zugeführt. Francke entnahm das Verbot jeglicher
weltlicher Dinge einem göttlichen Gebot. Seine Gegner beschuldigten ihn, durch
dieses Zwangsverfahren sein Waisenhaus in ein Zuchthaus zu verwandeln.
Die so hoffnungsvoll eingeleitete pietistische Bewegung lief Gefahr, der

Erstarrung anheimzufallen.
An Mahnern und Opponenten hat es allerdings den hallischen Pietisten

nicht gefehlt. Spener war mit der exzentrischen Entwicklung der pietistischen

Bewegung in Halle keineswegs einverstanden. In Halle selbst war es

Thomasius, der sich 1702 gegen den unzulässigen Zwang Franckes erhob.
Der Streit wurde öffentlich, als Thomasius gegen die Hexenprozesse und

gegen die Tortur auftrat und «de crimine magiae» disputieren ließ. Er
wurde der Ketzerei angeklagt. Der Bruch zwischen Thomasius und Francke
wurde endgültig, als Francke die Gattin des Thomasius wegen angeblich

11



aulfallender Kleiderpracht von der Teilnahme am Abendmahl ausschließen
wollte. Thomasius wandte sich demnach zum großen Verdruß der Hallischen

Theologischen Fakultät an den reformierten Prediger Aschenbach.
Als Friedrich Hoffmann 1708 einem Rufe als Leibarzt des kranken

Kurfürsten nach Berlin folgte, mag wohl das Mißvergnügen über die eben
beschriebene Entartung des Pietismus in Halle an seiner Zusage mitbeteiligt
gewesen sein. Stahl blieb in Halle als einziger medizinischer Ordinarius
während der dreijährigen Abwesenheit Hoffmanns.

Etwa zwei Jahre vor seiner Abwanderung nach Berlin gelang es Friedrich

Hoffmann, unterstützt durch Stryk, die Berufung des Christian
Wolff auf den Lehrstuhl der Mathematik und Philosophie an der Universität

Halle durchzusetzen. Er ahnte damals nicht, welch bedeutungsvolle
Folgen diese Berufung nach sich ziehen sollte. Nach dem Weggang
Hoffmanns übernahm Wolff von ihm die Naturwissenschaften und las über alle
Teile der Philosophie.

Nun fühle ich mich als alter Praktiker mit ungenügender philosophischer
Schulung befangen, die Philosophie von Christian Wolff zufriedenstellend
zu erörtern. Indessen kann ich nicht umhin, ihre durchschlagende Wirkung
im Rahmen des kämpferisch pulsierenden Geisteslebens der hallischen
Universität in Anlehnung an Schräder und Utitz festzustellen.

Wolff war vor allem ein begeisterter akademischer Lehrer. Auf seiner
Lehrkanzel setzte er sich durch seine derben, etwas simplistisch gehaltenen
Vorlesungen durch. In Rücksicht auf allgemeine Verständlichkeit trug er
deutsch vor. Er äußert sich darüber in seiner eigenen Lebensbeschreibung:
«Ich habe gefunden, daß unsere Sprache zu Wissenschaften sich viel besser

schickt als die lateinische und daß man in der reinen deutschen Sprache

vortragen kann, was im Lateinischen sehr barbarisch klingt.» Wolff baute
lehrend seine Philosophie auf. Getragen von seinem Lehrerfolge wuchs er
zum Führer einer neuzeitlichen Philosophie heran.

Seit 1704 mit Leibniz im Briefwechsel verbunden, übernahm er Leib-
nizens philosophische Vorstellungen. Dabei formte er trockene Begriffe,
dort wo Leibniz die Hypothesen als bloße Mittel zur Erkenntnis bezeichnet
hatte. Wolff veröffentlichte seine philosophischen Hauptwerke erst nach
dem Tode von Leibniz. Sie können am ehesten als Einführung in den

philosophischen Bildungsgang bezeichnet werden. Sie sind das Ergebnis seiner

Vorlesungen über Logik, Metaphysik, Sittenlehre, Gesellschafts- und Staatslehre.

Er tritt in ihnen für die Freiheit des Philosophierens ein und bestreitet,

daß darin eine Gefahr für Religion, Tugend und Staat liege. Es kommt

12



ihm auf die Gewinnung allgemeiner und unangreifbarer Grundsätze an,
um die Wahrheit zu finden und sie in bestimmte und klare Ausdrücke zu
fassen. «Scientia est habitus asserta demonstrandi.»

Hinsichtlich des Leibseeleproblems übernahm Wolff die Auffassung
Leibnizens, daß mehr ein Nebeneinander als ein Einklang zwischen Körper

und Geist bestehe, indem jedes von beiden seine Veränderungen für
sich hat. Nur die von Gott vorherbestimmte Harmonie setzt zwischen beiden

die Empfindungen und Begierden der Seele mit den Veränderungen
und Bewegungen des Leibes in Ubereinstimmung. Leibniz hatte diese Lehre
durch die Vorstellung von der durchgängigen Beseelung der Körperwelt
vergeistigt und sie zu einer idealen Anschauung erhoben. Sie verwandelt
sich bei Wolff in eine mechanische Nebeneinanderstellung.

Wolff anerkennt den göttlichen Ursprung für die Naturgesetze; aber sie

bestehen für sich, und nach ihnen regelt sich die Welt. Sie werden
aufgefunden und verstanden durch die menschliche Vernunft. Es ist für die
offenbarte Religion zwar genug, wenn die Vernunft nichts behauptet, was
ihr entgegen ist. Alles in der Welt ist rationell und untersteht der Vernunft.
Das trug Wolff den Ruhm ein, zu den Schöpfern der Aufklärung und des

Rationalismus gerechnet zu werden, brachte ihn aber in eine gegensätzliche
Einstellung zur theologischen Fakultät. In dieser entstand ihm in der Person

Langes, eines Schülers von Francke, ein unerbittlicher Gegner. Lange
entnahm den obigen Äußerungen Wolffs eine Handhabe, sein System als

religionsfeindlich anzuklagen. Er nannte Wolff einen Deterministen, der

nur eine metaphysische Einigung der Seele und des Leibes kenne, beschuldigte

ihn, die Religion ihres transzendentalen Charakters zu entkleiden und
sie in das Reich weltlicher Nutzbarkeit herabzuziehen. Dabei war Wolff
persönlich religiös selbst streng in der Erfüllung der kirchlichen Pflichten.
Aber jede Mystik ging ihm ab.

Die Theologische Fakultät benützte seine Rede: «de sinarum philosophia
practica», in der er die Ethik des Konfutse lobte und sie mit der Sittenlehre

Christi verglich, um eine Beschwerde gegen ihn an den Oberprokurator
und an den König zu richten. Der in Berlin weilende Mediziner Stahl

wurde beauftragt, zusammen mit dem Hofprediger den Fall zu untersuchen.

Der König unterschrieb am 8. November 1723 im Affekt das Ab-

setzungs- und Verbannungsdekret gegen Christian Wolff. Generäle aus
seiner unmittelbaren Umgebung hatten dem Könige vorgestellt, daß nach
dem Wolffschen Determinismus auch desertierende Soldaten nur der
Vorbestimmung folgten und deshalb nicht straffällig seien. Bekanntlich

13



erfolgte 1736 Wolffs Zurückberufung nach Halle wiederum auf königlichen
Erlaß.

Wir vernehmen nirgends, daß Stahl feindlich gegen Wolff eingestellt war.
Sein Groll wandte sich gegen Leibniz, der es gewagt hatte, an seiner ani-
mistischen Theorie etwelche Kritik - übrigens maß- und respektvoll - zu
üben. Er antwortete ihm in heftigem und verletzendem Tone in einer
Schrift, der er den verächtlichen Titel negotium otiosum gab. Haller bezeichnet

sie als «opus metaphisici potius saporis». Diese Schrift Stahls war mir
im Original nicht zugänglich. Ich zitiere sie nach Daremberg. Ich muß es

mir darum versagen, darauf einzugehen.
Zum Schlüsse einige Worte zur Frage, wie es gekommen ist, daß die Lehren

Stahls allenthalben so eindrückliche Nachwirkungen zeitigten. Um
Friedrich Hoffmanns Medicina rationalis systematica war es anfangs still,
bis einer der Begründer der französischen pathologisch-anatomisch-klinischen

Schule Corvisart (1755-1821) sie seinen Schülern zur Lektüre empfahl.

Corvisart fand darin Prinzipien dargetan, die seinen eigenen
klinischen Grundsätzen kongenial waren. Demgegenüber bemächtigte sich die
Medizinische Fakultät von Montpellier sehr früh der animistischen Theorie
Stahls. Wir lesen bei Bordeu, daß in Montpellier heftige Kontroversen über
Stahl ausgefochten wurden. Das Interesse für das Leibseeleproblem war
zur damaligen Zeit unter den dortigen Ärzten sehr rege. Ich glaube nicht
fehlzugehen, wenn ich das daraus schließe, daß ein Montpellierer Doktor,
F. Bernier, 1688 ein Abrege de la philosophie de Gassendi17 herausgab.
Bekanntlich stritten sich Gassendi und Descartes in leidenschaftlichen
Kontroversen um das Leibseeleproblem. Der frohmütige, weltoffene,
priesterliche Epikuräer Gassendi kritisierte aus dem sonnigen Süden die in
qualvoller Denkarbeit entstandenen «Meditations» des einsam, im Schlafrock

am Kaminfeuer frierenden Descartes18, der die Errungenschaften
seines Geistes zäh und verbissen verteidigte. Den Montpellierer Ärzten
erschien die anima Stahls als der Ausdruck eines Lebensprinzips, in dem sie

eine vitalistische Kraft entdeckten. Sie schufen aus dem Animismus den

Vitalismus, erst tastend mit Bordeu (1722—1776), dann in vollkommener
Ausbildung mit Barthez (1734—1806).

In den deutschen Landen war die Entwicklung eine andere. In den in der
Basler Universitätsbibliothek aufbewahrten Schriften Stahls finden sich
zahlreiche zeitgenössische handschriftliche Anmerkungen aufmerksamer
Leser. Sie bekunden das Interesse, das damalige Ärzte den Stahlschen
medizinischen Texten entgegenbrachten. Andere fühlten sich angezogen

14



durch die Metaphysik Stahls. Es mag wohl seine Richtigkeit haben, wenn
gesagt wird, daß manche Mediziner durch die Metaphysik Stahls den
erkenntnistheoretischen Konzeptionen Kants zugeführt wurden, für die jene
Schrift Soemmerings über den Sitz der Seele 1796 als Beispiel genannt
werden kann.

Mit dem Einbruch der Aufklärung schwand die Mystik aus der pietistischen

Bewegung. Mit ihr erlosch auch die Mystik der animistischen Lösung
des Leibseeleproblems in der Medizin. Trotzdem kann ich Daremberg darin
nicht beipflichten, wenn er sagt: «j'ose aflirmer que si l'esprit de parti reli-
gieux on la theologie pure ne s'etaient empares de 1'animisme, cette
doctrine n'eut pas survecu ä son auteur.» Mir scheint es im Gegenteil festzustehen,

daß die von Georg Ernst Stahl eingelegte Saat lebendig erhalten blieb.
Die vorliegende Studie mag als eine bescheidene Frucht derselben
hingenommen werden.

Literatur

1. Viktor von Weizsäcker, Psychosomatische Medizin, in Verhandlungen der deutschen

Gesellschaftfür innere Medizin, 55. Kongreß 1949.

2. Georg Ernst Stahl, Theoria medica vera physiologiam et pathologiam sistens,
Halle 1708.

3. Albrecht von Haller, Bibliotheca medicinae practicae, 1776—1788.

4. Wilhelm Schräder, Geschichte der Friedrichs-Universität zu Halle, Berlin 1894

(Dümmler).
5. Hallische Universitätsreden: 1. Karl Eger, August Hermann Francke, 1927. 2. Max

Fleischmann, Christian Thomasius, 1929. 3. Emil Utitz, Christian Wolff 1929.

6. Friderici Hoffmanni, Medicina rationalis systematica 1718-1740, editio secunda,
in französischer Übersetzung, Paris 1751 (J. J. Bruhier).

7. Willy Bremi, Der Weg des protestantischen Menschen von Luther bis Albert Schweitzer,
Zürich 1953.

8. Richard Meyer, Vorlesungen über die Geschichte der Chemie, Leipzig 1922.

9. Hermann Boerhaave, Aphorismi de cognoscendis et curandis morbis, editio nova, Paris
1728.

10. G. E. Stahl, Motus haemorrhoidalis et Fluxus haemorrhoidum diversitate, bene distin-
guenda, Paris 1730. Übersetzung ins Deutsche, Leipzig 1729.

11. G. E. Stahl, Ars sanandi cum Expectatione.
12. G.E.Stahl / Gedeonis Harvei, Ars curandi morbos expectatione, item de vanitatibus,

dolis et mendaciis medicorum, Amstelodami 1695.
13. Francesco Torti, Constitutio epidemica ruralis, 1690.
14. Georg Ernst Stahl, Neuverbesserte Lehre von den Temperamenten in Stahls medizini¬

schen Schriften, aus dem Lateinischen übersetzt, 1723.

14a. Georg Ernst Stahl, De vera diversitate corporis mixti et vivis, Halae 1707.

15



15. Dr. Th. Kirchhoff, Geschichte der Psychiatrie, S. 39, Separatum aus Handbuch der
Psychiatrie, von D. G. Aschaffenhurg.

16. Jacques Vie, Historie de la psychiatrie, in Histoire generale de la medecine, du Prof.
Laignel-Lavastine.

17. F. Bernier, Abrege de la philosophic de Gassendi, Lyon 1678.

18. Descartes, Meditations touchant la Philosophie premiere, dans lesquelles on prouve claire-
ment I'existence de Dieu et la distinction reelle entre Väme et le corps de l'homme, lateinisch
1641, französisch 1647.

19. Christian Wolff, Eigene Lebensbeschreibung, Leipzig 1841.

20. Dictionnaire des sciencesphilosophiques, von Ad. Franck, Paris 1875.

21. Lexikonfür Theologie und Kirche, Band IV, 1932, von D. Michael Buchberger.
22. August Hirsch, Biographisches Lexikon der hervorragenden Arzte aller Zeiten und Völ¬

ker, V. Band, 1934, zweite Auflage, (Haberling-Hübotter-Vierordt).
23. Allgemeine Deutsche Biographie, Leipzig 1878.
24. Biographie universelle ancienne et moderne, Paris 1854.
25. Lehr- und Handbücher der Geschichte der Medizin: SlGERIST, H. Haeser, Daremberg,

Wunderlich, Castiglioni, Meuneer, Diepgen, Pagel.
26. J. Karcher. 1. Leibseelenproblem und innere Medizin, Praxis 1945. - 2. Descartes und

die Medizin, Schweizerische Medizinische Wochenschrift 1951. Nr. 45. — 3. Samuel Söm-

mering: Über das Organ der Seele, Gesnerus 10 (1953).

16


	Die animistische Theorie Georg Ernst Stahls im Aspekt der pietistischen Bewegung an der Universität zu Halle an der Saale im zu Ende gehenden 17. und beginnenden 18. Jahrhundert

