
Zeitschrift: Gesnerus : Swiss Journal of the history of medicine and sciences

Herausgeber: Swiss Society of the History of Medicine and Sciences

Band: 14 (1957)

Heft: 3-4

Artikel: Plato und die Medizin seiner Zeit : O. Krückmann zugeeignet

Autor: Abel, K.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-520614

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-520614
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Plato und die Medizin seiner Zeit

0. Krückmann zugeeignet

Von K. Abel

In diesen Zeilen sei der Versuch unternommen, Platos Stellung zur
Medizin seiner Zeit in einigen bedeutsamen Punkten zu umreißen. Es ist von
einem eigentümlichen Reiz, zu verfolgen, wie in einem der größten Geister
der Antike, ja sogar des Menschengeschlechtes, sich gewisse Grundfragen
der medizinischen Wissenschaft gespiegelt haben und aus welchen geschichtlichen

Voraussetzungen sich seine Lösungsversuche erklären. Außerdem
hat der Platonische Timaios, der den Stoff für unsere Untersuchung bietet,
wie kaum ein zweites Werk den Gang der antiken Geistesgeschichte beeinflußt,

so daß von hier aus Licht auf weite Strecken späterer Entwicklung
fällt.

a) Die Stellung des Timaios in Piatos geistiger Entwicklung

Der philologischen Forschung ist es in mühsamer Kleinarbeit gelungen,
den umfänglichen literarischen Nachlaß Piatos in vier Gruppen zu ordnen
und den verschiedenen Lebensabschnitten des Philosophen zuzuweisen.
Der Timaios ist entstanden, als Plato die Mittagshöhe des Lebens bereits
überschritten hatte und der langsam heraufdämmernde Lebensabend seine

Schatten vorauszuwerfen begann. Zusammen mit den Gesetzen darf er als

das repräsentative Alterswerk des Philosophen gelten, wenn auch die
Versuche, ihn einem bestimmten Jahr zuzuteilen, bislang zu keinem allgemein
anerkannten Ergebnis geführt haben. Viele Jahre waren dahingegangen,
seitdem Plato, der Sprößling eines vornehmen athenischen Hauses, dem
einfachen Handwerker Sokrates begegnet war und unter seinem Einfluß
die entscheidende Wendung seines inneren und äußeren Lehens erfahren
hatte. Im Gastmahl hat er durch den Mund des genialen Alkibiades, dessen

von selbstsüchtigen Motiven bestimmte Politik im Peloponnesischen Krieg
seine Vaterstadt an den Rand des Abgrunds brachte, in Worte zu fassen

versucht, was das Geheimnis und den Zauber der Persönlichkeit des

verehrten Meisters ausmachte1. Der Waldschrat Sokrates, der unter einem
Äußeren von grotesker Häßlichkeit wundersame Schätze des Geistes in

1 Symposion 215 Äff.

94



seinem Gemüte barg, hatte den Jüngling Plato gefangengenommen und in
seinen Bann gezogen. Unter dem Eindruck seiner Worte bat er
hochfliegenden Künstlerträumen entsagt, den Gedanken politischer Betätigung
zum Wohl seiner heißgeliebten Vaterstadt aufgegeben und statt dessen die

Philosophie zum ausschließlichen Inhalt seines Lebens erhoben. Sie war
für ihn keine müßige Spielerei mit Gedanken und Begriffen, sondern er sah

in ihr ein zentrales Anliegen des geistigen Menschen, der zum eigenen und
fremden Heil um den Sinn des Lebens ringt und im Besitz der Erkenntnis
um das wahre Lebensziel seinem Dasein entsprechende Gestalt zu geben
bemüht ist. Zu Lebzeiten des Lehrers hatte Plato geschwiegen; nach dessen

Hinrichtung durch den Schierlingsbecher begann er mit einer Reihe von
Werken an die Öffentlichkeit zu treten, obschon er die Uberzeugung hegte,
daß das geschriebene Wort neben der lebendigen Rede des mündlichen
Lehrvortrags und Lehrgesprächs nicht bestehen könne. Zunächst wandelt
er im engen Anschluß auf den Spuren des Meisters. Fragestellung und
Lösungsverfahren tragen das Gepräge sokratischen Geistes: Es geht um
gewisse ethische Grundwerte, deren Wesen man durch Aufstellung von
Definitionen zu ergreifen bestrebt ist. Meist endet die Unterhaltung mit einer

Aporie. Eben hierin enthüllt sich der eigentliche Sinn dieser Dialoge. Sie

wollen aufrüttelnde Mahnrufe zu sittlicher Selbstbesinnung sein und den
Leser zu ernsthaftem Nachdenken über die Grundlagen und Grundfragen
der sittlichen Vernunft veranlassen.

Die darauf folgende Übergangszeit zeigt uns Plato auf dem Wege zu sich
selbst. Im Menon vor allem ist mit der Entdeckung des von aller Erfahrung
unabhängigen Gegenstandsbereiches der Mathematik ein denkwürdiger
Schritt auf dem Weg zur Ideenlehre vollzogen. Plato glaubt aus der
Eigentümlichkeit apriorischen Wissens schließen zu dürfen, daß der Menschenseele

vor ihrer irdischen Existenz ein Dasein in überhimmlischen Gefilden
beschieden war, an das sie in der apriorischen Erkenntnis die Erinnerung
bewahrt hat2. Mit dem Gastmahl kommt die Ideenlehre zu vollem Durchbruch,

die Überzeugung, daß es jenseits von Zeit und Raum eine Welt der

ewigen Formen gibt, die in steter Gleichheit mit sich selbst verharren und
sich dem Menschen wohl im Denken, nicht aber in der sinnlichen
Wahrnehmung erschließen3. Im Staat fügt dann der Philosoph die Ergebnisse
seiner ethischen und metaphysischen, politischen und erkenntnistheoreti-

2 Menon 85 B ff.
3 Symposion 210 E ff.

95



sehen Spekulation zu einer großartigen Einheit zusammen und schafft damit
das monumentale Werk seiner Reifezeit. Mit dem sich nähernden Alter
drängen sich die ontologischen und logischen Aspekte seines Philosophierens
in den Vordergrund. Mit dem Timaios wagt er sich in ein Gebiet, an dem

er bisher vorbeigegangen war in dem Glauben, daß es keine sichere
Erkenntnis gestatte, in das Reich des Werdens und der Veränderung. Zwar
war er in dieser Überzeugung nicht wankend geworden, doch drängte es

ihn, die bunte Fülle der Erscheinungen, die sich ihm in der Erfahrungswelt
darboten, von dem in jahrelanger, zäher philosophischer Denkarbeit

errungenen Standpunkt aus zu meistern. Ausklang seines Werkes bilden die
Gesetze, in denen der Versuch unternommen wird, das erhabene Staatsideal
der Politeia den tatsächlichen Gegebenheiten der Welt, in die wir gestellt
sind, anzunähern.

b) Die medizinischen Abschnitte im Aufbau des «Timaios»

Der Timaios bildet das Anfangsstück einer Trilogie oder vielleicht auch

Tetralogie. Der schriftstellerische Plan, dem er sein Entstehen verdankt,
ist nicht zu Ende gereift. Im gegenwärtigen Zusammenhang ist es müßig,
zu erörtern, ob die Kräfte des alternden Denkers bei der Ausführung seines

Vorhabens" erlahmten oder ob die Einsicht in das Untunliche des

Unterfangens zur Aufgabe der ursprünglichen Absicht Anlaß gab. Auch ob das

Fallenlassen des Urplans Umarbeitungen im vollendeten Anfangsteil zur
Folge hatte, mag dahingestellt bleiben. Wir halten uns an das fertiggestellte
Werk und versuchen zunächst einen Überblick über seinen gedanklichen
Aufbau zu gewinnen, um Klarheit zu erhalten, von welchen allgemeinen
Voraussetzungen ausgehend Plato seine medizinischen Anschauungen
entwickelt. Das Gespräch setzt ein mit einem Rückgriff auf eine fiktive
Unterhaltung am Vortage über das Wesen des besten Staates, in der wichtige
Bestandstücke des ideellen Gehalts der Platonischen Politeia ins Gedächtnis

zurückgerufen werden4. An der Unterredung beteiligen sich außer Sokrates
Piatos Onkel Kritias, der Pythagoreer Timaios aus Lokroi, einer Stadt
Unteritaliens, und Hermokrates, der syrakusanische Staatsmann, der seine

Mitbürger zum energischen Widerstand gegen den athenischen Expansionsdrang

des sizilischen Abenteuers (415—413) aufrief. Daran anschließend
berichtet Kritias die halbverschollene Sage von dem Wunderland Atlantis
jenseits der Säulen des Herakles, das einer gewaltigen Erdkatastrophe zum

4 Timaios 17 C ff.

96



Opfer fiel5. Dort war das staatliche Leben in Formen organisiert, wie sie

der Platonische Staat als gültiges und verpflichtendes Vorbild aufzurichten
strebte. Dann erteilt man das Wort Timaios, damit er seine Theorie der
Weltentstehung entwerfe6. Man hat gemeint, Plato benutze Timaios nicht
als Sprachrohr seines eigenen philosophischen Glaubensbekenntnisses,
sondern mache ihn zum Verkünder streng altpythagoreischer Lehre, entsprechend

den Gesetzen historischer Wahrheit. Kritischer Nachprüfung hält
eine solche Ansicht nicht stand. Der Timaios ist durchsetzt mit Gedankengut,

das uns aus anderen Schriften des Philosophen wohl vertraut ist. Für
seine Ausführungen erhebt Timaios keinen Anspruch auf Wahrheit,
sondern nur aufWahrscheinlichkeit7. Sie erstrecken sich auf die Welt des
Werdens, in der zwar die Ideen als richtunggebende Kräfte einstrahlen, jedoch
keine volle Herrschaft über das stoffliche Prinzip erlangen, so daß die

Dinge der Sinnenwelt dem Gesetz ständigen Wechsels unterliegen. Mit der

Unbeständigkeit des Erkenntnisobjektes ist jedoch auch die Unsicherheit
der Erkenntnis gegeben. Der Gang der Darstellung spiegelt keineswegs den
Verlauf der Weltschöpfung. Denn die Zeit ist durchaus nicht als eine

Ordnungsform gefaßt, die allem Werden vorausliegt und sich allem Geschehen
als unentrinnbares Gesetz aufzwingt, sondern als ein schwaches Abbild
der Ewigkeit und Anhängsel der kreisenden Bewegungen, welche die

Himmelskörper in ewigem Gleichmaß vollziehen8. Der göttliche
Werkmeister, der Demiurg - eine Vorstellung, die uns bei Plato erstmals in der
Geschichte der griechischen philosophischen und theologischen Spekulation
entgegentritt -, hat das Weltall im Hinblick auf die Ideen geschaffen als

ein einziges, riesiges, beseeltes, kugelgestaltiges Lebewesen von göttlichem
Rang und höchstmöglicher Vollendung. Absolute Vollendung war dem
Werk des Weltenschöpfers versagt, da es nicht nur geistgezeugt, sondern
auch stoffgeboren ist. Das Stollprinzip der Ananke, das sich in den vier
empedokleischen Elementen, Feuer, Wasser, Luft und Erde, entfaltet,
errichtet vor der reinen Verwirklichung der Vernunftzwecke gewisse un-
übersteigbare Schranken. Für die Unvollkommenheiten, die so in den Weltbau

Eingang finden, ist der göttliche Werkmeister nicht verantwortlich.
Im schroffen Gegensatz zu homerischer Vorstellungsweise verkündet Plato
das Dogma, daß die Gottheit über das schwanke Hin und Her, das jähe

5 Timaios 21 E ff,
6 Timaios 27 B ff.
7 Timaios 27 D ff.
8 Timaios 37 D ff.

97



Auf und Ab der Gefühlswallungen erhoben und erhaben ist9. So war das

Streben des göttlichen Weltenbaumeisters auf das Beste gerichtet, und
nicht aus scheelsüchtigem Neid hat er sich mit der Schaffung des
Mindervollendeten zufriedengegeben. An die Schaffung des Makrokosmos schließt
sich die des Mikrokosmos, des Menschen, in ausgeprägter Parallelität10.
Die Vernunftseele, das herrschende Prinzip in der menschlichen Natur,
ist aus den formenden Händen des göttlichen Weltenbildners selbst

hervorgegangen und mit Unsterblichkeit begabt. Die Bildung des Leibes aus den

vier Elementen und die Einpflanzung des Geistes in seine irdische Behausung
überließ er den niederen Göttern. Das medizinische Wissen seiner Zeit über
die Einrichtung des menschlichen Körpers und die Eigenart der in ihm sich

abspielenden Lebensvorgänge sucht Plato in überaus geistreicher Weise

vom Standpunkt seiner Seinslehre dem Verständnis zu erschließen. Bei der
zentralen Bedeutung, welche das Seelisch-Geistige in Piatos Weltanschauung

besitzt, ist es durchaus gerechtfertigt, mit der Betrachtung der
Verschmelzung von Seele und Leib einzusetzen und zunächst in den Hauptzügen

eine Geschichte des Problems vom Sitz der Seele bis auf Plato zu
entwerfen.

c) Seelensitz

In der zweiten Hälfte des sechsten vorchristlichen Jahrhunderts wirkte
in der unteritalischen Stadt Kroton der von pythagoreischem Denken tief
beeinflußte Arzt Alkmaion. Als Wegbereiter der wissenschaftlichen
Anatomie hat er sich einen Ehrenplatz in der Geschichte der Medizin gesichert.
Er ist der erste, von dem uns überliefert wird, daß er an Tieren Sektionen
und sogar Vivisektionen vorgenommen hat11. Ob er darüber hinaus die
menschliche Leiche zum Gegenstand seiner anatomischen Studien gemacht
hat, darüber liegen verläßliche Zeugnisse nicht vor, und es finden sich
keinerlei Anhaltspunkte, die zu einem solchen Schluß nötigten oder auch nur
berechtigten. Bei der Untersuchung der Sinneswerkzeuge wurde Alkmaion
bald inne, daß die Organe des Gesichts- und Gehörs-, des Geruchs- und des

Geschmackssinnes - über den Tastsinn äußerte er sich nicht - in enger
Verbindung mit dem Gehirn stehen12. Ein besonders ausführlicher Bericht, der

9 Timaios 29 D f; vgl. Phaidros 247 A.
10 Timaios 42 E ff.
11 Vorsokratiker I6, 212, 23; vgl. 213, 31 u.a. (Diels-Kranz).
12 Vorsokratiker P, 212, 6 ff. (Diels-Kranz).

98



einem spätantiken Kommentar zu Piatons Timaios entstammt, liegt über
die Augenanatomie vor mit eingehender Beschreibung des N. opticus13.
Da hier Alkmaions Ergebnisse mit denen seiner Nachfolger, des Aristoteles-
Schülers Kallisthenes und des Anatomieprofessors am Museion zu Alexan-
dreia, Herophilos von Chalkedon, zusammengearbeitet sind, ist es leider
äußerst schwierig, das spezifisch Alkmaionische Erkenntnisgut
herauszulösen und anzugeben, wie weit der Krotoniate sich Einsicht in den Bau
des Auges erworben hatte. Aber auch ohne dies darf die Behauptung
aufgestellt werden, daß die angelegentliche Beschäftigung mit dem anatomischen

Bau der Sinnesorgane dem unteritalischen Arzt die Erkenntnis
schenkte, daß das Gehirn als Sitz der Denktätigkeit zu gelten habe14. Man
findet zwar gelegentlich die Ansicht vertreten, daß Alkmaion zu seiner

grundlegenden Erkenntnis auf spekulativem Wege gelangt sei, daß er sich
habe leiten lassen von der Pythagoreischen Vorstellung, die Kugel sei das

vollendetste stereometrische Gebilde, und darum den kugelförmigen Schädel

als den würdigsten Körperteil für die Beherbergung der spezifisch
menschlichen Erkenntnisfähigkeit angesprochen habe. Doch diese
Konstruktion der Zusammenhänge kann es mit der rivalisierenden nicht an
Wahrscheinlichkeit aufnehmen. Um nur eines hervorzuheben: Wir wissen

nicht, bis zu welchem Grade Alkmaion sich pythagoreische Lehre zu eigen
machte. Seine Tötung von Tieren zu wissenschaftlichen Zwecken15 läßt
jedoch erkennen, daß er der Anschauung von der Seelenwanderung
ablehnend gegenüberstand16. Wie hätte er sich sonst erkühnen können, Hand
an Lebewesen zu legen, die nur zu leicht Inkorporationen der Seelen
verstorbener Blutsverwandter darstellen konnten So ist es fraglich, ob er mit
den Pythagoreern in der Kugel das vollkommenste Gebilde des mathematischen

Denkens erblickte.
In Medizinerkreisen vermochte Alkmaions grundlegende physiologische

Einsicht in die Bedeutung des Gehirns sich nicht sofort durchzusetzen.
In Empedokles von Agrigent (5. Jahrhundert) erstand der Lehre des

Krotoniaten ein gewichtiger Gegner, in dessen Person Philosophie und
Heilkunst sich zu einem engen und fruchtbaren Bunde vermählten. Empedokles

verkündete die Lehre, daß die geistige Tätigkeit genährt und unter-

13 Vorsokratiker J6, 212, 21 ff. (Diels-Kranz).
14 Vorsokratiker 16, 212, 16 (Diels-Kranz).
15 Vgl. Anmerkung u.
16 Die Lehre von der Seelenwanderung ist eines der am sichersten für Pythagoras

bezeugten Philosopheme; vgl. Vorsokratiker /6, 130, 16 ff.

99



halten werde von dem Blut, das das Herz umwallt17. Diese wissenschaftliche

Ansicht hat weite Verbreitung gefunden und ein langes, zähes Leben

geführt. Die Urgewalt des von dichterischer Begeisterung getragenen Wortes,

die dem Arztphilosophen aus Agrigent zu Gebote stand und die über
die Jahrhunderte hinweg den Römer Lucrez zu ehrfürchtiger Bewunderung
hinriß18, hat vermutlich das Ihre beigetragen zum siegreichen Vordringen
der Anschauung vom Herzblut als Träger der Verstandestätigkeit, der

gegenüber Alkmaions These zunächst einen recht schweren Stand hatte.
Die koische Schule scheint ihr jedoch Eingang gewährt zu haben. In der

Schrift über die heilige Krankheit oder Fallsucht, in der man mit einiger
Wahrscheinlichkeit ein Werk des Hippokrates selbst (zweite Hälfte des

5. Jahrhunderts) erkannt hat, wird dem Gehirn die bestimmende Rolle für
das höhere Geistesleben zuerkannt und energisch die uralte Volksanschauung,

die das Zwerchfell als Sitz des Denkens ausgab, zurückgewiesen19.
Ebenso wird Empedokles' Annahme verworfen und sein Irrtum damit
erklärt, daß starke Affekte wie auf die Trennungswand der oberen und
unteren Leibeshöhle, so auch auf das Herz deutlich wahrnehmbare Auswirkungen

haben. Die eigene Überzeugung hat sich dem Verfasser gebildet,
weil er in Übereinstimmung mit einem zeitgenössischen Denker, Diogenes
von Apollonia, im Element der Luft den Träger der Geistigkeit sieht und
dieses auf seinem Weg in den Leib von der Nase ins Gehirn aufsteigen läßt.
So scheinen hier Richtiges und Falsches sich zu einem merkwürdigen Bund
zusammengefunden zu haben.

Ob auch in einer zweiten Schrift der hippokratischen Sammlung, die dem

Ausgang des 5. Jahrhunderts vor Christus angehören mag und sich Über
das Fleisch betitelt, Alkmaions Lehre ihren Niederschlag gefunden hat, ist
zweifelhaft20. In unmißverständlichen Worten wird dem denkenden Geist
sein Sitz nicht im Gehirn angewiesen; ob eine solche Annahme als

stillschweigende Voraussetzung den Darlegungen zugrunde liegt, würde eine

eingehendere Untersuchung verlangen.
Aristoteles (384-322) bietet seine gewaltige Autorität zugunsten der

empedokleischen Lehrmeinung auf. Lebenswärme und Lebenskraft quellen
für ihn aus dem Herzen. Hier beherbergt er die seelischen Prozesse, die
nach seiner Meinung in enger Verbindung mit den Lebensvorgängen ste-

17 VoTsokratiker I6, 350, 13 31 B 105) (Diels-Kranz).
18 Lucrez J, 716 ff.
19 Corpus Hippocraticum, De morb. sacr. c. 16 f VI 390 ff L.
20 Corpus Hippocraticum, De earn. c. 4 VIII 588 L.

100



hen21. Die zeitgenössischen und ein wenig jüngeren Ärzte haben sich der
wissenschaftlichen Autorität des Stagiriten gebeugt22.

Wandel schafften die neuroanatomischen Forschungen der frühhellenistischen

Ärzte Herophilos, Erasistratos und Eudemos. Hatte man bisher
unter der Bezeichnung Nerv nicht nur die Nerven im heute geläufigen Sinn
verstanden, sondern vor allem auch Sehnen und Flechsen, so wurde nun die

Bezeichnung auf jene Organe begrenzt, welche vom Gehirn und Rückenmark

ausgehen und die Leitungsbahnen für Empfindungen und Bewegungsimpulse

sind. Indem man am lebenden Organismus Nervenleitungen
durchtrennte, erkannte man, daß die Empfindungsfähigkeit gewisser Körperpartien

und die Bewegungsfähigkeit bestimmter Muskeln verlorenging.
In Medizinerkreisen gelangte damit Alkmaions Anschauung beinahe
allgemein zu siegreichem Durchbruch23; nur die Pneumatiker (nachchristliche
Zeit) versuchten für die verlorene Sache des Empedokles eine Lanze zu
brechen, indem sie das von der Neuroanatomie gesammelte Beobachtungsmaterial

durch sophistische Auslegungskünste in das Schema ihrer Theorie
preßten24. Ganz zu schweigen von den führenden Philosophiesystemen des

Hellenismus, Stoa und Epikureismus. In vornehmer Exklusivität gegenüber

der Tatsachenforschung verharrend, nahmen sie keine Notiz von dem
Fortschritt der Einzelwissenschaften und verteidigten den altüberkommenen

Irrtum mit spitzfindigen Scheinargumenten.
Wo steht nun Plato in dieser Entwicklung Was er im Timaios zu dieser

Frage zu sagen hat, dürfen wir als einen Kompromiß zwischen den
Antipoden Alkmaion und Empedokles ansehen. Im Staat hatte er seinen

ursprünglichen Standpunkt von der Einheit der Seele aufgegeben und ihn
durch die Auffassung ersetzt, daß die Seele ein mehrgliedriges Ganzes ist25.

Diese Uberzeugung hatte sich ihm aufgedrängt bei der Zergliederung des

Seelenlebens, insbesondere jener Erscheinung, die man als Kampf der
Motive bezeichnen kann. Die Beweggründe, die das menschliche Handeln
bestimmen, sind, wenn man sittliche Maßstäbe anlegt, nicht alle von
gleichem Wert. Plato glaubte drei Gruppen scheiden zu müssen und ordnete

jeder Gruppe einen bestimmten Seelenteil zu: den Vernunftzwecken den

21 665 a 12, 17; 666 b 14; 456 a 6 usw.
23 Diokaes von Karystos: Anecd. Med. Fuchs, Rhein. Mus. 48, 543; Tertull. de anim.

c. 15. Praxagoras von Kos: Athen. XV 687 e.f. Kaibel.
23 Galenos VIII, 19 K.
2i Galenos X, 929; VIII 19 K.
25 Politeia IV, 436 A ff.

101



Geist, dem Verlangen nach Ehre und Ruhm den Mut, den niedrigen Trieben
und Leidenschaften die Begierde. Mit seiner Psychologie verschmolz er nun
die Lehren vom Seelensitz, wie Alkmaion und Empedokles sie entwickelt
hatten. Er bestimmte dem unsterblichen und edelsten Seelenteil, dem Geist,
seinen Sitz im Gehirn26. Mutmaßlich hat er Alkmaions Begründung
gekannt; ob er sie billigte, kommt im Timaios nicht in klaren Worten zum
Ausdruck. Hier steht eine andere Überlegung im Vordergrund, die vor der
Vernunft als Wertbewußtsein die Kopplung von Hirn und Erkenntnisvermögen

zu rechtfertigen sucht. Mit den Pythagoreern teilt Plato die

Ansicht, daß unter den geometrischen Gebilden die Kugel als das

vollkommenste angesprochen werden muß. Sie ist gestaltgewordenes Gleich-
und Ebenmaß und so im Bereich des Sinnlichen Verkörperung der Nämlichkeit,

die, weil sie fest in ihrem Wesen ruht, als Höchststufe der Vollendung
gelten kann. Der menschliche Schädel ist dem Inbegriff der Vollendung im
Körperlich-Gestalthaften nachgebildet und deswegen am würdigsten, dem

vornehmsten Seelenteil Quartier zu bieten, während der übrige Leib im
Dienst der Aufgabe steht, das Haupt und seinen herrscherlichen Gast über
die Unebenheiten des Erdbodens dahinzutragen. Den Menschen unserer
Zeit dürfte es einige Mühe kosten, diese Gedanken nachzuvollziehen. Für
Plato besitzen sie zwar keine zwingende Beweiskraft, aber doch viel unmittelbar

Einleuchtendes.
Für die edlen Leidenschaften billigt er Empedokles' These eine

beschränkte Geltung zu. Ihr Seelenorgan, den Mut, siedelt er im Herzen an27.

Er geht dabei aus von Beobachtungen des Gefühlslebens, die bereits in der

Abhandlung über die Fallsucht die Aufmerksamkeit des Verfassers erregt
hatten. Zorn und Furcht äußern sich physiologisch in starkem
Herzklopfen28. So liegt es ungemein nahe, den Träger der Ausdruckserscheinung
mit dem der ausgedrückten Erscheinung in eins zu setzen. Die verhältnismäßige

Einförmigkeit des physiologischen Korrelates im Vergleich zur
bunten Vielfalt der Gefühlszustände, denen die Rolle auslösender seelischer

Wirkkräfte zufällt, bleibt dabei außer Betracht, obwohl sie vor überhastiger
Identifikation warnen könnte. Plato ist um so eher geneigt, solcherlei
Bedenken hintanzustellen, als ihm die annähernd zentrale Lage des Herzens
mit seiner leichten Verschiebung zu den oberen Körperpartien hin - der

Linksverlagerung schenkt er keine Beachtung, wenn er sich ihrer überhaupt
26 Timaios 44 D.
27 Timaios 69 C ff.
28 Timaios 70 C.

102



bewußt war - ein höchst sinnvoller Baugedanke des göttlichen Menschenbildners

zu sein scheint. Bereits im Staate hatte er mit der seelischen

Einrichtung des Menschen die Schichtung des Gesellschaftskörpers paralleli-
siert. Dabei hatte dem mittleren Stand der Wächter im Staat der mittlere
Seelenteil des Mutes im Einzelmenschen entsprochen. Fiel den Wächtern
die Aufgabe zu, die Herrschaft der philosophischen Machthaber zu sichern
und für die Einhaltung der von ihnen erlassenen Gesetze zu sorgen, so hatte
der Mut darauf zu achten, daß die Gebote der Vernunft beim untersten
Seelenteil williges Gehör fanden. Damit er seiner Kontrollaufgabe gewachsen
ist, ist es zweckmäßig, daß er seinen Sitz nicht allzu fern vom Gehirn und
doch möglichst in der Leibesmitte hat29. So ist die Schnelligkeit der
Befehlsübermittlung und leichter Uberblick über den Kontrollbereich gewährleistet.

Den niedrigeren Begierden schließlich wird die Leber zum
Aufenthalt zugewiesen30. So baute Plato eine alte Volksmeinung in sein System
ein. Von Seiten der Mediziner hat diese Meinung keine Unterstützung
erfahren. Doch hat sie sich im Bereich volkstümlicher Vorstellungsweise lange
halten können und spielt selbst heute noch eine gewisse Rolle.

Die Lehre Piatos von der Vereinigung von Körper und Seele bietet uns
ein recht instruktives Beispiel dafür, wie der Philosoph, durchdrungen von
dem Glauben, daß der Geist der Ordnung und Vernunft die empirische
Wirklichkeit durchwaltet, widerstreitende Strömungen in der Naturwissenschaft

seiner Tage zum Ausgleich zu bringen sucht. Der Philosophie als

Königin unter den Wissenschaften, die sich im 4. Jahrhundert langsam aus
ihrem Schoß zu lösen beginnen, wofern sie nicht wie die Heilkunde von
jeher Eigenständigkeit besaßen, wird somit das ehrenvolle Amt übertragen,
als Schiedsrichter im Streit der Meinungen in letzter und höchster Instanz
die Entscheidung zu fällen.

d) Atmung

Seele, Leben und Atmung bilden für den antiken Menschen eine enge
und oft sogar unauflösliche Einheit. So ist es begreiflich, daß Plato das
Einziehen und Ausstoßen von Luft mit angelegentlichem Interesse studierte
und dem Gegenstand eine ausführliche Darstellung widmete31. Schon vor
ihm hatte sich die Naturbetrachtung diesem Problem zugewandt und sein
Geheimnis zu ergründen versucht. Wie schwierig es war, richtigen Anschau-

39 Timaios 70 A ff.
30 Timaios 70 D ff.
31 Timaios 77 C ff.

103



iingen Bahn zu brechen, mag die Tatsache beleuchten, daß erst der
athenische Staatsmann und Yerfassungsreformer Solon (Erste Hälfte des 6.

Jahrhunderts) die für uns selbstverständliche Wahrheit ausspricht, daß
die Lunge ein Atmungsorgan ist und nicht ein Aufnahmebehälter für
flüssige Nahrung, ein Irrtum, der sich noch viele Jahrhunderte hat behaupten

können, wenn auch nicht in der ursprünglichen rohen Form. Einer der

ersten, die sich über den Atmungsprozeß Klarheit zu verschallen suchten,
ist Empedokles32. Ein langes Bruchstück aus seinem Lehrgedicht ist auf
uns gekommen, in dem er seine Anschauung über den Gegenstand
weitläufig auseinandersetzt. Der Atmung dienen nicht nur die Nasenlöcher,
sondern gleichfalls kleine Öffnungen, mit denen die Hautoberfläche des

Leibes übersät ist. Ihre Kleinheit gestattet dem Blut den Austritt nicht,
wohl aber der Luft den Eintritt. Empedokles sieht eine enge Verbindung
zwischen der Blutbewegung und dem Respirationsprozeß. Das Blut befindet
sich in ständigem Anschwellen und Absinken, vergleichbar dem Steigen und
Fallen des Meeresspiegels bei Ebbe und Flut. Strömt es im Körperinnern
zusammen, so dringt die Außenluft durch die Nase und die Hautporen
ins Körperinnere; strömt es in Richtung auf die Körperoberfläche zurück,
wird die Luft auf dem gleichen Wege hinausgepreßt. Durch einen Vergleich
mit dem Wasserheber, der sich dem modernen Verständnis nur schwer
erschließt, ist er bestrebt, seine physiologische Anschauung zu verdeutlichen.
Für die Auf- und Abwärtsbewegung des Blutes scheint er keine Erklärung
gegeben zu haben. Der Ausdruck, den Aristoteles zur Wiedergabe dieser

Lehre benutzt, deutet darauf hin, daß der agrigentinische Denker sie aus
dem Wesen des Blutes ableitete, das heißt, sie als eine gegebene Tatsache
hinnahm und keine Anstalten traf, sie auf tieferliegende, allgemeinere
Gesetzmäßigkeiten zurückzuführen33. Auch ist nicht kenntlich, welche
Vorstellungen ihn veranlaßt haben mögen, in dem rhythmischen Auf und Ab ein
Wesensmerkmal des Körpersaftes zu erblicken.

Plato baut seine Theorie der Atmung unter starker Verwendung Empe-
dokleischer Elemente auf. Doch hat er das verhältnismäßig einfache Schema
des sizilischen Arztes abgewandelt und weiter ausgebaut. Auch er nimmt
eine Nasenatmung und eine Hautatmung an34. Ein- und Ausatmung erfolgt
jedoch nicht mehr auf beiden Wegen gleichzeitig, sondern im Wechsel.
Der Einatmung durch die Nase entspricht bei Plato Ausatmung durch die

32 Vorsokratiker I\ 347, 13 ff. 31 B 100 (Diels-Kranz).
33 Aristoteles, De respir. 473 b 5.
34 Timaios 79 A ff.

104



Haut und umgekehrt. Diese einschneidende Änderung rührt daher, daß
bei dem athenischen Philosophen die Luftbewegung nicht mehr von dem
Auf- und Abwogen des Blutes im Körperinnern abhängig gemacht wird,
sondern mit der eingepflanzten Wärme in Beziehung gesetzt ist. Diese

Kraft, die für die Unterhaltung des Lebensprozesses von großer Bedeutung
ist, verteilt sich im gesamten Körperinnern, hat jedoch ihr eigentliches
Wirkzentrum im Blut und in den Adern35. Es hat nicht an Bemühungen
gefehlt, auch für Plato wie für Aristoteles das Herz als Herd der Lebenswärme
in Anspruch zu nehmen; hei der Unzulänglichkeit der Beweismittel ist es

kaum erstaunlich, daß diesen Versuchen der Erfolg versagt blieb. Um den

Verlauf des Atmungsprozesses im einzelnen zu erklären, werden zwei

Prinzipien herangezogen: Erstens leugnet Plato das Vorhandensein des

leeren Raumes36. Bewegung einer Stoffpartikel bedeutet darum immer
Verdrängung anderer materieller Teile von ihrem Platz. Das Beispiel eines

schwimmenden Fisches, vor dem sich beim Durchqueren das Wasser zerteilt
und hinter dem es sich wieder zusammenschließt, mag zur Veranschaulichung

dienen. Zweitens geht Plato von dem Grundsatz aus, daß Gleiches

zu Gleichem strebt37. So suchen sich die feurigen Partikel im Inneren des

Leibes mit dem feurigen Stoff außer uns zu vereinigen. Die durch die Hauptporen

eingetretene Luft wird im Körperinnern erwärmt und strebt nach
ihrer Erwärmung auf demselben Weg zur Außenluft zurück. Da es kein
Leeres gibt, treibt sie, ohne daß ein zeitliches Intervall einträte (wie bei
der Drehung eines Rades)38, die kühle Außenluft auf dem Nasenweg in die
Leibeshöhle. Die auf diesem Weg eingedrungene Luft unterliegt nun ihrerseits

der Erwärmung durch das eingepflanzte Feuer und hat dementsprechend

das Bestreben, auf demselben Weg den Körper zu verlassen und preßt
dabei kühle Außenluft durch die Haut in den Leib. So beginnt das Spiel
von neuem. Man braucht dieses Gedankengewebe nicht allzu kritisch unter
die Lupe zu nehmen, um zu bemerken, daß es mit einer Anzahl von Schwächen

und Unzulänglichkeiten behaftet ist. So hat die Theorie gleich den

Schüler Aristoteles zu lebhaftem Widerspruch herausgefordert39. Aristoteles
tadelt mit Recht, daß Piatos Betrachtungsweise im Äußerlichen steckenbleibt

und keinen Aufschluß über den Zweck des ständigen Wechsels von

35 Timaios 79 D.
36 Timaios 79 B.
37 Timaios 79 D.
38 Timaios 79 C.
39 Aristoteles, De respir. 472 b 6 ff.

105



Ein- und Ausatmung gibt. Neuere Erklärer haben diesem Einwand zu
begegnen versucht und dargelegt, daß durch die ein- und ausströmende
Luft das innere Feuer in oszillierende Bewegung gesetzt wird und auf diese

Weise das Blut, mit Nahrungsstoffen angereichert, an alle Organteile des

Körpers gepumpt wird. Die Bemerkung ist so unrichtig nicht40, wird aber

von Plato nicht als das Ziel hingestellt, dem die Entwicklung der Gedanken
zustrebt.

Gleichfalls legt Galen (etwa 129 bis etwa 199 nach Christus) den Finger
auf eine wunde Stelle. Für Plato ist der Vorgang des Atmens ein rein
mechanischer Prozeß, auf den der Mensch so wenig wie auf die Herzbewegung
Einfluß nehmen kann. Und doch lehrt die alltägliche Erfahrung, daß wir
die Atemzüge beschleunigen und verlangsamen, den Atem für eine gewisse
Zeit anhalten, wenn auch nicht ganz bis zum Erstickungstode unterdrücken
können, kurzum, dem bewußten Willen eine gewisse Steuerungsmöglichkeit
über die Respiration eingeräumt ist40".

Trotz ihrer offen zutage liegenden Unzulänglichkeiten kommt der
Platonischen Atmungstheorie das Verdienst zu, energisch das Inteiesse der
wissenschaftlichen Welt auf den Atmungsvorgang gelenkt zu haben. Seitdem
haben Philosophie und Naturwissenschaft sich in hingebungsvoller Arbeit
in den Gegenstand vertieft, und es ist der antiken Forschung vergönnt
gewesen, ein tüchtiges Stück über Plato hinaus in Richtung auf die Wahrheit
vorzudringen. Ferner war es ein fruchtbarer Gedanke, das angeborene
Lebensfeuer mit der Luftaufnahme und -abgäbe in Beziehung zu setzen. Hatte
Plato den hier obwaltenden Zusammenhang mechanisch-kinetisch aufgefaßt,

so bildete dies für den Schüler Aristoteles einen Ansporn, im edlen

Wettstreit mit dem Lehrer dessen Auffassung durch eine berichtigte und
vertiefte Betrachtungsweise zu ersetzen. Er stellte sich die Rolle, welche
die Luft gegenüber der Lebenswärme spielt, nach Analogie ihrer Mitwirkung
beim Feuer, bei der Verbrennung vor. Wie die Flamme beim Abschneiden
der Luftzufuhr zum Erlöschen verurteilt ist, so kann die Lebenswärme einem
Erkalten im Tode nicht entgehen bei Unterbindung der Atmung41. Bei der

Deutung des Phänomens der aus Luftmangel ersterbenden Flamme geriet
er allerdings auf Abwege. Bei Aristogenes, dem Leibarzt des mazedonischen

Königs Antigonos Gonatas (erste Hälfte des dritten Jahrhunderts),
stoßen wir dann auf die bedeutsame Ansicht, daß die Luft Nahrung ist,
40 Timaios 78 E ff.
40a Galenos V 712 K
41 Vgl. Aristotei.es, De respir. 474 a 25 ff.

106



d.h. für die stoffliche Ergänzung der organischen Substanz unentbehrlich,
und in der Lunge eine Art Verdauungsprozeß durchläuft wie die Speise
im Magen42. Wenn wir schließlich bei Galen lesen, daß bei der Ausatmung
rußartige Stoffe ausgeschieden werden, so sind wir durch die (scheinbare)
Modernität einer solchen Lehre überrascht. Doch blieb es der antiken
Wissenschaft versagt, den Schleier vom Geheimnis der Atmung zu heben. Das

liegt vor allem an dem Fehlen einer chemischen Wissenschaft, die ja
bekanntlich erst in der Neuzeit durch den Engländer Boyle ins Leben gerufen
wurde, und erst das Zeitalter der Aufklärung vermochte es, nachdem die

Luft als ein Gemisch aus Stickstoff, Sauerstoff und Kohlenstoff erkannt

war, das Rätsel der Atmung zu lösen und ihr Wesen als Gasaustausch zu
bestimmen. Die Namen des englischen Arztes John Mayow (17.
Jahrhundert) und vor allem von Priestley und Scheele (18. Jahrhundert),
die ungefähr gleichzeitig und unabhängig von einander den Sauerstoff
entdeckten, bezeichneii die hervorragendsten Meilensteine auf diesem mühevollen

Weg, an dessen Ziel die glänzende Gestalt Lavoisiers steht.
Gleichberechtigt neben der Frage nach der historischen Bedeutung steht

die nach den geistigen Ursprüngen der Platonischen Atmungstheorie. Denn
die aufgezeigten Abweichungen von Empedokles verlangen gebieterisch nach
einer Erklärung. Hier tappen wir einigermaßen im dunkel. Vielfach wird
Philistion, ein Zeitgenosse Piatos, der am Hofe des Dionysios von Syrakus
die Stelle eines Leibarztes bekleidete, als der Mittelsmann ausgegeben, der

Empedokleisches Gedankengut mit seinen eigenen Anschauungen und
Erkenntnissen bereicherte und so an Plato weitergab. Daß der syrakusanische
Hofarzt neben der Nasen- auch die Hautatmung annahm, ist gut verbürgt
und unterliegt kaum einem Zweifel43. Daneben soll er nach einer nicht durchaus

verläßlichen Quelle die Kühlung des eingepflanzten Feuers als Zweck
der Atmung bezeichnet haben44. Die Richtigkeit dieser Nachricht
vorausgesetzt, öffnet sich hier zwischen ihm und dem athenischen Weisen eine

trennende Kluft. Nach Plato nämlich erstreckt sich die kühlende Wirkung
der Atemluft auf alle Teile des Leibes, nicht nur auf das Blut, in dem er den
Sitz der Lebensglut in Übereinstimmung mit Empedokles vermutet45. Ob

es der historischen Forschung je gelingen wird, Licht über diesen dunklen
Punkt zu verbreiten, läßt sich mit Sicherheit nicht voraussagen.

42 Pseudo-Aristoteles 481 a 28 ff.
43 Philistion, frg. 4 (Wellmann).
44 Galenos IV 471 K frg. 6 (Wellmann).
45 Timaios 84 D.

3 107



e) Verdauung

Spielte die eingepflanzte Wärme eine hervorragende Rolle in der
Platonischen Respirationstheorie, so hat sie in der Verdauungstheorie des

Philosophen einen Platz von mindestens gleicher Bedeutung inne. Mit Piaton
hebt das Studium der Physiologie der Nahrungswandlung in körpereigene
Substanz keineswegs an. Die Lösungsversuche dieser Frage können zu
seiner Zeit schon auf eine längere Vorgeschichte zurückblicken. Einer der
frühesten, die sich mit einer Theorie hervorwagen, ist wiederum Empe-
dokles. Freilich haben sich von seiner Lehre nur kärgliche Spuren erhalten46.
Er erblickte in der Nahrungsumwandlung einen FäulnisVorgang. Pleisto-
neikos, wie der oben erwähnte Herophilos ein Schüler des Praxagoras
von Kos (Ausgang des 4. Jahrhunderts vor Christus), hat diese Vorstellung
aufgegriffen und bei einer Anzahl von Ärzten damit Anklang gefunden47.
Wie man sich den Vorgang im einzelnen vorstellte, ist. uns wegen der
Spärlichkeit der Nachrichten nicht mehr kenntlich. In der modernen historischen

Forschung wird gelegentlich die Ansicht verfochten, daß bei der
Fäulnis- oder Fermentationstheorie der Wirkzusammenhang zwischen dem

eingepflanzten Feuer und der Verdauung aufgehoben ist. Eine solche
Annahme zum Rang einer gesicherten Erkenntnis zu erheben, dürfte kaum im
Bereich des Möglichen liegen.

Plato zeigt größere Verwandtschaft zu den Vorstellungen, die sich in
einigen Schriften der Hippokratischen Sammlung finden. Hier wird vor
allem die Analogie hervorgehoben, in welcher der Verdauungsvorgang zum
Kochen steht. Rohe Nahrung ist dem Leib im allgemeinen nicht zuträglich.
Durch Einwirkung des eingepflanzten Feuers müssen die Speisen in den
Zustand des Garseins übergeführt werden, sollen sie die Einbuße des Leibes

an organischen Stoffen der verschiedensten Art wettmachen.
Diese Gedanken finden in Piatos Timaios ihre Ausgestaltung. Nahrung

nimmt der Mensch in fester und flüssiger Form zu sich, veranlaßt durch die

Nahrungstriebe, Hunger und Durst, die ihren Sitz, wie bereits bemerkt, in
der Leber haben. Weise ist es von den Göttern eingerichtet, eine so große

Entfernung zwischen die Residenz des Geistes und der Vernunft, das Haupt,
und den dritten und niedrigsten Seelenteil zu legen. So vermag seine Unruhe
ich nicht störend auf das Geistesleben auszuwirken48.

s
4

46 Vorsokratiker J6, 299, 2 (Diels-Kranz).
7 Celsus I prooem 20 ff. (Marx).
8 Timaios 70 E.

108



Die feste Nahrung gelangt samt und sonders in den Magen, die flüssige
zum größten Teil; doch wird eine gewisse Menge durch die Lunge
aufgenommen und von hier zu den Nieren und zu der Blase weitergeleitet49.
Der Philosoph hat sich nicht im einzelnen darüber ausgesprochen, wie man
sich die Verbindung zwischen der Lunge und den Nieren zu denken hat.
Uberhaupt liegt über seinen Ausführungen, die sich mit der Flüssigkeitsaufnahme

befassen, eine gewisse Unklarheit, so daß sich in der antiken
Timaios-Erklärung die Meinung hat bilden können, daß der Weg für die

gesamte flüssige Nahrung durch die Lunge führe. Schon Aristoteles ist dem

Irrtum, daß die Luftröhre als Durchgang für die Flüssigkeit diene,
nachdrücklich entgegengetreten50. Er erwies sich aber als unausrottbar, selbst
nachdem die Koryphäe der hellenistischen Medizin, Ebasistratos, über
Piatos anatomischer Ignoranz die Schale ihres Spottes ausgegossen hatte51.

Doch lassen wir die Fragen, die mit dem Weg der Nahrungsaufnahme
zusammenhängen; richten wdr den Blick auf das eigentliche Verdauungsproblem!

Die dem Magen und Leib zugeführten Speisen unterliegen der

Einwirkung des inneren Feuers. Im Gleichklang mit den Luftmassen, die
durch die Hautoberfläche und die Nasenöffnungen ein- und ausströmen,
befindet sich dieses im Zustand des Hin- und Herschwingens. Die Elementenlehre

hatte dargelegt, daß sich der Grundstoff des Feuers aus Pyramiden
aufbaut, eine Struktur, die nicht nur einen ausreichenden Erklärungsgrund
für seine Leichtigkeit und Beweglichkeit, sondern auch für seine Schärfe
bietet. Dank ihrer Scharfkantigkeit sind die feurigen Stoffteilchen in der

Lage, die in den Magen hinabgleitende Nahrung zu zerschneiden und in
einen flüssigen Nahrungssaft, das Blut, zu verwandeln, das, weil es stark
mit Feuerpartikeln angereichert ist, rote Färbung zeigt. Gleichzeitig wird
durch das Hin- und Herpendeln des inneren Feuers das Blut aus dem
Verdauungsorgan in die Blutgefäße gepumpt und verteilt sich von hier aus
über den ganzen Körper und sämtliche Organe52.

Obwohl Plato das Herz Knotenpunkt der Adern und Quelle des im Körper

umlaufenden Blutes nennt53, ist er doch weit davon entfernt, zu ahnen,
daß die Blutbewegung durch die Wirksamkeit des Herzens verursacht ist
und in einer geschlossenen Bahn verläuft, so daß man von einem Kreislauf

49 Timaios 91 A.
50 Aristoteles 664 b 6 ff.
51 Macrob. 7, 15, 1 ff.
52 Timaios 78 E f.
53 Timaios 70 B.

109



zu sprechen berechtigt ist. Der hellenistische Physiologe Erasistratos stand
auf Grund seiner intimen Kenntnis des Klappenapparates des Herzens
dicht vor dieser Einsicht, doch war er zu tief in der von Praxagoras von
Kos in die Welt gesetzten Irrlehre verstrickt, daß die Arterien nur Luft
und kein Blut führten, um den letzten entscheidenden Schritt zu tun und
zur Wahrheit durchzustoßen. So blieb es Harvey vorbehalten, nach
zahllosen Experimenten den wahren Sachverhalt ans Tageslicht zu bringen
und so die Physiologie auf eine völlig neue Grundlage zu stellen.

Plato unterscheidet auch noch nicht zwischen Arterien und Venen. Für
ihn wie für Aristoteles gibt es nur eine einzige Klasse von Blutgefäßen. Die
Medizin verdankt die Trennung von Schlag- und Blutadern Praxagoras, der
mit ihr allerdings einen anderen Sinn verband, als wir es heute zu tun
pflegen54. Denn bei der Statuierung des Unterschiedes ging er nicht von der

Blutbewegung aus, sondern von der Erscheinung des Pulsierens, deren
Kenntnis zwar schon bis in die Hippokratische Sammlung zurückreicht,
die aber noch ein Aristoteles nicht auf die Schlagadern allein zu begrenzen
gelernt hatte55.

Doch kehren wir zum Blut zurück. Nachdem es durch das Blutgefäßsystem

an sämtliche Körperstellen herangetragen worden ist, saugen die
einzelnen Organe die Bestandteile aus ihm, die ihnen gemäß sind. Denn sie

bedürfen einer Erneuerung des Stoffes, aus dem sie aufgebaut sind, da sie

unter der Einwirkung von Umwelteinflüssen ständig Substanzverluste
erleiden.

In der Platonischen Verdauungstheorie sind sehr verschiedenartige
Elemente zu einer Einheit verschmolzen. Beschränkung auf das Wichtigste
sei gestattet. Wie flüchtig berührt, dürfte die allgemeine Analogie zum
Prozeß des Kochens der hippokratischen Medizin entlehnt sein. Bei der

Zerschneidung des Nahrungsbreis durch die scharfkantigen Feuerpartikel
hat der Atomismus Demokrits (5. Jahrhundert) Pate gestanden. Plato
ist bei dem Abderiten in die Schule gegangen und hat von ihm den Gedanken
übernommen, daß kleinste Teilchen die Materie aufbauen. In einem
bedeutsamen Punkt freilich schlägt er seine eigenen Wege ein. Während De-
mokrit eine unbeschränkte Gestaltenfülle der Atome annahm, läßt Plato
nur vier Grundformen für die letzten Bausteine der Materie gelten,
entsprechend der Vierzahl der empedokleischen Elemente, und wählt sie unter

54 Galenos VIII 941; 950; 702; 498 K.
55 Aristoteles, 480 all.

110



den sogenannten platonischen Körpern aus. Mit der Mathematisierung
der letzten unzerlegbaren Stoffeinheiten ist der Rationalität Eingang in
den Bereich des Materiellen verschafft.

Piatos Theorie ist keineswegs das letzte Wort der antiken Naturwissenschaft

zum Verdauungsproblem. Die nachfolgenden Jahrhunderte haben
noch viele bemerkenswerte Gedanken zutage gefördert. Auch hier geht von
der physiologischen Erkenntnisarbeit des Erasistratos ein gewaltiger
Impuls aus. Der Keer warf die Lehre vom eingepflanzten Feuer über Bord56
und bemühte sich an die Stelle der thermodynamischen Verdauungslehre
eine rein mechanische Erklärung zu setzen87. Man war auf die Peristaltik
des Magens und Darms aufmerksam geworden. Daraus entwickelte sich
eine doppelte Auffassung von der Leistung der Verdauungsorgane: Sie

hatten zunächst die Aufgabe, die Nahrung zu zerreiben und hernach den

so entstandenen Saft in die Blutadern zu pressen58.

Wie verschieden ist hiervon die Rolle, die der Darm bei Plato spielt!
Er dient ausschließlich dem Abtransport der Abfallprodukte der
Verdauung. Die Götter haben ihn lang und windungsreich gebildet, um das

Menschengeschlecht vor vorzeitigem Leeregefühl und damit dem Laster
der Gefräßigkeit zu bewahren59. Frei von der Fessel eines unstillbaren
Nahrungstriebes und begabt mit dem sonnenhaften Organ des Auges60
soll der Mensch im Aufblick zum Sternenhimmel mit seiner strengen
Ordnung und majestätischen Pracht sich der Wahrheitserkenntnis weihen
und seines göttlichen Ursprungs sowie seiner göttlichen Bestimmung
innewerden. Dies ist ein besonders eindringliches Beispiel dafür, wie innig sich
bei Plato Ethik und Naturbetrachtung durchdringen.

f) Krankheit und Tod

An die Betrachtung der Lebensvorgänge im Zustand der Gesundheit

fügt Plato eine allgemeine Krankheitslehre61. Er gruppiert die Gesundheitsstörungen

in drei große Klassen. In der ersten Gruppe faßt er die Krankheiten

zusammen, die in einem Mißverhältnis der Elementenmischung wur-

56 Galenos VII 614 K.
57 Galenos II 119 K; (Gal.) XIX 372 K; Celsus I prooem. 6. (Marx).
58 Galenos II 76 K.
59 Timaios 73 A.
60 Timaios 45 C ff.; 46 E ff.
61 Timaios 81 E ff.

111



zeln62. Die zweite Gruppe wird durch diejenigen Leiden gebildet, bei denen
die Vorgänge der Substanzerneuerung durch die Ernährung in Unordnung

geraten sind63. In der dritten finden sich all die pathologischen
Zustände vereinigt, deren Ursache entweder in der anomalen Versorgung mit
Atemluft oder in dem schädlichen Einfluß von Galle oder Schleim zu
suchen ist64.

Ergänzen wir diesen allgemeinen Überblick durch einige Einzelbemerkungen,

ohne uns zu sehr ins Detail zu verlieren! Der Leib des Einzelwesens
baut sich wie die umgebende Welt aus den vier Elementen auf, die sich,

um die organischen Substanzen, wie Mark, Knochen, Fleisch usw.,
hervorzubringen, in bestimmten Mischungsverhältnissen miteinander verbinden.
Die eigentliche Ursubstanz des Organismus ist das Mark, zu dessen Bildung
die vier Elemente mit besonders rein und regelmäßig geformten Urdreiecken
verwendet wurden. Die Knochen wurden aus reiner, glatter, mit Mark
zusammengekneteter Erde geformt und durch mehrmaliges Eintauchen in
Wasser und Feuer gehärtet. In ähnlicher Weise kamen die übrigen
Organsubstanzen zustande. Wird das ursprüngliche Mischungsverhältnis in ihnen
aus dem Gleichgewicht gebracht, dann wird der Leib von Krankheiten
befallen. Die Organe verändern die ihnen von Natur zukommende Beschaffenheit,

sind überhitzt oder unterkühlt, oder der ihnen gemäße Feuchtigkeitsgehalt

erfährt Veränderungen im Sinne eines Zuviels oder Zuwenigs.
In dieser Anschauung sind zwei Betrachtungsweisen miteinander aufs

innigste vermählt. Der Gedanke, daß Gesundheit auf Harmonie und
Ausgewogenheit der Kräfte des Leibes beruht, war schon seit alten Zeiten im
ärztlichen Denken der Griechen heimisch. Besonders prägnanten Ausdruck
hat ihm Alkmaion in einem berühmten Bruchstück verliehen60. Dieser

Grundgedanke ist im Sinn der empedokleischen Vierelementen- und
Vierqualitätenlehre ausgestaltet worden. Nicht Plato war es, der diesen

Schritt getan hat. Er läßt sich schon für Philistion von Lokroi
nachweisen66.

Gehen wir zur zweiten Klasse von Krankheiten über! Es wurde bereits
erwähnt, daß sämtliche organische Gewebe zu ihrer Erhaltung des Blutes
bedürfen, dessen Flüssigkeit die zum Ausgleich eingetretener Verluste be-

62 Timaios 81 E ff.
63 Timaios 82 B ff.
84 Timaios 84 Off.
65 Vorsokratiker J6, 215, 11 f. 24 B 4 (Diels-Kranz).
66 Anon. Londin.XX 25 ff. (Diels).

112



nötigten Stoffe enthält. Nun kann es vorkommen, daß die Gewebe, anstatt
aus den Nahrungsstoffen des Blutes ihre Substanzverluste zu ersetzen,
zerfallen und die Zerfallsprodukte in das Blut ausscheiden. Am stärksten ist
das Fleisch dieser Gefahr ausgesetzt. Auf diese Weise tritt eine Zersetzung
des Blutes ein, bei der sich die verschiedenen Arten von Galle und Schleim
bilden, die, vom Blutstrom umhergetragen, im Organismus großes Unheil
anrichten können. Die Theorie erinnert von fern an humoralpathologische
Auffassungen der Hippokratischen Sammlung, unterscheidet sich aber von
ihnen in charakteristischer Weise dadurch, daß den Säften als solchen eine

gesundheitsschädigende Wirkung zugesprochen wird und nicht ihrem
verkehrten Mischungsverhältnis. Es ist bis auf den heutigen Tag nicht gelungen,

diese Platonische Lehre in die Überlieferungsströme der griechischen
Medizin einzuordnen67.

Festeren Boden fühlen wir unter den Füßen, wenn in der dritten Klasse

von Gesundheitsstörungen die Verschleimung der Lunge und die dadurch
bedingte mangelhafte oder überreichliche Belüftung der verschiedenen

Körperteile als Krankheitsursache aufgeführt wird. Hier lehnt sich Plato
an Philistion an, für den gleichfalls die Hemmung der Belüftung des Leibes

in der Ätiologie der Krankheiten eine hervorragende Rolle spielt68. Der
Rest der Krankheitslehre hingegen klingt in manchem an hippokratische
Vorstellungen an, ohne daß sich genau bestimmen ließe, welchen Quellen
er verpflichtet ist.

Daß von der Krankheitslehre vielfältige Verbindungsfäden zur Physiologie

des Todes hinüberlaufen, ist nur natürlich. Im Lichte seiner

Seelenanschauung war Plato schon früh der Tod als eine Trennung von Leib und
Seele erschienen69. Mit der Geburt senkt sich die Seele in ihre irdische Hülle
ein, herabsteigend aus den Lichtgefilden des überhimmlischen Ortes, wo sie

dem Zuge der unsterblichen Götter folgend in seliger Ideenschau verweilt
hatte 70; mit dem Tod kehrt sie, wenn sie sich während ihres Erdenwandels
unbefleckt von Schande und rein von Schuld bewahrt hat, in ihre überirdische

Heimat zurück. Der Timaios ergänzt die metaphysischen Vorstellungen

nach der physiologischen Seite hin. Wir hörten bereits von der Ansied-

lung der drei Seelenteile in den verschiedenen Körperregionen. Das eigentliche

Band, welches die Seele an den Leib kettet, ist das Gehirn und seine

67 Vgl. jedoch An n. Londin. XVIII 30 ff. (Diels) (Philolaos).
68 Philistion, frg. 4 (Wellmann).
69 Phaidon 64 C.
70 Phaidros 246 A ff.

113



Fortsetzung, das Rückenmark. Von hier verlaufen Halteseile zu den

Organen der sterblichen Seelenteile, Herz und Leber71. Über dem anatomischen

Substrat dieser Stricke liegt dichtes Dunkel. Löst sich die Verkettung
der Seelenteile mit dem Hirn und seiner Verlängerung, dann entweicht der
unsterbliche Teil, während Mut und Begierde mit dem Leibe dem Untergang

und der Vernichtung verfallen.
Zwei Ursachen für das Reißen der Seelenbande stehen einander in scharfer

Scheidung gegenüber: eine natürliche und eine gewaltsame. Der natürliche

Tod tritt ein, wenn im Verlauf des Alterns die ursprünglich scharfen

Dreiecke, nachdem sie viele Jahre hindurch die Nahrungsteilchen
aufgespalten haben, stumpf geworden sind und damit ihre Fähigkeit, die Nährstoffe

zu zerteilen, mehr und mehr einbüßen. Die Folge ist, daß der
Substanzverlust nur unvollkommen ergänzt werden kann und schließlich gar
die Nahrungspartikel dank ihrer größeren Spitzigkeit die Elementarteilchen
des Organismus auseinandertreiben. Ein Gefühl der Freude begleitet diese

natürliche Auflösung72.
Schmerzhaft dagegen ist der gewaltsame Tod, der sich infolge von

Verwundung und Krankheit einstellt73. Den Tod infolge Verwundung würdigt
Plato keiner ins einzelne gehenden Behandlung. Auch der körperliche
Untergang infolge jener Krankheiten, die auf regelwidriger Elementenmischung

beruhen, wird nur flüchtig gestreift74. Bei den übrigen Krankheiten

wird jedoch nachdrücklich betont, daß sie unweigerlich zum Tod
führen, wenn die eigentliche Lebenssubstanz, Hirn und Mark, um die sich

der übrige Körper wie ein schützender Panzer legt, in Mitleidenschaft
gezogen wird75. In der vorsokratischen Naturphilosophie und Medizin war
bereits eine große Mannigfaltigkeit von Hypothesen über die Ursache des

Todes aufgestellt worden. Empedokles sah eine enge Verwandtschaft
zwischen Schlaf und Tod und vermutete einen Zusammenhang zwischen
den eingeborenen, im Blut beheimateten Wärme mit den beiden Erscheinungen.

Bei teilweiser Abkühlung der Lebensglut umfing den Menschen der

Schlaf, bei gänzlicher der Tod76. Aus dem Blut versuchte auch Alkmaion
das Erklärungsprinzip für das zeitweise und endgültige Erlöschen des Be-

71 Timaios 73 B.
72 Timaios 81 C ff.
73 Timaios 81 E.
74 Timaios 82 B f.
75 Timaios 84 C; 85 E.
76 Vorsokratiker Is, 301, 17 ff. (Diels-Kranz).

114



wußtseins zu gewinnen 77. Sammelt es sich vorübergehend in den sogenannten
blutführenden Gefäßen, die sich vielleicht mit den Venen der modernen
Anatomie decken, versinkt der Mensch in Schlaf; der Tod tritt ein, wenn
überhaupt kein Rückfluten des Blutes in die Schlagadern mehr erfolgt.
Piatos Arztfreund Philistion führte den Tod vielleicht auf das vollständige
Erliegen der Haut- und Körperatmung zurück78. Noch manche Ansicht
ließe sich anführen. Aber soweit wir auch den Blick umherschweifen lassen,
wir vermissen Gedankenkonstruktionen, die auf Grund ihrer schlagenden
Ähnlichkeit uns ermutigen könnten, sie als Platonisches Vorbild anzusprechen.

Schule hat Plato mit seiner Physiologie des Todes keine gemacht.
Sie war mutmaßlich zu sehr mit den Elementen seiner Seelenmetaphysik
und seiner mathematischen Auffassung vom Aufbau der Materie versetzt.
Der Schüler Aristoteles griff über den Lehrer hinweg auf die altüberkommene

Empedokleische Ansicht zurück und erblickte im Tod ein Erlöschen
der Lebenswärme, die er sich allerdings nicht mehr an das Blut, sondern an
das Herz, und zwar vornehmlich an die rechte Herzkammer, gebunden
dachte. Die hellenistischen Ärzte scheinen, wenn man auf Grund des

trümmerhaften Zustandes der Uberlieferung einen solchen Schluß wagen
darf, auf die Aufstellung einer allumgreifenden Todestheorie verzichtet zu
haben. Galen schließlich empfindet starke, schier unüberwindlich
dünkende Schwierigkeiten, wie er die Platonische Seelen- und Todeslehre mit
gewissen unbestreitbaren Gegebenheiten ärztlicher Erfahrung versöhnen
soll.

Mögen wir auch nicht immer in der glücklichen Lage sein, die von Plato

vorgetragenen medizinischen Ansichten bis zu ihren Ursprüngen verfolgen
zu können, so ist doch aus den vorstehenden Darlegungen deutlich geworden,

daß der athenische Denker der Medizin seiner Zeit ein denkbar großes
Interesse entgegengebracht hat. In leidenschaftlichem Erkenntnisdrang
hat er sich in jungen Jahren in die Welterklärungsversuche der
naturphilosophischen Denker versenkt. Felix qui potuit rerum cognoscere
causas: dieses Vergil-Wort hätte als Motto über dem rastlosen Suchen
seines jugendlichen Geistes stehen können, als er sich auf die Wanderung
durch die Gedankenwelt eines Empedokles und Heraklit, eines Diogenes
und Anaxagoras machte79. Wenn er auch auf die Dauer kein Genüge fand

77 Vorsokratiker Iß, 219, 18 ff. (Diels-Kranz).
78 Philistion, frg. 4 (Wellmann).
79 Vgl. besonders Phaidon 97 B ff.

115



bei den Antworten, welche die geistigen Führer der Vergangenheit und
Gegenwart seinem Fragen darboten, so konnte es doch nicht ausbleiben,
daß er damals mit den medizinischen Anschauungen jener Forscher
bekannt wurde und sie als dauernden Besitz seinem Gedächtnis einverleibte.
Auch in späteren Jahren erlosch sein Interesse an diesen Dingen nicht.
Auf seinen Reisen nach Syrakus lernte er den Hofarzt des Dionysios,
Philistion von Lokroi, kennen, bei dem er sich über die Erkenntnisfortschritte

der sikelischen Ärzte unterrichten konnte. Philistion ist möglicherweise

einer Einladung des Oberhauptes der Akademie gefolgt, hat sich in
Athen aufgehalten und an dem Logikunterricht Piatos teilgenommen.
Wenn wir das Bruchstück aus einem zeitgenössischen Lustspiel des

Epikrates auf ihn beziehen und dem Zerrbild des Komikers Glauben schenken

dürfen, hat er den Definitions- und Klassifizierungsübungen nicht
Geschmack abgewinnen können und manches Mal herzhaft gegähnt80. Umgekehrt

erwies sich der Philosoph als sehr aufgeschlossen und empfänglich
für das, was der Fachmann auf dem Gebiet der Heilkunde ihm an Gedanken
und Erkenntnissen zu bieten hatte. Zu Hippokrates vollends schaute Plato
voller Verehrung auf. Dessen methodologische Bemühung, in die chaotisch
anmutende Vielfalt des Krankheitsgeschehens Ordnung und Übersicht zu
bringen durch ein streng nach den Prinzipien der Logik geregeltes
Verfahren des Fragens erregte seine lebhafte Anteilnahme und schien ihm weit
über die engen Grenzen des medizinischen Fachgebietes für den Betrieb
aller Wissenschaft von vorbildlicher Bedeutung zu sein81. Eines allerdings
vermißte er schmerzlich in der Naturforschung, soweit er sie überschaute.
Sie erklärte das Geschehen in der großen und kleinen Welt, in Natur und
Mensch, ohne es verständlich zu machen. Ihr Blick war auf das Warum,
nicht auf das Wozu gerichtet. Sie suchte der ursächlichen Verkettung der

Naturerscheinungen auf die Spur zu kommen und verlor dabei zu leicht die

Frage nach Ziel und Bestimmung des bunten Spiels von Entstehen und
Vergehen, Wachstum und Verfall aus den Augen. Im Laufe seines langen
Lebens hatte sich in Piatos Brust mehr und mehr die Uberzeugung gefestigt,
daß Ordnung und Harmonie, untrügliche Zeugen eines göttlichen Geistes,
das Universum durchwalten und auch dem menschlichen Leib, der Wohnstatt

der unsterblichen Seele für die Zeit ihres irdischen Wandels, das

Siegel göttlichen Ursprungs tief eingeprägt ist. Der Entfaltung und Durch-

80 Comic. Graec. Fragm. ed. mi. Meinecke, II 682 f. (Kocks Komikerfragmente leider nicht
zugänglich).

81 Phaidros 270 C ff.

116



führung dieser Grundanschauung dienen die medizinischen Kapitel des

Timaios, in denen das biologische Wissen der Zeit in teleologische Beleuchtung

gerückt wird. Die tiefe Gläubigkeit und religiöse Inbrunst, die uns
allenthalben aus diesem Werk des Philosophen entgegenstrahlt, hat selten
ihren Eindruck auf die Leser alter und neuer Zeit verfehlt. Sie steigert
sich zu einem gewaltig brausenden jubelnden Akkord in den Schlußworten,
an deren unvergleichlichem Zauber zweitausend Jahre spurlos
vorübergerauscht sind: So hat dieses Weltenall sterbliche und unsterbliche
Geschöpfe empfangen und ward erfüllt, ein sichtbarer lebendiger Leib, der
das Sichtbare in sich birgt, ein wahrnehmbarer Gott und Abglanz des

intelligibelen; einzig ist dies Himmelsrund und eingeboren, von riesiger
Größe, erlesener Güte, hehrster Schönheit und unendlicher Vollendung.

Literaturverzeichnis

G. Albert, Die Anschauung des Altertums über die Lehre von der Verdauung, Diss. Würzburg

1912.

E. D. Baumann, «Praxagoras v. Kos», in Janus 41 (1937) 167 ff.
J. Berns, Über das physiologische Denken in den Schriften des Corpus Hippoeraticum,

Diss. Münster 1944.

G. Bidez, J.-Leboucq, «Une anatomie antique du cceur humain», in Revue des Etudes

Grecques 57 (1944) 7 ff.
H. Boruttau, «Versuch einer kritischen Geschichte der Atmungstheorien», in Archiv für

Geschichte der Medizin, 2. Band (1909) 301 ff.
A. Castiglioni, A History of Medicine, 2. Auflage, New York 1947.

F. Cornford, Piatos Cosmology, London 1952.

Ch. Daremberg, «Anatomie et physiologie d'Herophile», in Revue scientifique 27 (1881)
12 b ff.

K. Deichgräber und E. Schwyzer, Hippokrates, Über die Entstehung und den Aufbau
des menschlichen Körpers, Berlin/Leipzig 1935.

H. Diels, «Über die Excerpte von Menons Iatrika in dem Londoner Papyros 137», in
Hermes 28 (1893) 407 ff.

P. Diepgen, Geschichte der Medizin, 1. Band, Berlin 1949.

H. Diller, Sudhoffs Archiv für Geschichte der Medizin und Naturwissenschaften 29 (1936)
178 ff.

H. Diller, Sudhoffs Archiv für Geschichte der Medizin und Naturwissenschaften 31 (1938)
201 ff.

J.F. Dobson, «Herophilus of Alexandria», in Proceedings of the Royal Society ofMedicine 18

(1924/5), Section of the History of Medicine, 19 ff.
C. Fredrich, Hippokratische Untersuchungen, Berlin 1899.

R. A. Fritzsche, «Der Magnet und die Atmung in antiken Theorien», im Rheinischen

Museum 57 (1902) 363 ff.
O. Gilbert, Die meteorologischen Theorien des griechischen Altertums, Leipzig 1907.

117



E. Hoffmann, in: E. Zeller, Die Philosophie der Griechen II, l5, 1070 ff., Leipzig 1922.

W. Jaeger, Diokles von Karystos, Berlin 1938.

W. Jaeger, Nemesios von Emesa, Berlin 1914.

W. Jaeger, «Das Pneuma im Lykeion», in Hermes 48 (1913) 29 ff.
J.R. Lichtenstädt, Piatons Lehre auf dem Gebiet der Naturforschung und der Heilkunde,

Leipzig 1826.

Th. Meyer-Steineg, «Studien zur Physiologie des Galenos», in Archiv für Geschichte der

Medizin 5 (1912) 172 ff., 6 (1913) 417 ff.
E. Mühsam, «Zur Lehre vom Bau und der Bedeutung des menschlichen Herzens im

klassischen Altertum», in Janus 15 (1910) 797 ff.
M. Pohlenz, Hippokrates, Berlin 1938.

H. Poschenrieder, Die platonischen Dialoge in ihrem Verhältnis zu den hippokratischen
Schriften, Landshut 1882.

F. Rüsche, «Blut, Leben und Seele», in Studien zur Geschichte und Kultur des Altertums,
5. Ergänzungshand, Paderborn 1930.

E. Sachs, Die fünf platonischen Körper, Berlin 1917.

J. Schumacher, Antike Medizin I, Berlin 1940.

A.E. Taylor, A Commentary on Plato's Timaeus, Oxford 1928.

A. E. Taylor, Plato, 6. Auflage, London 1955.

W. Theiler, Zur Geschichte der teleologischen Naturbetrachtung bis auf Aristoteles, Zürich/
Leipzig 1925.

R. Walzer, «Galens Schrift über die medizinische Erfahrung», in Sitzungsberichte der

Preußischen Akademie der Wissenschaften 1932, 449 ff.
M. Wellmann, Die Fragmente der sikelischen Arzte, Berlin 1901.

M. Wellmann, Die pneumatische Arzteschule, Berlin 1895.

M. Wellmann, «Eine pythagoreische Urkunde des IV. Jahrhunderts v. Chr.», in Hermes54

(1919) 225 ff.
J. Wiberg, «The Medical Science of Ancient Greece: The Doctrine of the Heart», in

Janus 41 (1937) 225 ff.
U. v. Wilamowitz-Moellendorff, Plato, 2 Bände, Berlin 1919.

118


	Plato und die Medizin seiner Zeit : O. Krückmann zugeeignet

