Zeitschrift: Gesnerus : Swiss Journal of the history of medicine and sciences
Herausgeber: Swiss Society of the History of Medicine and Sciences

Band: 14 (1957)

Heft: 1-2

Artikel: Thomas Erastus (1524-1583), der unverséhnliche Gegner des
Theophrastus Paracelsus

Autor: Karcher, J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-520467

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-520467
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

GESNERUS

Vierteljahrsschrift fiir Geschichte der Medizin und der Naturwissenschaften

Revue trimestrielle d’histoire de la médecine

Jahrgang [Vol. 14 1957  Heft/Fasc. 1/2

Thomas Erastus (1524-1583),

der unversohnliche Gegner des Theophrastus Paracelsus*

Yon J.KARCHER, Basel

TraoMAS Erast (Liebler) war Professor der Medizin in Heidelberg, als er
seine Streitschriften gegen Paracelsus verdffentlichte. Er wurde 1524 in
Baden bei Ziirich geboren, lernte dort die prima litterarum rudimenta, kam
1540 nach Basel, absolvierte hier das Piddagogium und wurde 1542 an der
ersten Artistenfakultit der Universitit immatrikuliert. Der Antistes Myco-
~N1Us brachte ihm die fundamenta verae religionis bei. Als er nach einem
achtjihrigen mit der Doktorpromotion abgeschlossenen Studium der Philo-
sophie und Medizin in Bologna und Padua die medizinische Professur an
der Heidelberger Universitit inne hatte, wurde er in die leidenschaftlichen
Kimpfe um die Kirchenordung in der Pfalz mit hineingezogen. Er erlitt
dabei schweres Ungemach und mufite schlieBlich 1580 als religionis causa
exul Heidelberg verlassen. Er verbrachte seine letzten Jahre in Basel.

Die Erast-Literatur bewegt sich mehr auf dem kirchengeschichtlichen
Gebiete als auf dem medizinischen. Rure WEseEL-RoTH hat 1954 Erast
eine Monographie gewidmet, in der sie seine Biographie, sein Leiden und
Wirken in der stiirmischen Entwicklung der evangelischen Landeskirche
der Pfalz auf Grund erschépfender und zuverlissiger Archiv- und Bibliothek-
forschungen darstellt. Den Schlufl ihrer Arbeit bildet die Darlegung der
Lehre von der Souverinitit der Obrigkeit bei Thomas Erastus. Ruth
Wesel iiberldflt es einem Medizinier, sich mit dem Medizinprofessor Erast
auseinanderzusetzen. Dies soll im Folgenden versucht werden, wobei aller-
dings die kirchengeschichtliche Seite des FErast-Problems in kurzer Zusam-
menfassung der folgenden Betrachtung vorangesetzt werden soll.

* Nach einem Vortrage, gehalten an der Versammlung der Schweizerischen Naturforschen-
den Gesellschaft in Basel, 23.September 1956.

1



1568 erlie§ der Kurfiirst OrT-HEINRICH zu Heidelberg den Hofbefehl:
«sowie die Theologen sich nicht in die Geschifte anderer Fakultiten ein-
mischten, so diirften diese andern Fakultiten es auch nicht bei theologi-
schen Gegenstinden tun». Es war die Zeit, da der Streit um die Kirchen-
verfassung in der Pfalz die Gemiiter erregte. Das Volk war lutherisch, der
Hof calvinistisch, die Universitit in ihrer Mehrheit «schweizerisch»-refor-
miert eingestellt. Die rigordse calvinistische Kirchenzucht nach dem Genfer
Vobilde gewann die Oberhand. Ein disziplinistisches Presbyterium stief3
Angehorige der Gemeinde, die es als strafbar erachtete, mittelst des Kirchen-
bannes aus der Kirchengemeinschaft aus. In Nachahmung Genfs und seiner
Autodafé des MicHAEL SERVET verurteilte das mit obrigkeitlicher Polizei-
gewalt ausgestattete Presbyterium den ihm opponierenden Pfarrherren zu
Kaiserslautern und seit 1567 Inspektoren von Ladenburg SYLVAN zum
Tode durch Enthauptung auf dem Marktplatz zu Heidelberg.

Der erwidhnte Hofbefehl richtete sich gegen die Verteidiger der evan-
gelischen Freiheit, vor allem gegen den meist exponierten Professor der
Medizin und Laienmitglied des Kirchenrates in Heidelberg Thomas Erastus.
Das Haus Erasts war der Treffpunkt der Opposition gegen das theologische
Willkiirregiment in der Pfalz. Unter den Opponenten befanden sich vor
allem die Anhinger der Zwinglischen Erklarung der eucharistischen Ein-
setzungsworte des Abendmahles, z.B. der Professor fiir Philosophie Simon
GRYNAEUS. Auch einige Antitrinitaristen waren dabei, was Erast in
den Verdacht kommen liel, auch selbst Arianer zu sein. Erast wehrte
sich energisch gegen den Verdacht, je an der Dreieinigkeit gezweifelt zu
haben. _

Trotzdem wurde er in einen peinlichen disziplinarischen Prozel} verwik-
kelt, der allerdings glimpflich fiir ihn ausging. Die Anklage wurde obrig-
keitlich niedergeschlagen. Erast durfte wieder am Abendmahl der Gemeinde
teilnehmen. Er schrieb damals seine Auffassung der evangelischen Freiheit
in ihrer Beziehung zur Souverinitidt der Obrigkeit in einer Schrift nieder
( Utrum excommunicatio mandato nitatur divino, an ex cogita sit ab hominibus ).
Das Manuskript war 1569 vollendet. Es erschien im Druck erst 1589, d. h.
sechs Jahre nach Erasts Tode. Diese Schrift erlebte ein seltsames Schicksal,
indem sich in England die Sekte der Erastianer darauf griindete. Der eng-
lische Erastianismus war antihierarchisch eingestellt; er wollte die Kirche
der Staatsgewalt unterworfen wissen. '

Als 1576 unter Lupwic VI, dem Sohne des Kurfiirsten Ott-Heinrich, die
lutherische Restaurationin Heidelberg eingefiihrt wurde, gerieten die Zwing-

2



lisch-Reformierten von neuem ins Gedringe. 1580 forderte man von den
Professoren der Universitit die unterschriftliche Verpflichtung auf die Kon-
kordienformel. Von den 14 Professoren verweigerten alle bis auf drei ihre
Unterschrift. Unter den ersteren befanden sich Grynaeus und Erast. Sie
muBten mit ihren Kollegen ihr Entlassungsgesuch einreichen. Damit endigte
Erasts Wirken in Heidelberg.

Die Tragik der konfessionellen Wirrnisse in Heidelberg offenbart sich ein-
driicklich aus dem Briefwechsel zweier in verantwortungsvoller Stellung
amtender Mediziner mit fithrenden Theologen. Ich gedenke da des Brief-
wechsels des Heidelberger Professors der Medizin Thomas Erastus mit den
Theologen BULLINGER und GWALTHER in Ziirich sowie des Briefwechsels
des kaiserlichen Leibarztes CRATO vON KRAFTHEIM in Wien mit dem Heidel-
berger Theologen UrsiNus (ZACHARIAS BEER), dessen Name bekanntlich
mit der Ausarbeitung des Heidelberger Katechismus eng verbunden ist.
Diese beiden Briefwechsel geben Auskunft iiber die Auswirkungen des
Kirchenstreites auf die Betroffenen aller Fakultiten, vor allem der medi-
zinischen. Das ganze damalige Geschehen ist darum nicht nur von kirchen-
geschichtlicher, sondern auch von medizinhistorischer Bedeutung.

Es wiire zur Kenntnis Erasts als medizinische Persénlichkeit von Inter-
esse, einiges iiber seine Studien in Bologna und Padua zu erfahren. Nun sind
die biographischen Daten hiezu sehr liickenhaft. Ruth Wesel hat sie mii-
sam zusammengesucht. Sie konnte nachweisen, dafl Erast sich erst intensiv
der Philosophie widmete und dal} er erst 1552 seine medizinische Doktor-
promotion bestand. Wir vernehmen in keiner seiner Schriften die Namen
der groBen Arzte und Gelehrten selbiger Zeit.

Von seinen Lehrern erwihnt er blofl den Botaniker und Pharmakologen
Lucas GaiNius. Ob er beim 1552 verstorbenen G.B.MonTANUS in Padua
horte, wissen wir nicht. Wir kénnen es blofl vermuten, weil er spiter als
Professor in Heidelberg fiir die Unterweisung der Studierenden am Kran-
kenbett als festen Bestandteil des medizinischen Studiums eintrat. Die
Anatomie hat ihn wenig beeindruckt. Er hat sich auch spiter nicht damit
abgegeben. Er kehrte als galenistischer Arzt in die Heimat zuriick und prak-
tizierte und lehrte nach dem Vobilde GaLENs. Als Fakultitsmitglied und
Rektor der Universitiit spielte er eine fithrende Rolle.

Fiir die philosophische Einstellung Erasts ist folgendes von Ruth Wesel
geschildertes Vorkommnis aufschlufireich. 1569 kam PETrUs Ramus auf
seiner Studienreise, von Basel kommend, nach Heidelberg. Der Kurfiirst
wollte den berithmten Gast fiir die Dauer seines Aufenthaltes mit der Uber-



tragung eines Lehrauftrages fiir Ethik ehren. Da er ihn hiefiir zum Extra-
ordinarius ernannte, ohne die Fakultit anzufragen, entfachte er einen
Kompetenzstreit mit dem Senat der Universitiit. Als Ramus seine erste
Vorlesung iiber Cicero halten wollte, randalierten die aufgestifteten Stu-
denten. Erast erging sich in maflosen Beschimpfungen gegen Ramus. Er
nannte ihn in einem Briefe an Gwalther in Ziirich «Pestis bonarum artium,
quarum est omnium et ad miraculum usque ignarus. Recte scribis Gallum
esse totum, hoc est lubricum, inconstantem, arrogantem, temerarium am-
bitiossimum ... Ramus war bekanntlich der erfolgreiche Erneuerer der
Philologie und Philosophie, der keine Hemmung kennende Streiter gegen
die Scholastik der Sorbonne in Paris. Seine grofle Siinde war in den Augen
Erasts seine Dissertation: Rien de ce que Aristote a avancé n’est vrai. Erast
war dem groBlen Kommentar der peripatetischen Philosophie des Aristo-
teles verfallen, so wie er zu seiner Zeit an den Schulen von Padua und
Bologna von den Averoes horigen Professoren gelehrt wurde. Das geht
schon daraus hervor, dafl Erast in seinen Schriften immer wieder PIETRO
Pomponazzr (1462-1525), den letzten grolen Vertreter des Averoismus in
Padua, zitiert. Erast huldigte dem Aristoteleskult als Anhiinger der Tra-
dition.

Das medizinische Schrifttum Erasts tragt durchwegs den Charakter von
Streitschriften. Alle seine Schriften sind in der Form eines Zwiegesprichs
mit einem fiktiven Gegenpart abgefalit. Dieser hei3t bald Furnius, bald
Spudastes. Introvertiert stellt sich da Erast unter ihren Initialen selbst
Fragen, die ihm Gelegenheit geben, immer neue Argumente gegen imaginire
Opponenten heranzuziehen. Dadurch wird er weitschweifig, durchsetzt seine
Ausfithrungen mit gelehrten Zitaten, schaltet nirgends ein Alinea ein, das
dem Leser erlaubte, Atem zu holen.

Unter den Disputationen medizinischen Inhalts erwidhne ich an erster
Stelle Erasts Kontroverse mit JomanNeEs Wierus (WEYER) 1515-1588,
Archiater des Fursten WILHELM III. zu Jilich und Cleve-Berg. Wierus war
der Verfasser der berithmten sechs Biicher: De prestigiis daemonum et
incantationibus ac veneficiis. In diesem Werke hatte er dargelegt, daBl die
den Hexen zur Last gelegten Verbrechen Phantasiegebilde und diese be-
dauernswerten Weiber weniger Verbrecherinnen als Geistesgestorte seien:
«misellae, aniculae, mulierculae, vetulae, dementatae de lusae.» Er erhebt
sich dagegen, dal} sie von Priestern, Monchen oder Richtern eingekerkert,
gefoltert oder gar verbrannt werden. Vielmehr gehérten sie in die Pflege
von Arzten. Vor allem sollten ihre Gestindnisse in humanem Geiste, ein-

4



sichtig und verniinftig gepriift werden. Weyer bewegt sich noch ganz in
dem zu seiner Zeit die Geister tibermichtig beschiiftigenden Teufelsglauben
und dem Glauben an die teuflischen Einfliisterungen des Bésen und seiner
Sippe. Er dringt darauf, es méchte ein Unterschied gemacht werden zwi-
schen den berufsmiBigen, verdammungswiirdigen Betriigern, Magiern und
Giftmischern und den Lamiae oder Striges und ergeht sich in eingehenden
Ausfithrungen: de iis qui lamiarum maleficio affecti putantur und schlie-
lich de lamiarum impotentia. Er erhebt sich mit Macht gegen den die Hexen
verdammenden Aberglauben, vor allem gegen den durch kirchliche Institu-
tionen unterhaltenen Aberglauben. Das brachte ihn in den Ruf der Gott-
losigkeit (siehe CURT SPRENGEL). Seine Anhénglichkeit an seinen einstigen
Lehrer CorNELIUS AGRIPPA — nach C.G.Junc die fiir Paracelsus wesent-
liche kabbalistische Autoritidt — trug nicht dazu bei, seine Gottesfiirchtig-
keit glaubhafter zu machen.

Das Werk Weyers wurde viel gelesen. Es erlebte zeitgendssische Uber-
setzungen ins Deutsche und Franzosische. In Frankreich war die 6ffentliche
Meinung durch die Werke von RABELAIS 1483-1553 einigermaflen darauf
vorbereitet, Weyers Ansichten aufzunehmen.

Doch meldeten sich sofort gewichtige Opponenten: in Frankreich Bopin,
in Deutschland Thomas Erast. Dieser schrieb zwei Disputationen iiber die
Macht der Hexen und iiber die Strafen, die sie verdienen.

In den ersten Disputationen verteidigt er mit grofler Gelehrsamkeit unter
Heranziehung von Zeugnissen aus der Heiligen Schrift, aus den Kirchen-
viitern und aus der Antike folgende sechs Argumente:

1. Im 22. Kapitel, Vers 18, des II. Buches Mose, Exodus der Luther-
bibel, steht expressis verbis: «Die Zauberinnen soltu nicht leben
lassen.»

2. Die Hexen wenden sich von Gott ab; sie stehen mit dem Teufel im
Bunde und beten ihn an.

Die Hexen sind menschenmordend.
Sie leben in der Gesellschaft teuflischer Geister und tafeln mit ihnen.

Sie ziehen andere Menschen mit hinein in ihre verdammenswerte Sekte.

o oo w

Sie briisten sich mit ihren monstrosen in jeder Beziehung verwerflichen
Kiinsten.

Da Wierus an seiner Ansicht festhielt und fortfuhr, fiir die Schuldlosig-
keit der Hexen einzutreten, schrieb Erastus 1578 eine Repetitio disputationis

5



de lamiis seu Strygibus. Er widmete sie den Basler Ratsherren HEINRICH
PEeTRI, LLucAs GoBHARD und BALTHASAR HAN. In seiner Widmung nennt
er Wierus nicht mit Namen. Ex spricht blo von einem «vir quidam doctis-
simus pietate singulari ornatissimus». Er entnimmt seine Argumente dem
Schrifttum der Antike, unter anderm der Ethymologie ihrer Bezeichnungen:
Pharmakeutria bei den Griechen, Lamiae, Stryges oder Sagae bei den Ro-
mern. Wiederum liefert ihm die Heilige Schrift reichliches Beweismaterial.
Die Sagae sind fir ihn verdammenswerter als die als solche ausgebildete
«magorum species». Die Lamiae seien incantatrices, prestigiatrices, ido-
latrorum omnium pessimae, quae seducent alias, miscant corpus cum Dia-
bolo, exercent cum cacodemone libidinem. Er besteht darauf, daB: « Deus
praecepit Sagas interfici.»

Die ganze Kontroverse Wierus-Erastus gelangte im 19. Jahrhundert wie-
der in den Vordergrund des medizinischen Interesses, als sich CHARCOT und
seine Schiiler der Erforschung der Neurosen, insbesondere der Hysterie zu-
wandten. AUGUSTE AXENFELD und vor allem der bekannte Herausgeber
der klinischen Vorlesungen Charcots, BOURNEVILLE, unternahmen es, Ver-
gleiche anzustellen zwischen den Krankheitsberichten der von der Besessen-
heit Befallenen in der Vergangenheit und den mit exakten klinischen Unter-
suchungsmethoden beobachteten Hysterieféllen. Axenfeld hielt 1865 an der
medizinischen Fakultidt zu Paris einen Vortrag itber Wierus und Bourne-
ville, veréffentlichte 1885 in der Bibliothéque diabolique die ganze Kontro-
verse Wierus-Erastus nach der franzosischen Ausgabe von 1579 mit der
Biographie des Wierus durch Axenfeld und einem Vorwort aus seiner Feder.
Ich sehe davon ab, das Problem der Hexenprozesse weiter auszuspinnen,
und verweise fiir die allgemein schweizerischen Verhiltnisse auf die juri-
stische Dissertation von Guipo BADER, Die Hexenprozesse in der Schweiz,
Zirich 1945, fiir die Basler Verhiltnisse auf BuxTorr-FALKEISEN, Die
Basler Zauberprozesse im 14. und 15. Jahrhundert, Basel 1868, und auf
Professor H. FiscHER, Die Basler Hexenprozesseim 16. und 17. Jahrhundert,
Basel 1840.

Seit der Einsiedler Gedenkfeier 1941 zu Ehren des Paracelsus ist auch
sein unerbittlicher Widersacher Thomas Erastus in die Erinnerung der
Paracelsus-Forscher zuriickgerufen worden. Erast erwihnt an den verschie-
densten Stellen seiner Werke, er sei von den Theologen aufgefordert worden,
seine ablehnende Einstellung zu Paracelsus ausfithrlich zu begriinden. Er
ist dieser Aufforderung in mannigfaltiger Weise nachgekommen. In keinem
seiner Biicher fehlen eine oder mehrere affektbetonte Bemerkungen gegen

6



Paracelsus. In seinen beiden wichtigsten Biichern: Disputationum de nova
medicina Philippi Paracelsi, pars prima, secunda, tertia et quarta 1572/73
und Disputatio de auro potabile 1578 reillit Erast das Werk Hohenheims mit
zum Teil recht unflitigen Schimpfwortern nieder. Er nennt Paracelsus in
Omnibus monstruosus und bezeichnet seine Lehre als horrenda aliquod
Paracelsi blasphemia.

Erast hat in seinen Disputationes alles zusammengetragen, was Para-
celsus herabzumindern oder gar anzuprangern geeignet schien. Er durch-
stoberte sein gesamtes Werk nach Ausspriichen, die ihm der klassischen
Medizin widersprechend oder den «rebus sacris» gegeniiber verdammens-
wert erschienen. Er beginnt so seine pars prima mit der Einstellung des
Paracelsus zur Schopfungsgeschichte der Genesis und findet ihn «magis
impius als Anaxagoras». Aristoteles habe gottlicher iiber den Schépfer ge-
sprochen als er. Paracelsus sei Turcis et Arianis pestilenti or haereticus,
sacrilegus homo, si tamen fuit homo. Er leugne, dafl Adam von Anfang
an in seiner vollkommenen Ausbildung von Gott erschaffen worden sei.
Vielmehr habe sich Adam aus sich selber zu ihr entwickelt. Satan habe sich
spiritualiter in den Apfel transfundiert und sei auf diese Weise von Adam
in sich aufgenommen worden. Als er aus dem Paradies ausgestoflen worden
sei, da sei zum ersten Male das Lumen naturae in ihm geboren worden.
Erast schreibt: « Lumen naturae Paracelsi vitare, fugere, execrari debemus
. .. hoc cacodaemonnum pestilentissimo . . .» Er sieht darin nur Finsternis
oder Gottlosigkeit. Im Paragranum werde Paracelsus mehr denn je «blas-
phemus». Christus habe nach ihm nie einen unheilbar Kranken geheilt. Um
einen solchen zu heilen, bediirfe es geschickter Arzte. Paracelsus meine, daf3
Wunderkuren «per naturae proprietate eflici».

Erast ergeht sich darauf in langen Seiten iiber die Magie der Antike, die
natiirlich und erlaubt sei, dann iiber die magia operatrice und ihre Abarten,
die dem Arzte zur -Verfiigung stehen wie das Reden, die «imaginationes
figurarum» und die Exrfolg zeitigenden Aberglauben. Dann folgen jene Aus-
fuhrungen uber die Lamiae, Stryges und Wahrsagerinnen, die wir bei der
Besprechung seiner Kontroverse mit Wierus kennengelernt haben. Die
Astrologie des Paracelsus ist nach Erast falsch und unmdoglich.

In seiner pars altera bespricht Erast die Doktrin des Paracelsus. Er
schilt ihn den «Doctor sive magister, omnium bonarum artium imperitis-
simus», nennt ihn magus, d.h. der Magie beflissen, der sich selbst als Socius
des Teufels bezeichnet. Paracelsus verbiete die Lektiire der guten Autoren
und verdamme alle gegenwirtigen Religionen. Als Erast seine Disputa-

7



tionen De medicina nova Philippi Paracelsi 1572 /73 niederschrieb, war der
Kommentar des GERARDUS DorRNEUs zur Vita longa des Paracelsus 1583
noch nicht erschienen. Trotz seiner weitgehenden Kenntnis der einschligi-
gen Literatur vermochte Erast den Sinn der paracelsischen Geheimlehre
nicht zu erfassen. Heute sind wir durch C.G.June iiber die Quellen der
alchemistischen Philosophie des Paracelsus aufgekliirt. « Paracelsus gehérte
zu denen, die fanden, daB} in der Finsternis der Natur ein Licht verborgen
sei, eine scintilla, ohne welche selbst die Finsternis nicht schwarz wire.»
Jung nennt Paracelsus einen gutwilligen, demiitigen Christen. «Seine ethi-
sche Form und sein Glaubensbekenntnis waren christlich; aber seine ge-
heimste und tiefste Leidenschaft, seine schopferische Sehnsucht gehérte
dem Lumen naturae, dem in der Finsternis begrabenen Gottesfunken, des-
sen Todesschlaf auch selbst die Offenbarung des Gottessohnes nicht zu iiber-
winden vermochte.» -

C.G.Jung analysierte eingehend das Traktat De Vita longa des Paracelsus
und schuf so einen unvergleichlichen Kommentar zu dieser schwer zu ent-
ziffernden Schrift. Paracelsus ringt darin um eine klare Fassung seiner in
regem Flusse befindlichen Gedankengénge tiber seine Doktrin. Die Unreife
seiner Lehre kommt in seiner Arcansprache und der iibersprudelnden For-
mung von Neologismen zum Ausdruck. C.G. Jung liefert uns den Schliissel
zu den alchemistischen Hintergriinden der Doktrin des Paracelsus und
gleichzeitig zu den Disputationen des Erastus.

Da sich nun Erasts Anwiirfe gegen Paracelsus in erster Linie auf dessen
christliche Dogmatik beziehen, mége hier kurz auf die zahlreichen theo-
logischen Traktate Hohenheims hingewiesen werden. KURT GOLDAMMER
gibt uns dariiber Auskunft in seiner 1947 erschienenen Arbeit: Neues zur
Lebensgeschichte und Persinlichkeit des Theophrastus Paracelsus, in der er
die beiden Fragen herausgreift: war Paracelsus Doktor der Theologie ?
und zweitens: die Ehelosigkeit des Paracelsus. Um das Jahr 1530 nannte
sich Paracelsus «der heiligen Gschrift und beider Artzney Doctor». Nach
Goldammer geht aus diesem Schrifttum des Paracelsus hervor, wie sehr
dieser aus seiner unermiidlichen Bibelforschung heraus sich in echter reli-
gioser Not befand. Seine Beschiftigung mit dem geistlichen Amt der
Christenheit war fiir ihn eine tiefernste Angelegenheit. Die altkirchliche
Priesterschaft in ihrer hergebrachten Form geniige der Erfiilllung ihrer
Aufgabe nicht. Neben ihr sollten «Doctores» unter die kirchlichen Amter
aufgenommen werden. Diese wiirden so als innerkirchliches Derivat ein
Apostelamt, einen charismatischen Lehrstand vertreten. Theophrasts Dok-

8



tor der Theologie ist demnach keine akademische Selbstbezeichnung, son-
dern der Ausdruck eines religiosen Sendungsbewulltseins, eines sich Ver-
antwortlichwissens um die geistigen Note der Menschheit seiner Zeit. Die
Ehelosigkeit ist fiir ihn eine berufsethische Forderung fiir den Priester.
Paracelsus erblickt in der Nachfolge des ehelosen Christus die ethisch reli-
giose Begriindung der freiwilligen Ehelosigkeit. Fiir ihn besteht eine innere
Beziehung zwischen Arzttum und Apostolat.

Aus diesen fragmentiren Ausfithrungen mag einmal mehr ersehen werden,
daf} Paracelsus, trotz mancher umstiirzlerisch anmutenden Ausspriiche, als
kirchentreuer Christ von romisch-katholischen Gedankengiingen beherrscht
war. Erzbischoff RaAymMunp NETZHAMMER nannte Paracelsus einen tief
gottesfiirchtigen und sittlich ganz hochstehenden Menschen.

Dem gegeniiber stand Erast auf dem Boden des reformierten Dogmas,
der reformierten Einstellung zur Bibel und dazu noch mitten im konfes-
sionellen Streit innerhalb des Protestantismus. In Erast und Paracelsus
standen sich zwei Welten gegeniiber, die in ihrem Glauben, Denken und
Fithlen hinsichtlich der letzten Probleme gegensitzlich eingestellt waren.
Bei Erast duflerten sich die konfessionellen Gegensitze in affektbetonter,
unschéner Anprangerung des Paracelsus.

In den Partes tertia et quarta geht es in gleichem Stile weiter. In der
letzten widmet Erast dem Problem der Epilepsie lange Seiten und setzt
sich mit den «deliramenta» des Paracelsus auseinander. Er erhebt
sich gegen die execrabilia Paracelsi remedia, entsetzt sich iiber dessen
«pulvis ex humano cranio praeparatus» und rithmt seine eigene vera
curandi ratio.

Erast argumentiert auch hier mit Texten aus der Heiligen Schrift, aus
GALEN, HiPPOKRATES und ARISTOTELES. Hinsichtlich der Theorie der «loci»
setzt er der konjekturalen Konstruktion Theophrasts eine eigene, nicht we-
niger konjekturale Auffassung entgegen. Ich mul} der Kiirze halber auf
weitere Erorterungen iiber diese Kontroverse zum Epilepsieproblem ver-
zichten. In Wirklichkeit standen beide, Paracelsus und Erastus, demselben
gleich ratlos und hilflos gegeniiber, trotz ihres Glaubens an die Unfehlbar-
keit ihrer Auffassungen und ihrer Kurmethoden.

Die schiirfste Streitschrift Erasts gegen Paracelsus ist seine Disputatio
de auro potabili. Paracelsus wird darin als malus, magus, atheos, porcus
bezeichnet, die Paracelsisten als indocti asini, vel indissimulanter improbi
angeprangert. Er greift zur Feder, weil die Wunderkuren des Paracelsus
und seiner Adepten in jedermanns Mund seien. Man spricht von ihren Quint-

9



essenzen, ihren Geheimmitteln, und vor allem von ihren spagirisch, das ist
chemisch dargestellten Heilmitteln. Selbst gelebrte Doktoren seien aus dem
Lager Galens desertiert und zu Paracelsus iibergegangen.

Erast argumentiert folgendermallen: Die Materie der Metalle und die
Materie unseres Korpers ist verschiedener Art. Es ist darum ausgeschlos-
sen, dal die Metalle von unserm Korper assimiliert werden kénnen. Para-
celsus irrt, wenn er meint, dall die Metalle zu Nahrungsmitteln werden
kénnen, auch wenn sie mittels chemischer Operationen in Ole oder Fliissig-
keiten aus der harten in eine weiche Form gebracht werden. Dem Korper
am idhnlichsten sind die Salze der Metalle; aber auch sie Vermﬁgen- es nicht
zu erniéhren, als Nahrungsmittel zu wirken. Es ist eine «plane asinina
ratio», wenn Paracelsus meint, die Schwefel- and Quecksilbersalze seien
den unsrigen dhnlich. Erast meint, daf} auch die kunstvollste Mischung
keine « Form» zu erzeugen vermége. Das Gold bleibe Gold, auch wenn es
geschmolzen oder als Wasser genossen werde, und kénne darum im Magen
nicht wie ein Nahrungsmittel «gekocht» werden. Die Chemiker mégen die
Metalle weich machen, sie losen, veraschen, reinigen; man werde nie aus
ihnen Korpersifte erzeugen; es sei denn, dall man sie in ihre Elemente
zerlege. Paracelsus schreibt in seiner Chirurgia magna, die auf eine Wunde
aufgelegten Heilmittel wiirden «occidi et concoqui». Sie enthalten «instar
aliorum cibarum excrementa», die ausgestoflen werden.

Demgegeniiber schreibt Erastus weiter unten, dafl die Paracelsischen
Arzneimittel « weder nihren, noch stirken, noch temperiem commode cor-
rigunt», somit die Kérperkrifte mehr niederdriicken als aufrichten. Dar-
nach zeigt Paracelsus am sichersten, dafl er «inscientissimus et prorsus
turbatissimus ingenii fuisse qui, ebrius aut furore daemoniaco percitus sua
scripserit». Erast gibt zu, dal «medicamenta ex metallis et metallicis con-
fecta» auf Geschwiire und #uBlere Krankheiten heilend wirken kénnen.
Aber alle aus der Heiligen Schrift, aus Galen und Aristoteles herbeigezo-
genen Argumente zeigen offenkundig, dafl die von den Paracelsisten erfun-
denen und eingefithrten und mit so groem Lob angepriesenen «metallica
et metalla» in keiner Weise irgendwelche Teile unseres Korpers oder Gei-
stes erniihren. Sie diirfen darum auch nicht unter die «siccantia und humec-
tantia» gezdhlt werden. Sie sind schlechte und schidliche, in keiner Weise
heilsame Medikamente oder Hilfsmittel.

Ich muf} mich auf diese kurzen Hinweise zur langatmigen Argumentation
Erasts gegen Paracelsus und sein Aurum potabile beschrinken. Durch die
Anhédufung immer neuer, gelehrter und demonstrativer Argumente gemahnt

10



sie mehr an das Plidoyer eines offentlichen Ankligers oder an die
Disputation eines kimpferischen Theologen als an eine medizinische Kon-
troverse.

Sie ist der Ausdruck der kdmpferischen, freudlosen Komplexion der Seele
Erasts. Er verbraucht in ihnen seine ganze Kraft. In seinem verkrampften
Festhalten an die ins Wanken geratene Tradition entging ihm der Sinn fiir
die tiefsten Regungen des Zeitgeistes. So sehen wir mit Bedauern, daf er
nicht zur Kinsicht kam, dal} die drei von ihm so scharf angegriffenen Min-
ner: Peter Ramus, Johannes Wierus und Theophrastus Paracelsus zu den
vornehmsten Exponenten gerade jener Regungen einer anbrechenden Er-
neuerung der Medizin und der gesamten Wissenschaft gehérten. Im Heraus-
greifen von Einzelausspriichen, die in ihrer Eigenartigkeit offenkundig den
Charakter einer im Werden begriffenen, im Zustand der « Kochung» noch
unvollkommenen Erkenntnis aufweisen, iibersah Erast den Kern ihrer Ge-
dankenwelt. Um ihn zu verstehen, muf3 man sich vergegenwirtigen, daf}
Erast im konfessionellen Zeitalter aufgewachsen ist und darin gelebt, ge-
wirkt und gelitten hat. Nur so wird es erkldrlich, da} er in seinen Werken
Form und Ton der theologischen Disputationen iibernommen hat. In der
Medizin sind Disputationen iiber Texte keine taugliche Methode der For-
schung.

Als er 1580 in Basel eintraf, muBite er zusehen, wie die Chemie des Para-
celsus Wurzel gefallt hatte und wie Stadt und Rat gegeniiber den Hexen-
prozessen eine zuriickhaltende Stellung einnahmen.

Es wire nun falsch, wiirde man den Mediziner Erast nur nach seinen
antiparacelsistischen Schriften beurteilen. Aus seinem medizinischen Brief-
wechsel entnehmen wir, dafl er mit Erfolg praktizierte und als Arzt An-
erkennung fand. Die mitteldeutschen Grafen von Henneberg in Schleu-
singen schitzten seine leibirztlichen Dienste und waren ihm freundschaft-
lich zugetan. Als Professor der Medizin in Heidelberg betreute er eine aus-
gedehnte Stadtpraxis. Das gab ihm Gelegenheit, sich an der Besorgung der
Pestkranken zu beteiligen. In einem Briefe an CoNRAD GESSNER bespricht
er eingehend die Frage des Aderlasses bei der Pest. Mit CRaATO VON KRAFFT-
HEIM korrespondiert er iiber die Kontagion bei der Pest und bekidmpft
dessen Behauptung, dal die Fdulnis keine ausschlaggebende Rolle bei der
Ansteckung spiele.

Erast erwarb sich aus seiner irztlichen Praxis einen nicht unbedeutenden
Wohlstand. Als angehender Student in Basel erhielt seine Eintragung in die
grof3e Matrikel der Universitit die Notiz: «ob inopiam nihil.» Als er starb,

11



konnte er der Universitit ein Legat von 1600 Gulden vermachen, dessen
Zinsen zwel Studenten, namentlich Medizinern zufallen sollten.

Zum Schlusse mégen noch einige Daten aus seiner Biographie angefiihrt
werden, die vielleicht dazu beitragen werden, Erast, der so viel Ungemach
auszukosten hatte, unserer Sympathie nahezubringen.

Thomas Erastus war kein gliicklicher Mensch. Ich habe einleitend seine
aufreibende Bedringnis im Heidelberger Kirchenstreite erwiihnt. Im Ver-
laufe der damaligen Ereignisse muflte er eine besondere Bitternis aus-
kosten, als seine Bologneser Schwiegermutter, I'rau A Canonici, in Heidel-
berg eintraf und, aufgestachelt durch den italienischen Wundarzt FRAN-
ciscus PIGAFETTA, sich an den satanischen Verunglimpfungen Erasts be-
teiligte. Pigafetta richte sich damals an Erast fir die ihm von der medi-
zinischen Fakultdt zu Heidelberg angetane Abweisung. Frau a Canonici
war ihm eine willfihrige Gehilfin. Ob sie geistesgestort war, wie Ruth
Wesel schreibt, oder ob sie einer teuflischen Einfliisterung folgend im Affekt
gehandelt hat, 148t sich nachtriglich nicht entscheiden.

Thomas Erastus hatte sich in Bologna mit Isotta a Canonici verheiratet.
Die sonst gliickliche Ehe blieb kinderlos. Die Gesundheit beider Ehegatten
litt unter allerlei Krankheiten. Sie betreuten und erzogen in ihrem Heidel-
berger Heim das Schwesterchen Isottas, Lavinia, das der Sonnenschein des
Hauses war. Lavinia wurde die Gattin des Theologen J.J.GrYNAEUS, der
so der Schwager Frasts wurde.

Nach der Entlassung aus seinem Amte als Professor der Medizin zu Hei-
delberg siedelten Erast und seine Frau 1580 nach Basel iiber. Sie langten an
Leib und Seele zermiirbt hier an. Schwager und Schwiigerin nahmen sich
ithrer an.

Erast war den Baslern kein Unbekannter, hatte er doch, wie oben er-
wihnt, in Basel am Paedagogium seine erste humanistische und reformiert-
kirchliche Ausbildung genossen. Man hatte in Basel sein Miithen und Sorgen
um die Heidelberger Kirchenordnung mit Anteilnahme verfolgt, und
schlieBlich hatte Erast die GroBzahl seiner Biicher bei den Basler Buch-
druckern in Druck gegeben. So konnte ihm J.J.GrRyNAEUS dazu verhelfen,
in das Collegium medicorum aufgenommen zu werden, und einen Lehr-
auftrag fir Ethik an der Artistenfakultit der Universitdt zu erhalten.
Durch den kaiserlichen Leibarzt Monavius, der sich in einem Brief an
Erast als dessen «discipulus» bezeichnet, erfahren wir, dafl Erast auch von
Medizinstudierenden aufgesucht wurde. In Basel schrieb er auch eine medi-
zinische Disputation zu einem Buch eines Comes namens MoNTANUS (nicht

12



zu verwechseln mit J.B.MonNTANUS), der sich als Zensor der Mediziner
seiner Zeit ausgegeben und ihn offenbar nicht gebiihrend zensiert hatte.
Aber Erasts Lebenskraft war gebrochen. Er starb 1583 in Basel. J.J.Gry-

naeus hielt die Leichenrede.

Bibliographie

Hinsichtlich des Schrifttums verweise ich auf die Arbeit von Dr. phil. Ruta WESEL-
Rota, Thomas Erastus, ein Beitrag zur Geschichte der reformierten Kirche und zur Lehre
von der Staatssouverénitit, in den «Veréffentlichungen des Vereins fiir Kirchengeschichte
in der evangelischen Landeskirche Badens», Verlag Moritz Schauenburg, Lahr/Baden 1953.
Fiir den kirchlichen Teil: CARL FRIEDRICH VIERORDT, Geschichte der Reformation im Grof3-
herzogtum Baden, Karlsruhe 1847, WECKER und WELTE, Kirchenlexikon, Band I v, S.743.
Fiir die Biographie: Rektoratsmatrikel der Basler Universitit, Rup. THOMMEN, Geschichte
der Universitit Basel 1532-1632, Basel 1889. BuxToRF-FALKEISEN, Baslerische Stadt- und
Landgeschichten aus dem 16.Jahrhundert, Basel 1863.

In der Handschriftensammlung der Universititsbibliothek Basel befindet sich ein Brief
des Jonan. WiErus an Theodor Zwinger, in dem Wierus Zwinger um eine zustimmende
Rezension seines Buches iiber die Hexenprozesse bittet. Wierus hatte die erste Auflage
seines Buches De praestigiis daemonum et incantationibus de veneficiis 1563 in Basel drucken
lassen. In der zweiten Auflage 1577, die auch in Basel herauskam, befindet sich die Ant-
wort Theodor Zwingers (1566) unter den befiirwortenden Stimmen zum Kampfe Weyers
gegen den Hexenwahn. 1885 gab BOURNEVILLE in der Bibliothéque diabolique das Hexen-
buch Weyers in der franzisischen Ubersetzung von 1579 neu heraus mit einer Vorrede
aus seiner Feder und einer Biographie von AXENFELD, sowie die Texte der beiden Dialoge
des Thomas Erastus tiber die Hexenfrage. Fine wichtige Schrift ist das Buch De Sirigibus
liber von LAQUERIUS NICOLAUS, das er «summo studio et industria» 1581 in Frankfurt
herausgab.

Unter den antiparacelsistischen Streitschriften Erasts nenne ich blof} seine grofle aus
vier Teilen zusammen gesetzte Disputatio de nova medicina Philippi Paracelsi, Basel
1572/73, sowie Disputatio de Auro potabili, Basel 1578, und schlieBlich Disputationum et
epistolarum medicinalium, Tiguri 1595.

Aus der Literatur erwihne ich: C.G.JunNe, Paracelsica, 1952, und KuRT GOLDAMMER,
Neues zur Lebensgeschichte und Personlichkeit des Theophrastus Paracelsus. «War Para-
celsus Doktor der Theologie ?», «Die Ehelosigkeit des Paracelsus», in der Theologischen
Zeitschrift, herausgegeben von der Theologischen Fakultit der Universitit Basel, 1947.
«Erzbischof Raymund Netzhammer», in der Schweizerischen Medizinischen Wochenschrift
1926 und 1941.

13



	Thomas Erastus (1524-1583), der unversöhnliche Gegner des Theophrastus Paracelsus

