
Zeitschrift: Gesnerus : Swiss Journal of the history of medicine and sciences

Herausgeber: Swiss Society of the History of Medicine and Sciences

Band: 14 (1957)

Heft: 1-2

Artikel: Thomas Erastus (1524-1583), der unversöhnliche Gegner des
Theophrastus Paracelsus

Autor: Karcher, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-520467

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-520467
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


GESNERUS
Vierteljahrsschrift für Geschichte der Medizin und der Naturwissenschaften

Revue trimestrielle d'histoire de la medecine

Jahrgang/Vol. 14 1957 Heft/Fasc. 1/2

Thomas Erastus (1524-1583),
der unversöhnliche Gegner des Theophrastus Paracelsus*

Von J.Karcher, Basel

Thomas Erast (Liebler) war Professor der Medizin in Heidelberg, als er
seine Streitschriften gegen Paracelsus veröffentlichte. Er wurde 1524 in
Baden bei Zürich geboren, lernte dort die prima litterarum rudimenta, kam
1540 nach Basel, absolvierte hier das Pädagogium und wurde 1542 an der

ersten Artistenfakultät der Universität immatrikuliert. Der Antistes Myco-
nius brachte ihm die fundamenta verae religionis bei. Als er nach einem

achtjährigen mit der Doktorpromotion abgeschlossenen Studium der
Philosophie und Medizin in Bologna und Padua die medizinische Professur an
der Heidelberger Universität inne hatte, wurde er in die leidenschaftlichen
Kämpfe um die Kirchenordung in der Pfalz mit hineingezogen. Er erlitt
dabei schweres Ungemach und mußte schließlich 1580 als religionis causa
exul Heidelberg verlassen. Er verbrachte seine letzten Jahre in Basel.

Die Erast-Literatur bewegt sich mehr auf dem kirchengeschichtlichen
Gebiete als auf dem medizinischen. Ruth Wesel-Roth hat 1954 Erast
eine Monographie gewidmet, in der sie seine Biographie, sein Leiden und
Wirken in der stürmischen Entwicklung der evangelischen Landeskirche
der Pfalz auf Grund erschöpfender und zuverlässiger Archiv- und
Bibliothekforschungen darstellt. Den Schluß ihrer Arbeit bildet die Darlegung der
Lehre von der Souveränität der Obrigkeit bei Thomas Erastus. Ruth
Wesel überläßt es einem Medizinier, sich mit dem Medizinprofessor Erast
auseinanderzusetzen. Dies soll im Folgenden versucht werden, wobei
allerdings die kirchengeschichtliche Seite des Erast-Problems in kurzer
Zusammenfassung der folgenden Betrachtung vorangesetzt werden soll.

* Nach einem Vortrage, gehalten an der Versammlung der Schweizerischen Naturforschenden

Gesellschaft in Basel, 23. September 1956.

1



1568 erließ der Kurfürst Ott-Heinrich zu Heidelberg den Hofbefehl:
«sowie die Theologen sich nicht in die Geschäfte anderer Fakultäten
einmischten, so dürften diese andern Fakultäten es auch nicht bei theologischen

Gegenständen tun». Es war die Zeit, da der Streit um die
Kirchenverfassung in der Pfalz die Gemüter erregte. Das Volk war lutherisch, der
Hof calvinistisch, die Universität in ihrer Mehrheit «schweizerisch»-refor-
miert eingestellt. Die rigorose calvinistische Kirchenzucht nach dem Genfer
Yobilde gewann die Oberhand. Ein disziplinistisches Presbyterium stieß

Angehörige der Gemeinde, die es als strafbar erachtete, mittelst des Kirchenbannes

aus der Kirchengemeinschaft aus. In Nachahmung Genfs und seiner
Autodafe des Michael Servet verurteilte das mit obrigkeitlicher Polizeigewalt

ausgestattete Presbyterium den ihm opponierenden Pfarrherren zu
Kaiserslautern und seit 1567 Inspektoren von Ladenburg Sylvan zum
Tode durch Enthauptung auf dem Marktplatz zu Heidelberg.

Der erwähnte Hofbefehl richtete sich gegen die Verteidiger der
evangelischen Freiheit, vor allem gegen den meist exponierten Professor der
Medizin und Laienmitglied des Kirchenrates in Heidelberg Thomas Erastus.
Das Haus Erasts war der Treffpunkt der Opposition gegen das theologische
Willkürregiment in der Pfalz. Unter den Opponenten befanden sich vor
allem die Anhänger der Zwinglischen Erklärung der eucharistischen

Einsetzungsworte des Abendmahles, z.B. der Professor für Philosophie Simon
Grynaeus. Auch einige Antitrinitaristen waren dabei, was Erast in
den Verdacht kommen ließ, auch selbst Arianer zu sein. Erast wehrte
sich energisch gegen den Verdacht, je an der Dreieinigkeit gezweifelt zu
haben.

Trotzdem wurde er in einen peinlichen disziplinarischen Prozeß verwik-
kelt, der allerdings glimpflich für ihn ausging. Die Anklage wurde
obrigkeitlich niedergeschlagen. Erast durfte wieder am Abendmahl der Gemeinde
teilnehmen. Er schrieb damals seine Auffassung der evangelischen Freiheit
in ihrer Beziehung zur Souveränität der Obrigkeit in einer Schrift nieder

Utrum excommunicatio mandato nitatur divino, an ex cogita sit ab hominibus).
Das Manuskript war 1569 vollendet. Es erschien im Druck erst 1589, d. h.
sechs Jahre nach Erasts Tode. Diese Schrift erlebte ein seltsames Schicksal,
indem sich in England die Sekte der Erastianer darauf gründete. Der
englische Erastianismus war antihierarchisch eingestellt; er wollte die Kirche
der Staatsgewalt unterworfen wissen.

Als 1576 unter Ludwig VI, dem Sohne des Kurfürsten Ott-Heinrich, die

lutherische Restauration in Heidelberg eingeführt wurde, gerieten die Zwing-

2



lisch-Reformierten von neuem ins Gedränge. 1580 forderte man von den
Professoren der Universität die unterschriftliche Verpflichtung auf die Kon-
kordienformel. Von den 14 Professoren verweigerten alle bis auf drei ihre
Unterschrift. Unter den ersteren befanden sich Grynaeus und Erast. Sie

mußten mit ihren Kollegen ihr Entlassungsgesuch einreichen. Damit endigte
Erasts Wirken in Heidelberg.

Die Tragik der konfessionellen Wirrnisse in Heidelberg offenbart sich
eindrücklich aus dem Briefwechsel zweier in verantwortungsvoller Stellung
amtender Mediziner mit führenden Theologen. Ich gedenke da des

Briefwechsels des Heidelberger Professors der Medizin Thomas Erastus mit den

Theologen Bullinger und Gwalther in Zürich sowie des Briefwechsels
des kaiserlichen Ueibarztes Crato von Kraftheim in Wien mit dem Heidelberger

Theologen Ursinus (Zacharias Beer), dessen Name bekanntlich
mit der Ausarbeitung des Heidelberger Katechismus eng verbunden ist.
Diese beiden Briefwechsel geben Auskunft über die Auswirkungen des

Kirchenstreites auf die Betroffenen aller Fakultäten, vor allem der
medizinischen. Das ganze damalige Geschehen ist darum nicht nur von
kirchengeschichtlicher, sondern auch von medizinhistorischer Bedeutung.

Es wäre zur Kenntnis Erasts als medizinische Persönlichkeit von Interesse,

einiges über seine Studien in Bologna und Padua zu erfahren. Nun sind
die biographischen Daten hiezu sehr lückenhaft. Ruth Wesel hat sie mü-
sam zusammengesucht. Sie konnte nachweisen, daß Erast sich erst intensiv
der Philosophie widmete und daß er erst 1552 seine medizinische
Doktorpromotion bestand. Wir vernehmen in keiner seiner Schriften die Namen
der großen Ärzte und Gelehrten selbiger Zeit.

Von seinen Lehrern erwähnt er bloß den Botaniker und Pharmakologen
Lucas Ghinius. Ob er beim 1552 verstorbenen G.B.Montanus in Padua

hörte, wissen wir nicht. Wir können es bloß vermuten, weil er später als

Professor in Heidelberg für die Unterweisung der Studierenden am
Krankenbett als festen Bestandteil des medizinischen Studiums eintrat. Die
Anatomie hat ihn wenig beeindruckt. Er hat sich auch später nicht damit
abgegeben. Er kehrte als galenistischer Arzt in die Heimat zurück und
praktizierte und lehrte nach dem Vobilde Galens. Als Fakultätsmitglied und
Rektor der Universität spielte er eine führende Rolle.

Für die philosophische Einstellung Erasts ist folgendes von Ruth Wesel

geschildertes Vorkommnis aufschlußreich. 1569 kam Petrus Ramus auf
seiner Studienreise, von Basel kommend, nach Heidelberg. Der Kurfürst
wollte den berühmten Gast für die Dauer seines Aufenthaltes mit der Über-

3



tragung eines Lehraufträges für Ethik ehren. Da er ihn hiefür zum
Extraordinarius ernannte, ohne die Fakultät anzufragen, entfachte er einen

Kompetenzstreit mit dem Senat der Universität. Als Ramus seine erste

Vorlesung über Cicero halten wollte, randalierten die aufgestifteten
Studenten. Erast erging sich in maßlosen Beschimpfungen gegen Ramus. Er
nannte ihn in einem Briefe an Gwalther in Zürich «Pestis bonarum artium,
quarum est omnium et ad miraculum usque ignarus. Recte scribis Galium
esse totum, hoc est lubricum, inconstantem, arrogantem, temerarium am-
bitiossimum Ramus war bekanntlich der erfolgreiche Erneuerer der

Philologie und Philosophie, der keine Hemmung kennende Streiter gegen
die Scholastik der Sorbonne in Paris. Seine große Sünde war in den Augen
Erasts seine Dissertation: Rien de ce que Aristote a avance n'est vrai. Erast
war dem großen Kommentar der peripatetischen Philosophie des Aristoteles

verfallen, so wie er zu seiner Zeit an den Scheden von Padua und
Bologna von den Averoes hörigen Professoren gelehrt wurde. Das geht
schon daraus hervor, daß Erast in seinen Schriften immer wieder Pietro
Pomponazzi (1462-1525), den letzten großen Vertreter des Averoismus in
Padua, zitiert. Erast huldigte dem Aristoteleskult als Anhänger der
Tradition.

Das medizinische Schrifttum Erasts trägt durchwegs den Charakter von
Streitschriften. Alle seine Schriften sind in der Form eines Zwiegesprächs
mit einem fiktiven Gegenpart abgefaßt. Dieser heißt bald Furnius, bald
Spudastes. Introvertiert stellt sich da Erast unter ihren Initialen selbst

Fragen, die ihm Gelegenheit geben, immer neue Argumente gegen imaginäre
Opponenten heranzuziehen. Dadurch wird er weitschweifig, durchsetzt seine

Ausführungen mit gelehrten Zitaten, schaltet nirgends ein Alinea ein, das

dem Leser erlaubte, Atem zu holen.
Unter den Disputationen medizinischen Inhalts erwähne ich an erster

Stelle Erasts Kontroverse mit Johannes Wierus (Weyer) 1515-1588,
Archiater des Fürsten Wilhelm III. zu Jülich und Cleve-Berg. Wierus war
der Verfasser der berühmten sechs Bücher: De prestigiis daemonum et

incantationibus ac venefieiis. In diesem Werke hatte er dargelegt, daß die
den Hexen zur Last gelegten Verbrechen Phantasiegebilde und diese

bedauernswerten Weiber weniger Verbrecherinnen als Geistesgestörte seien:

«misellae, aniculae, mulierculae, vetulae, dementatae de lusae.» Er erhebt
sich dagegen, daß sie von Priestern, Mönchen oder Richtern eingekerkert,
gefoltert oder gar verbrannt werden. Vielmehr gehörten sie in die Pflege
von Ärzten. Vor allem sollten ihre Geständnisse in humanem Geiste, ein-

4



sichtig und vernünftig geprüft werden. Weyer bewegt sich noch ganz in
dem zu seiner Zeit die Geister übermächtig beschäftigenden Teufelsglauben
und dem Glauben an die teuflischen Einflüsterungen des Bösen und seiner

Sippe. Er dringt darauf, es möchte ein Unterschied gemacht werden
zwischen den berufsmäßigen, verdammungswürdigen Betrügern, Magiern und
Giftmischern und den Lamiae oder Striges und ergeht sich in eingehenden
Ausführungen: de iis qui lamiarum maleficio affecti putantur und schließlich

de lamiarum impotentia. Er erhebt sich mit Macht gegen den die Hexen
verdammenden Aberglauben, vor allem gegen den durch kirchliche Institutionen

unterhaltenen Aberglauben. Das brachte ihn in den Ruf der
Gottlosigkeit (siehe Curt Sprengel). Seine Anhänglichkeit an seinen einstigen
Lehrer Cornelius Agrippa — nach C.G. Jung die für Paracelsus wesentliche

kabbalistische Autorität - trug nicht dazu bei, seine Gottesfürchtig-
keit glaubhafter zu machen.

Das Werk Weyers wurde viel gelesen. Es erlebte zeitgenössische
Übersetzungen ins Deutsche und Französische. In Frankreich war die öffentliche
Meinung durch die Werke von Rabelais 1483-1553 einigermaßen darauf
vorbereitet, Weyers Ansichten aufzunehmen.

Doch meldeten sich sofort gewichtige Opponenten: in Frankreich Bodin,
in Deutschland Thomas Erast. Dieser schrieb zwei Disputationen über die
Macht der Hexen und über die Strafen, die sie verdienen.

In den ersten Disputationen verteidigt er mit großer Gelehrsamkeit unter
Heranziehung von Zeugnissen aus der Heiligen Schrift, aus den Kirchenvätern

und aus der Antike folgende sechs Argumente:

1. Im 22. Kapitel, Vers 18, des II. Buches Mose, Exodus der Lutherbibel,

steht expressis verbis: «Die Zauberinnen soltu nicht leben
lassen.»

2. Die Hexen wenden sich von Gott ab; sie stehen mit dem Teufel im
Bunde und beten ihn an.

3. Die Hexen sind menschenmordend.

4. Sie leben in der Gesellschaft teuflischer Geister und tafeln mit ihnen.

5. Sie ziehen andere Menschen mit hinein in ihre verdammenswerte Sekte.

6. Sie brüsten sich mit ihren monströsen in jeder Beziehung verwerflichen
Künsten.

Da Wierus an seiner Ansicht festhielt und fortfuhr, für die Schuldlosigkeit

der Hexen einzutreten, schrieb Erastus 1578 eine Repetitio disputationis

5



de lamiis seu Strygibus. Er widmete sie den Basler Batsherren Heinrich
Petri, Lucas Gobhard und Balthasar Han. In seiner Widmung nennt
er Wierus nicht mit Namen. Er spricht bloß von einem «vir quidam doctis-
simus pietate singulari ornatissimus». Er entnimmt seine Argumente dem
Schrifttum der Antike, unter anderm der Ethymologie ihrer Bezeichnungen:
Pharmakeutria bei den Griechen, Lamiae, Stryges oder Sagae bei den

Römern. Wiederum liefert ihm die Heilige Schrift reichliches Beweismaterial.
Die Sagae sind für ihn verdammenswerter als die als solche ausgebildete

«magorum species». Die Lamiae seien incantatrices, prestigiatrices, ido-
latrorum omnium pessimae, quae seducent alias, miscant corpus cum Dia-
bolo, exercent cum cacodemone libidinem. Er besteht darauf, daß: «Deus

praecepit Sagas interhci.»
Die ganze Kontroverse Wierus-Erastus gelangte im 19. Jahrhundert wieder

in den Vordergrund des medizinischen Interesses, als sich Charcot und
seine Schüler der Erforschung der Neurosen, insbesondere der Hysterie
zuwandten. Auguste Axenfeld und vor allem der bekannte Herausgeber
der klinischen Vorlesungen Charcots, Bourneville, unternahmen es,
Vergleiche anzustellen zwischen den Krankheitsberichten der von der Besessenheit

Befallenen in der Vergangenheit und den mit exakten klinischen
Untersuchungsmethoden beobachteten Hysteriefällen. Axenfeld hielt 1865 an der
medizinischen Fakultät zu Paris einen Vortrag über Wierus und Bourneville,

veröffentlichte 1885 in der Bibliotheque diabolique die ganze Kontroverse

Wierus-Erastus nach der französischen Ausgabe von 1579 mit der

Biographie des Wierus durch Axenfeld und einem Vorwort aus seiner Feder.
Ich sehe davon ab, das Problem der Hexenprozesse weiter auszuspinnen,
und verweise für die allgemein schweizerischen Verhältnisse auf die
juristische Dissertation von Guido Bader, Die Hexenprozesse in der Schweiz,
Zürich 1945, für die Basler Verhältnisse auf Buxtorf-Falkeisen, Die
Basler Zauberprozesse im 14. und 15. Jahrhundert, Basel 1868, und auf
Professor H.Fischer, Die Basler Hexenprozesse im 16. und 17. Jahrhundert,
Basel 1840.

Seit der Einsiedler Gedenkfeier 1941 zu Ehren des Paracelsus ist auch
sein unerbittlicher Widersacher Thomas Erastus in die Erinnerung der
Paracelsus-Forscher zurückgerufen worden. Erast erwähnt an den verschiedensten

Stellen seiner Werke, er sei von den Theologen aufgefordert worden,
seine ablehnende Einstellung zu Paracelsus ausführlich zu begründen. Er
ist dieser Aufforderung in mannigfaltiger Weise nachgekommen. In keinem
seiner Bücher fehlen eine oder mehrere affektbetonte Bemerkungen gegen

6



Paracelsus. In seinen beiden wichtigsten Büchern: Disputationum de nova
medicina Philippi Paracelsi, pars prima, secunda, tertia et quarta 1572/73
und Disputalio de auro potabile 1578 reißt Erast das Werk Hohenheims mit
zum Teil recht unflätigen Schimpfwörtern nieder. Er nennt Paracelsus in
Omnibus monstruosus und bezeichnet seine Lehre als horrenda aliquod
Paracelsi blasphemia.

Erast hat in seinen Disputationes alles zusammengetragen, was
Paracelsus herabzumindern oder gar anzuprangern geeignet schien. Er
durchstöberte sein gesamtes Werk nach Aussprüchen, die ihm der klassischen
Medizin widersprechend oder den «rebus sacris» gegenüber verdammens-

wert erschienen. Er beginnt so seine pars prima mit der Einstellung des

Paracelsus zur Schöpfungsgeschichte der Genesis und findet ihn «magis
impius als Anaxagoras». Aristoteles habe göttlicher über den Schöpfer
gesprochen als er. Paracelsus sei Turcis et Arianis pestilenti or haereticus,
sacrilegus homo, si tarnen fuit homo. Er leugne, daß Adam von Anfang
an in seiner vollkommenen Ausbildung von Gott erschaffen worden sei.

Vielmehr habe sich Adam aus sich selber zu ihr entwickelt. Satan habe sich

spiritualiter in den Apfel transfundiert und sei auf diese Weise von Adam
in sich aufgenommen worden. Als er aus dem Paradies ausgestoßen worden
sei, da sei zum ersten Male das Lumen naturae in ihm geboren worden.
Erast schreibt: « Lumen naturae Paracelsi vitare, fugere, execrari debemus

hoc cacodaemonum pestilentissimo ...» Er sieht darin nur Finsternis
oder Gottlosigkeit. Im Paragranum werde Paracelsus mehr denn je «blas-
phemus». Christus habe nach ihm nie einen unheilbar Kranken geheilt. Um
einen solchen zu heilen, bedürfe es geschickter Ärzte. Paracelsus meine, daß

Wunderkuren «per naturae proprietate effici».
Erast ergeht sich darauf in langen Seiten über die Magie der Antike, die

natürlich und erlaubt sei, dann über die magia operatrice und ihre Abarten,
die dem Arzte zur Verfügung stehen wie das Reden, die «imaginationes
figurarum» und die Erfolg zeitigenden Aberglauben. Dann folgen jene
Ausführungen über die Lamiae, Stryges und Wahrsagerinnen, die wir bei der

Besprechung seiner Kontroverse mit Wierus kennengelernt haben. Die
Astrologie des Paracelsus ist nach Erast falsch und unmöglich.

In seiner pars altera bespricht Erast die Doktrin des Paracelsus. Er
schilt ihn den «Doctor sive magister, omnium bonarum artium imperitis-
simus», nennt ihn magus, d.h. der Magie beflissen, der sich selbst als Socius

des Teufels bezeichnet. Paracelsus verbiete die Lektüre der guten Autoren
und verdamme alle gegenwärtigen Religionen. Als Erast seine Disputa-

7



tionen De medicina nova Philippi Paracelsi 1572/73 niederschrieb, war der
Kommentar des Gerardus Dorneus zur Vita longa des Paracelsus 1583

noch nicht erschienen. Trotz seiner weitgehenden Kenntnis der einschlägigen

Literatur vermochte Erast den Sinn der paracelsischen Geheimlehre
nicht zu erfassen. Heute sind wir durch C.G. Jung über die Quellen der
alchemistischen Philosophie des Paracelsus aufgeklärt. «Paracelsus gehörte
zu denen, die fanden, daß in der Finsternis der Natur ein Licht verborgen
sei, eine scintilla, ohne welche selbst die Finsternis nicht schwarz wäre.»
Jung nennt Paracelsus einen gutwilligen, demütigen Christen. «Seine ethische

Form und sein Glaubensbekenntnis waren christlich; aber seine
geheimste und tiefste Leidenschaft, seine schöpferische Sehnsucht gehörte
dem Lumen naturae, dem in der Finsternis begrabenen Gottesfunken, dessen

Todesschlaf auch selbst die Offenbarung des Gottessohnes nicht zu
überwinden vermochte.»

C.G. Jung analysierte eingehend das Traktat De Vita longa des Paracelsus
und schuf so einen unvergleichlichen Kommentar zu dieser schwer zu
entziffernden Schrift. Paracelsus ringt darin um eine klare Fassung seiner in
regem Flusse befindlichen Gedankengänge über seine Doktrin. Die Unreife
seiner Lehre kommt in seiner Arcansprache und der übersprudelnden
Formung von Neologismen zum Ausdruck. C.G. Jung liefert uns den Schlüssel

zu den alchemistischen Hintergründen der Doktrin des Paracelsus und
gleichzeitig zu den Disputationen des Erastus.

Da sich nun Erasts Anwürfe gegen Paracelsus in erster Linie auf dessen

christliche Dogmatik beziehen, möge hier kurz auf die zahlreichen
theologischen Traktate Hohenheims hingewiesen werden. Kurt Goldammer
gibt uns darüber Auskunft in seiner 1947 erschienenen Arbeit: Neues zur
Lebensgeschichte und Persönlichkeit des Theophrastus Paracelsus, in der er
die beiden Fragen herausgreift: war Paracelsus Doktor der Theologie?
und zweitens: die Ehelosigkeit des Paracelsus. Um das Jahr 1530 nannte
sich Paracelsus «der heiligen Gschrift und beider Artzney Doctor». Nach
Goldammer geht aus diesem Schrifttum des Paracelsus hervor, wie sehr
dieser aus seiner unermüdlichen Bibelforschung heraus sich in echter
religiöser Not befand. Seine Beschäftigung mit dem geistlichen Amt der
Christenheit war für ihn eine tiefernste Angelegenheit. Die altkirchliche
Priesterschaft in ihrer hergebrachten Form genüge der Erfüllung ihrer
Aufgabe nicht. Neben ihr sollten «Doctores» unter die kirchlichen Ämter
aufgenommen werden. Diese würden so als innerkirchliches Derivat ein

Apostelamt, einen charismatischen Lehrstand vertreten. Theophrasts Dok-

8



tor der Theologie ist demnach keine akademische Selbstbezeichnung,
sondern der Ausdruck eines religiösen Sendungsbewußtseins, eines sich Ver-
antwortlichwissens um die geistigen Nöte der Menschheit seiner Zeit. Die
Ehelosigkeit ist für ihn eine berufsethische Forderung für den Priester.
Paracelsus erblickt in der Nachfolge des ehelosen Christus die ethisch
religiöse Begründung der freiwilligen Ehelosigkeit. Für ihn besteht eine innere
Beziehung zwischen Arzttum und Apostolat.

Aus diesen fragmentären Ausführungen mag einmal mehr ersehen werden,
daß Paracelsus, trotz mancher umstürzlerisch anmutenden Aussprüche, als

kirchentreuer Christ von römisch-katholischen Gedankengängen beherrscht
war. Erzbischoff Raymund Netzhammer nannte Paracelsus einen tief
gottesfürchtigen und sittlich ganz hochstehenden Menschen.

Dem gegenüber stand Erast auf dem Boden des reformierten Dogmas,
der reformierten Einstellung zur Bibel und dazu noch mitten im
konfessionellen Streit innerhalb des Protestantismus. In Erast und Paracelsus
standen sich zwei Welten gegenüber, die in ihrem Glauben, Denken und
Fühlen hinsichtlich der letzten Probleme gegensätzlich eingestellt waren.
Bei Erast äußerten sich die konfessionellen Gegensätze in affektbetonter,
unschöner Anprangerung des Paracelsus.

In den Partes tertia et quarta geht es in gleichem Stile weiter. In der
letzten widmet Erast dem Problem der Epilepsie lange Seiten und setzt
sich mit den «deliramenta» des Paracelsus auseinander. Er erhebt
sich gegen die execrabilia Paracelsi remedia, entsetzt sich über dessen

«pulvis ex humano cranio praeparatus» und rühmt seine eigene vera
curandi ratio.

Erast argumentiert auch hier mit Texten aus der Heiligen Schrift, aus

Galen, Hippoicrates und Aristoteles. Hinsichtlich der Theorie der «loci»
setzt er der konjekturalen Konstruktion Theophrasts eine eigene, nicht
weniger konjekturale Auffassung entgegen. Ich muß der Kürze halber auf
weitere Erörterungen über diese Kontroverse zum Epilepsieproblem
verzichten. In Wirklichkeit standen beide, Paracelsus und Erastus, demselben

gleich ratlos und hilflos gegenüber, trotz ihres Glaubens an die Unfehlbarkeit

ihrer Auffassungen und ihrer Kurmethoden.
Die schärfste Streitschrift Erasts gegen Paracelsus ist seine Disputatio

de auro potabili. Paracelsus wird darin als malus, magus, atheos, porcus
bezeichnet, die Paracelsisten als indocti asini, vel indissimulanter improbi
angeprangert. Er greift zur Feder, weil die Wunderkuren des Paracelsus
und seiner Adepten in jedermanns Mund seien. Man spricht von ihren Quint-

9



essenzen, ihren Geheimmitteln, und vor allem von ihren spagirisch, das ist
chemisch dargestellten Heilmitteln. Selbst gelehrte Doktoren seien aus dem

Lager Galens desertiert und zu Paracelsus übergegangen.
Erast argumentiert folgendermaßen: Die Materie der Metalle und die

Materie unseres Körpers ist verschiedener Art. Es ist darum ausgeschlossen,

daß die Metalle von unserm Körper assimiliert werden können.
Paracelsus irrt, wenn er meint, daß die Metalle zu Nahrungsmitteln werden
können, auch wenn sie mittels chemischer Operationen in Öle oder Flüssigkeiten

aus der harten in eine weiche Form gebracht werden. Dem Körper
am ähnlichsten sind die Salze der Metalle; aber auch sie vermögen es nicht
zu ernähren, als Nahrungsmittel zu wirken. Es ist eine «plane asinina
ratio», wenn Paracelsus meint, die Schwefel- und Quecksilbersalze seien
den unsrigen ähnlich. Erast meint, daß auch die kunstvollste Mischung
keine «Form» zu erzeugen vermöge. Das Gold bleibe Gold, auch wenn es

geschmolzen oder als Wasser genossen werde, und könne darum im Magen
nicht wie ein Nahrungsmittel «gekocht» werden. Die Chemiker mögen die
Metalle weich machen, sie lösen, veraschen, reinigen; man werde nie aus
ihnen Körpersäfte erzeugen; es sei denn, daß man sie in ihre Elemente
zerlege. Paracelsus schreibt in seiner Chirurgia magna, die auf eine Wunde
aufgelegten Heilmittel würden «occidi et concoqui». Sie enthalten «instar
aliorum cibarum excrementa», die ausgestoßen werden.

Demgegenüber schreibt Erastus weiter unten, daß die Paracelsischen
Arzneimittel «weder nähren, noch stärken, noch temperiem commode cor-
rigunt», somit die Körperkräfte mehr niederdrücken als aufrichten.
Darnach zeigt Paracelsus am sichersten, daß er «inseientissimus et prorsus
turbatissimus ingenii fuisse qui, ebrius aut furore daemoniaco percitus sua

scripserit». Erast gibt zu, daß «medicamenta ex metallis et metallicis con-
fecta» auf Geschwüre und äußere Krankheiten heilend wirken können.
Aber alle aus der Heiligen Schrift, aus Galen und Aristoteles herbeigezogenen

Argumente zeigen offenkundig, daß die von den Paracelsisten erfundenen

und eingeführten und mit so großem Lob angepriesenen «metallica
et metalla» in keiner Weise irgendwelche Teile unseres Körpers oder Geistes

ernähren. Sie dürfen darum auch nicht unter die «siccantia und humec-
tantia» gezählt werden. Sie sind schlechte und schädliche, in keiner Weise
heilsame Medikamente oder Hilfsmittel.

Ich muß mich auf diese kurzen Hinweise zur langatmigen Argumentation
Erasts gegen Paracelsus und sein Aurum potabile beschränken. Durch die

Anhäufung immer neuer, gelehrter und demonstrativer Argumente gemahnt

10



sie mehr an das Plädoyer eines öffentlichen Anklägers oder an die

Disputation eines kämpferischen Theologen als an eine medizinische
Kontroverse.

Sie ist der Ausdruck der kämpferischen, freudlosen Komplexion der Seele

Erasts. Er verbraucht in ihnen seine ganze Kraft. In seinem verkrampften
Festhalten an die ins Wanken geratene Tradition entging ihm der Sinn für
die tiefsten Regungen des Zeitgeistes. So sehen wir mit Bedauern, daß er
nicht zur Einsicht kam, daß die drei von ihm so scharf angegriffenen Männer:

Peter Ramus, Johannes Wieras und Theophrastus Paracelsus zu den
vornehmsten Exponenten gerade jener Regungen einer anbrechenden

Erneuerung der Medizin und der gesamten Wissenschaft gehörten. Im Herausgreifen

von Einzelaussprüchen, die in ihrer Eigenartigkeit offenkundig den
Charakter einer im Werden begriffenen, im Zustand der «Kochung» noch
unvollkommenen Erkenntnis aufweisen, übersah Erast den Kern ihrer
Gedankenwelt. Um ihn zu verstehen, muß man sich vergegenwärtigen, daß
Erast im konfessionellen Zeitalter aufgewachsen ist und darin gelebt,
gewirkt und gelitten hat. Nur so wird es erklärlich, daß er in seinen Werken
Form und Ton der theologischen Disputationen übernommen hat. In der
Medizin sind Disputationen über Texte keine taugliche Methode der
Forschung.

Als er 1580 in Basel eintraf, mußte er zusehen, wie die Chemie des
Paracelsus Wurzel gefaßt hatte und wie Stadt und Rat gegenüber den

Hexenprozessen eine zurückhaltende Stellung einnahmen.
Es wäre nun falsch, würde man den Mediziner Erast nur nach seinen

antiparacelsistischen Schriften beurteilen. Aus seinem medizinischen
Briefwechsel entnehmen wir, daß er mit Erfolg praktizierte und als Arzt
Anerkennung fand. Die mitteldeutschen Grafen von Henneberg in Schleusingen

schätzten seine leibärztlichen Dienste und waren ihm freundschaftlich

zugetan. Als Professor der Medizin in Heidelberg betreute er eine

ausgedehnte Stadtpraxis. Das gab ihm Gelegenheit, sich an der Besorgung der
Pestkranken zu beteiligen. In einem Briefe an Conrad Gessner bespricht
er eingehend die Frage des Aderlasses bei der Pest. Mit Crato von Krafft-
heim korrespondiert er über die Kontagion bei der Pest und bekämpft
dessen Behauptung, daß die Fäulnis keine ausschlaggebende Rolle bei der
Ansteckung spiele.

Erast erwarb sich aus seiner ärztlichen Praxis einen nicht unbedeutenden
Wohlstand. Als angehender Student in Basel erhielt seine Eintragung in die

große Matrikel der Universität die Notiz: «ob inopiam nihil.» Als er starb,

11



konnte er der Universität ein Legat von 1600 Gulden vermachen, dessen

Zinsen zwei Studenten, namentlich Medizinern zufallen sollten.
Zum Schlüsse mögen noch einige Daten aus seiner Biographie angeführt

werden, die vielleicht dazu beitragen werden, Erast, der so viel Ungemach
auszukosten hatte, unserer Sympathie nahezubringen.

Thomas Erastus war kein glücklicher Mensch. Ich habe einleitend seine

aufreibende Bedrängnis im Heidelberger Kirchenstreite erwähnt. Im
Verlaufe der damaligen Ereignisse mußte er eine besondere Bitternis
auskosten, als seine Bologneser Schwiegermutter, Frau A Canonici, in Heidelberg

eintraf und, aufgestachelt durch den italienischen Wundarzt Fran-
ciscus Pigafetta, sich an den satanischen Verunglimpfungen Erasts
beteiligte. Pigafetta rächte sich damals an Erast für die ihm von der
medizinischen Fakultät zu Heidelberg angetane Abweisung. Frau a Canonici

war ihm eine willfährige Gehilfin. Ob sie geistesgestört war, wie Ruth
Wesel schreibt, oder ob sie einer teuflischen Einflüsterung folgend im Affekt
gehandelt hat, läßt sich nachträglich nicht entscheiden.

Thomas Erastus hatte sich in Bologna mit Isotta a Canonici verheiratet.
Die sonst glückliche Ehe blieb kinderlos. Die Gesundheit beider Ehegatten
litt unter allerlei Krankheiten. Sie betreuten und erzogen in ihrem Heidelberger

Heim das Schwesterchen Isottas, Lavinia, das der Sonnenschein des

Hauses war. Lavinia wurde die Gattin des Theologen J. J.Grynaeus, der

so der Schwager Erasts wurde.
Nach der Entlassung aus seinem Amte als Professor der Medizin zu

Heidelberg siedelten Erast und seine Frau 1580 nach Basel über. Sie langten an
Leib und Seele zermürbt hier an. Schwager und Schwägerin nahmen sich
ihrer an.

Erast war den Baslern kein Unbekannter, hatte er doch, wie oben
erwähnt, in Basel am Paedagogium seine erste humanistische und reformiertkirchliche

Ausbildung genossen. Man hatte in Basel sein Mühen und Sorgen

um die Heidelberger Kirchenordnung mit Anteilnahme verfolgt, und
schließlich hatte Erast die Großzahl seiner Bücher bei den Basler
Buchdruckern in Druck gegeben. So konnte ihm J. J.Grynaeus dazu verhelfen,
in das Collegium medicorum aufgenommen zu werden, und einen
Lehrauftrag für Ethik an der Artistenfakultät der Universität zu erhalten.
Durch den kaiserlichen Leibarzt Monavius, der sich in einem Brief an
Erast als dessen «discipulus» bezeichnet, erfahren wir, daß Erast auch von
Medizinstudierenden aufgesucht wurde. In Basel schrieb er auch eine
medizinische Disputation zu einem Buch eines Comes namens Montanus (nicht

12



zu verwechseln mit J.B.Montanus), der sich als Zensor der Mediziner
seiner Zeit ausgegeben und ihn offenbar nicht gebührend zensiert hatte.
Aber Erasts Lebenskraft war gebrochen. Er starb 1583 in Basel. J.J.Gry-
naeus hielt die Leichenrede.

Bibliographie

Hinsichtlich des Schrifttums verweise ich auf die Arbeit von Dr. phil. Ruth Wesel-
Roth, Thomas Erastus, ein Beitrag zur Geschichte der reformierten Kirche und zur Lehre
von der Staatssouveränität, in den «Veröffentlichungen des Vereins für Kirchengeschichte
in der evangelischen Landeskirche Badens», Verlag Moritz Schauenburg, Lahr/Baden 1953.

Für den kirchlichen Teil: Carl Friedrich Vierordt, Geschichte der Reformation im Groß-
herzogtum Baden, Karlsruhe 1847. Wecker und Welte, Kirchenlexikon, Band I v, S.743.

Für die Biographie: Rektoratsmatrikel der Basler Universität. Rud. Thommen, Geschichte

der Universität Basel 1532—1632, Basel 1889. Buxtorf-Falkeisen, Baslerische Stadt- und
Landgeschichten aus dem 16.Jahrhundert, Basel 1863.

In der Handschriftensammlung der Universitätsbibliothek Basel befindet sich ein Brief
des Johan. Wierus an Theodor Zwinger, in dem Wierus Zwinger um eine zustimmende
Rezension seines Buches über die Hexenprozesse bittet. Wierus hatte die erste Auflage
seines Buches De praestigiis daemonum et incantationibus de veneficiis 1563 in Basel drucken
lassen. In der zweiten Auflage 1577, die auch in Basel herauskam, befindet sich die
Antwort Theodor Zwingers (1566) unter den befürwortenden Stimmen zum Kampfe Weyers
gegen den Hexenwahn. 1885 gab Bourneville in der Bibliotheque diabolique das Hexenbuch

Weyers in der französischen Ubersetzung von 1579 neu heraus mit einer Vorrede
aus seiner Feder und einer Biographie von Axenfeld, sowie die Texte der beiden Dialoge
des Thomas Erastus über die Hexenfrage. Eine wichtige Schrift ist das Buch De Strigibus
Uber von Laquerius Nicolaus, das er «summo studio et industria» 1581 in Frankfurt
herausgab.

Unter den antiparacelsistischen Streitschriften Erasts nenne ich bloß seine große aus
vier Teilen zusammen gesetzte Disputatio de nova medicina Philippi Paracelsi, Basel
1572/73, sowie Disputatio de Auro potabili, Basel 1578, und schließlich Disputationum et

epistolarum medicinalium, Tiguri 1595.

Aus der Literatur erwähne ich: C.G.Jung, Paracelsica, 1952, und Kurt Goldammer,
Neues zur Lebensgeschichte und Persönlichkeit des Theophrastus Paracelsus. «War
Paracelsus Doktor der Theologie ?», «Die Ehelosigkeit des Paracelsus», in der Theologischen

Zeitschrift, herausgegeben von der Theologischen Fakultät der Universität Basel, 1947.

«Erzbischof Raymund Netzhammer», in der Schweizerischen Medizinischen Wochenschrift
1926 und 1941.

13


	Thomas Erastus (1524-1583), der unversöhnliche Gegner des Theophrastus Paracelsus

