
Zeitschrift: Gesnerus : Swiss Journal of the history of medicine and sciences

Herausgeber: Swiss Society of the History of Medicine and Sciences

Band: 13 (1956)

Heft: 3-4

Artikel: Paracelsus, die Bienen und die "Signaturen"

Autor: Erhard, Hubert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-520704

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-520704
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Paracelsus, die Bienen und die «Signaturen»

Von Hubert Erhard, Adelholzen (Oberbayern)

In den wenigen Seiten, die Paracelsus den Blumen und den Bienen widmet,
und die vor allem im 2. Band, S. 193 ff., der von Sudhoff besorgten Gesamtansgabe

stehen, steckt manches, was vom Standpunkt der allgemeinen Biologie uns
heute noch fesselt.

Nach Paracelsus ist die «prima materia des Honigs» die «Süße der Erde»,
welche wiederum ein Teil der gesamten «prima materia» der Erde ist. In ihr
ist «alles vorhanden, was zu den Gewächsen gehört». Aus dieser prima materia
der Erde zieht die Pflanze «ein jegliches, was ihr gehört», auch die Süße, durch
die «anziehende Kraft der Gewächse». Wie sich nun in der Retorte des
Alchimisten «allemal das Gröbste zu Boden setzt, und das Reinere und Subtilere in
die Höhe treibt», so setze sich dreierlei «Honig» in einem Gewächs ab: «das
Unterste, das Mittelste und das Oberste. Das Oberste, das suchen die Immen;
das liegt in den Blumen in der Blüte und in den Knospen.» Aus den Blumen
«däuen» d.h. essen und verdauen die Bienen. Das Verdaute werfen sie durch
«Ausscheidungsöffnungen» wieder als Honig und Wachs aus.

Es war natürlich Paracelsus bekannt, daß sich die Beschaffenheit des Honigs
nach der Tracht richtet. Blüten wild wachsender Bäume würden «grobe, bäuerliche

Speise» den Bienen geben, wobei wiederum ein Unterschied sei, ob es sich

um Lindenblüten, Bnchenblüten oder Eichenblüten handle. Dagegen würden
gezüchtete Blumen, wie Rosen, Lilien, «den edelsten Honig und Wachs, gut zu
süßem Met und zu subtilen Pflastern, geben». Im Bienenstock befänden sich zwei
Stände: « edle und unedle» Bienen; durch « Heirat zwischen adligen und bäurischen
Immen» entstünden die «bürgerlichen» Bienen. «Die sich in der Wilde behelfenden»

Immen «sind grober, bäurischer Art; die geben einen harten, starken, groben

Honig, kernhaft und nährhaft1. Denn die Bauern sind im Volk die ersten und
bleiben auch die letzten.» Die «.adeligen» Immen gehen an die «gezierten
Blumen»; in den «Bürgern» «komme Grobes und Reines zusammen»; das wird ein

«temperierter» (ausgeglichener) «Honig und Wachs». «Dieser Unterschied»
(in der Beschaffenheit des Honigs) «soll im Gedächtnis behalten werden von den

Ärzten, denn» (danach) «teilen sich auch die Arzneien, die von ihnen gemacht
werden.»

1 Er hat schon als Knabe wohl den Schweizer Gebirgshonig bei Einsiedeln kennengelernt.
Man denke etwa an den harten, schneidbaren weißen Gebirgshonig, von dem heute der
weiße Honig von Sanetsch der bekannteste ist.

9* 215



Des Paracelsus Auffassung vom Seelenleben der Tiere: Ihr höchstes Gut sei

«das ihnen wohl tut zu ihrer Nahrung»; dem Wolf sei höchstes Gut «Stehlen
und Rauben», den Immen «ein fröhliches Wabenfüllen mit Wachs und mit
Honig». «Gott, der ihnen gegeben hat, Künstler zu sein, und zu heißen, hat ihnen
auch das Regiment gegeben.» Sie sind «mit Ordnung unter sich selbst begabt,
nicht nach der Ordnung des Gesetzes der Menschen, sondern nach der Ordnung
ihrer angeborenen Natur.» Sie haben dazu ihren «König» wie «die Schnaken
ihren Vorflieger» und andere Tiere «ihren Obersten», «so haben sie es auch und
besser als die Tiere alle; denn sie sind dem Menschen am gleichesten». «Es
erweist sich durch Erfahrenheit, daß keinerlei Tier erscheint, das dem Menschen
in allem so gleich ist und ein so vernünftiges Tier ist.» «Und der Mensch kann so

wenig ihre Geheimnisse erfahren, das ist die Mysteria ihrer Heimlichkeit, so wenig
sie die des Menschen ergründen können. Und so wenig er ihnen das ihrige nachtun
kann, so wenig sie ihm auch.»2

Paracelsus versucht also Vorgänge der Natur auf natürliche Weise zu erklären,
ist aber andererseits doch noch ganz in seiner Zeit befangen durch die Lehre von
den«Signaturen»8. Nach Paracelsus ist «jedliches Ding» «elementisch und
firmamentisch». Unter «elementisch» versteht er die Eigenbildung des Körpers;
beim Organismus also den «inneren Bildungstrieb» (Goethe). Unter «firmamentisch»

die Beziehung nicht nur zur näheren, sondern auch zur weiteren Umwelt,
ja zum Weltall; im erweiterten Sinn also «die äußeren Umstände» (Goethe). Aus
der äußeren Gestalt müsse sich deshalb nach Paracelsus die Bestimmung des

Lebewesens im Kosmos erkennen lassen; «denn Gott hat im Anfang all diese

Dinge fleißig unterschieden und keinem wie dem andern eine Gestalt und Form
gegeben, sondern einem jeden eine Schelle angehängt, wie man sagt: man
erkennt den Narren an der Schelle. Also sollt ihr nun auch die Kräuter und Wurzeln
an den Schellen erkennen.» Nun erfolgt der Sprung vom naturwissenschaftlichen
Denken zur Magie, indem er fortfährt: «Durch die Kunst Chiromantia, Phy-
siognomia und Magia ist es möglich, gleich von Stund an, nach dem äußerlichen
Ansehen, eines jeden Krautes und jeder Wurzel Eigenschaft und Tugend zu
erkennen an seinen Signa, an seiner Gestalt, Form und Farbe, und das bedarf
keiner Probierung oder langen Erfahrung.» Um der «Süße» willen wachse der

Thymian, seine Gestalt sei gewissermaßen ein Sinnbild für diese «Süße». - Und
nun der Gedankensprung von der Pflanze zum Menschen: Es gebe eine Krankheit
des Menschen, die sich in ihrer Form auf der menschlichen Haut wie der
Thymian ausbreitet, «der aus seinem Stengel einen großen Kolben» (eine dicke

Pfahlwurzel) «hinaustreibt, welcher sich mit kleinen Verzweigungen ausbreitet,

2 Bd. 14, S. 117 ff.: «Liber de nymphis».
3 Bd. 1, S.326ff.; Bd. 2, S.86ff.; Bd. 13, S. 376; Bd. 14, S. 182; Bd. 11, S. 373-403.

216



die an ihren Enden» (zu Blüten) «wieder anschwellen»4. «Wie die Immen auf
dem Thymian sitzen und seine Süße saugen, so ist auch eine solche Süße in
diesen» (Menschen-)«Geschlechtern thymischer Art, so daß die Läuse ihrer
Süße zulaufen.» «Darum wisset, daß» (diese Krankheiten) «dem Thymian nach
geheißen werden» (Thimia), «denn eine Art ist es, diese und jener. Nun steht
ihre Heilung allein in dem Punkt, daß ihre Süße genommen wird».

Paracelsus lehrt, Pflanzensigna, die dem Menschen besonders auffielen, gäben
dem Menschen einen Fingerzeig, daß die betreffende Pflanze für ihn ein
spezifisches Heilmittel sei. Weil die Wurzelknolle der Orchidee, des «Knabenkrauts»,
einem Hodenpaar ähnlich ist, «bringe sie Männern ihre verlorene Mannheit
wieder»; weil die Distel sticht, sei sie ein Mittel gegen Seitenstechen; weil das

Schöllkraut einen gelben Saft hat, helfe es gegen Gelbsucht; das Johanniskraut
wegen seiner durchlöchert aussehenden Blätter gegen Stichwunden; die Päonie
sei ein Mittel gegen Gehirnschlag, weil ihr Griffel hirnförmig ist; der einem Kettenpanzer

ähnliche Wurzelstock des Allermannsharnisch schütze gegen Hieb und
Stich; die (schwer zu bestimmende) Pflanze «Syderica» mit schlangenähnlicher
Blattzeichnung gegen Schlangengift5. Und der gleiche Paracelsus, der sein Leben

lang gegen den Autoritätsglauben in der Medizin gekämpft hat, der sich nur auf
die eigene Erfahrung und Erprobung verlassen hat, übernimmt solche Vorstellungen

seiner Zeit und schreibt: «Und das bedarf keiner Probierung und Erfahrung.

»
C.G. Jung schreibt6: «Das Studium der Schriften des Paracelsus ist erschwert

durch viele Unklarheiten und Widersprüche7 und namentlich durch die von
Paracelsus reichlich verwendete Arcanterminologie.» Ein Beispiel für dieses

Hineingeheimnissen auf Grund einer Zufallsbeobachtung: Die Ahnung des

Paracelsus, daß die Wegwarte, die ihre Blüten immer der Sonne zukehrt, deshalb,

4 Es handelt sich um das Fleckfieber, Typhus exanthematicus, die «Läusesucht». «Um
den 6. Krankheitstag pflegt das Exanthem am Rumpf auszubrechen und sich auch auf
die Extremitäten, Fußsohlen und Handteller auszubreiten.» (Seifert und Müller,
Taschenbuch der medizinisch-klinischen Diagnostik, 18. Auflage, S. 10.).

5 Bd. 13, S. 377.
6 C.G. Jung, Paracelsus als Arzt, in Verh. Schweiz. Naturf. Gesell. 1941, 207, auch in C.G.

Jung, Paracelsica, Zürich.
7 Dagegen ist es kein Widerspruch, sondern nur eine Einschränkung, wenn er gerade in

derjenigen Schrift, in der er dem Autoritätsglauben seine eigene Erfahrung besonders
deutlich gegenüberstellt, im Kommentar der Aphorismen des Hippokrates, schreibt: «Wir
haben Experienz Erfahrung) und doch nicht ganz Wir wissen, daß die Arzneimittel

einen Tag wirken, den andern nicht Wo wir verzweifeln, da helfen sie, und wo
wir hoffen, da verlassen sie uns. Denn wir haben die Ursachen (der Erkrankungen)
nicht in unserer Hand, und das ist (der Grund unserer) fallax (Täuschung) Vertrau
Deiner Erfahrenheit nichts in der Natur, denn sie ist in eines Arztes Hand wie ein Herz
einer Frau in eines Buhlen Hand ...»

217



solange die Sonne scheint, mehr «Kraft» als im Dunkeln habe, ist richtig (wir
würden sagen: mehr Chlorophyll und Vitamine enthält). Paracelsus aber fährt
fort: «Aus welcher Ursache meinst Du, daß ihre Wurzel sich nach sieben Jahren
in eines Vogels Gestalt verwandle, und was zeigt die Magie davon an?» (In
Wirklichkeit verzweigt sich die Wurzel der Wegwarte nach sieben Jahren ganz
verschieden; zufällig kann sie auch einmal einem Vogel ähnlich sehen.) Paracelsus
aber schreibt weiter: «Weißt Du das, so schweig still dazu und sage keinem Spötter

was davon; weißt Dus aber nicht, so lerne es wissen und frage ihm nach und
schäme Dich nicht zu fragen. Denn wer fragt, geht nicht irr und tut nicht unrecht,
wie man sagt. Darum lerne, lerne, frage, frage und schäme Dich nicht!»

Für den in der Signaturenlehre Befangenen waren diese Zeichen Offenbarungen
Gottes, und, wenn der Mensch sie nicht verstand, so war dies eben die Schuld des

Menschen, ein Ansporn, weiter darüber zu forschen.
Hans Fischer schreibt8: «Als Bauernbub hat Paracelsus im rauhen Waldtal

der Sihl den Duft der bunten Alpenwiesen in sich aufgenommen.» Wir wissen

wenig über seine Kindheit, doch schildert Kolbenheyer9, seiner dichterischen
Intuition fogend, wie sich wohl der Knabe unbefangen in die Betrachtung der
Natur und des Menschen vertieft habe. Hätte nicht der unverbildete Jüngling
das Nächstliegende entdecken können, daß nämlich Form, Farbe, Duft der
Blumen — sozusagen ihre «Schellen» — nicht des Menschen wegen, sondern der die

Blüten besuchenden Insekten wegen geschaffen sind Doch mit zunehmender
«Reife» unterlag selbst er, der auf medizinischem Gebiet zeitlebens den

Autoritätsglauben seiner Zeit bekämpft hat, der Befangenheit und dem Vorurteil
seiner Zeit als Naturforscher. So hat erst 1793 Chr. K. Sprengel «das entdeckte
Geheimnis der Natur im Bau und in der Befruchtung der Blumen» geklärt.

Dadurch erst ist der Weg für eine vorurteilsfreie Naturforschung freigemacht
worden, die mit der Morphologie und Physiologie der Blüte und des dazu gehörigen,

die Befruchtung vermittelnden Insekts beginnt, über die Sexualität der
staatenbildenden Insekten durch Dzierzon hinausführt und schließlich in der

Erforschung der Psychologie derselben durch Karl von Frisch in seiner Sprache
der Bienen ihren Abschluß findet.

Bekannt ist, daß der Glaube, alles sei des Menschen wegen geschaffen, die Erde
müsse deshalb Mittelpunkt der Welt sein, der Ausbreitung der Lehre des Coper-
nikus entgegenstand. Aber es wird zu wenig beachtet, daß auch in der Biologie
die anthropozentrische Auffassung jahrhundertelang ein Hemmschuh gewesen
ist. Welche Entwicklung hätte die Naturforschung im Laufe der Geschichte

genommen, wenn sie, frei von solchen selbst auferlegten Fesseln, sich nur der

Erforschung der Wahrheit gewidmet hätte!

8 Hans Fischer, Der junge Paracelsus, in Verh. Schweiz. Nat. Ges. 1941, S.209.
9 E.G.Kolbenheyer, Paracelsus, I.Teil: Die Kindheit des Paracelsus, München 1923.

218


	Paracelsus, die Bienen und die "Signaturen"

