Zeitschrift: Gesnerus : Swiss Journal of the history of medicine and sciences
Herausgeber: Swiss Society of the History of Medicine and Sciences

Band: 11 (1954)

Heft: 3-4

Artikel: Uber den Ursprung und die Bedeutung der Lehre Isaac Newtons vom
absoluten Raum

Autor: Fierz, Markus

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-520877

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-520877
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Uber den Ursprung und die Bedeutung der Lehre

Isaac Newtons vom absoluten Raum

Von MarkuUs Fierz, Basel

Einleitung

Uns allen ist es wohl deutlich, dafl die Naturwissenschaften, und die aus
ihnen entsprungene Teschnik, schicksalsbestimmende Michte unserer Zeit
geworden sind. Sie unterscheiden unser Leben und Denken wesentlich von
dem aller fritheren Zeiten. Wenn aber Segnungen und Schrecken dieser
neuen Michte jedermann gegenwiirtig sind, so sind uns die geistigen Grund-
lagen, denen sie ihr Dasein verdanken, viel weniger klar.

In der Entwicklung, die in den letzten dreihundert Jahren das natur-
wissenschaftlich-technische Zeitalter heraufgefiithrt hat, hatte die Physik
immer wieder eine fithrende Rolle. Indem wir darum die Entstehung eines
fiir die Physik grundlegenden Begriffs verfolgen, indem wir die philosophi-
schen Ideen aufspiiren, die seine Entstehung begleitet haben, hoffen wir
auch, etwas vom Geist der Naturwissenschaften fassen zu kénnen. Unser
Gegenstand soll darum der Begriff des physikalischen Raumes sein, wie er
durch NEwtoN formuliert worden ist. Und wenn auch, seit der Relativi-
titstheorie, sich unser Raumbegriff von demjenigen Newtons in mancher
Hinsicht unterscheidet, so bedeutet das doch zum Schlufl nur seine letzte
und konsequente Weiterentwicklung.

Isaac NEwTON wurde, als nachgeborener Sohn, im Dezember 1642 auf
dem Landgut seiner Eltern geboren. Mit achtzehn Jahren bezog er die Uni-
versitidt Cambridge, die fiir iiber dreilig Jahre seine Heimat werden sollte.
Hier fithrten die Gelehrten ein fast klosterliches Leben. Die Universitiits-
lehrer waren nicht nur alle Geistliche, es war ithnen auch verboten zu hei-
raten!, In dieser Umgebung erwarb er sich die Kenntnisse der damaligen
Wissenschaft, wozu nicht nur Mathematik und Physik gehérten, sondern
ein tiefes Eindringen in Theologie und Kirchengeschichte. Ins Jahr 1666,
das ist die Zeit der letzten Pestepidemien in England und des grolen Bran-
des von London, fallen Newtons erste grole mathematische Entdeckungen.
Sein Lehrer Isaac BARROW?2 war davon so beeindruckt, dall er 1669 zu-

1 Siehe z.B. G.M.TREVELYAN, English Social History, S. 184 (New York 1942).
2 Isaac Barrow (1630-1677) studierte in Cambridge und las damals vor allem «Lord
Verulam, Monsieur des Cartes and other great Wits of the last Age» — so heifit es in der

62



gunsten Newtons von seinem Lehrstuhl zuriicktrat, um sich wieder ganz
theologischen Studien zu widmen.

Newton wirkte nun fast dreiflig Jahre als Professor in Cambridge. Von
der Verpflichtung, Geistlicher zu werden, wurde er 1675 durch kénigliches
Dekret entbunden. Noch mehr als sein Lehrer neigte er ndmlich zu An-
sichten, die dem Kirchenglauben widersprachen; insbesondere hielt er das
Dogma der Dreieinigkeit fiir eine von den Theologen ersonnene, unbiblische
Lehre. Wenn er nun auch seine abweichenden Meinungen geheim hielt,
Geistlicher zu werden verbot ihm sein Gewissen.

1672 versffentlichte er seine optischen Entdeckungen. 1687 erschien sein
monumentales Hauptwerk, die Philosophiae naturalis Principia mathema-
tica. In diesem legte er die Grundlagen der allgemeinen Mechanik und zeigte,
wie mit ihrer Hilfe aus den von KEPLER gefundenen Gesetzen der Planeten-
bewegung das Gravitationsgesetz hergeleitet werden kann. Uberdies war
es ihm mdéglich, die beobachteten Abweichungen von den Gesetzen Kep-
lers als Folge der gegenseitigen Anziehung der Planeten quantitativ zu er-
kldren. Desgleichen gelangte er zu einem Verstindnis von Ebbe und Flut.
Um die vielféltigen physikalisch-theoretischen Probleme, die sich in diesem

Biographie, die seinen theologischen Werken vorangestellt ist (The Works of the learned
Isaac Barrow D.D. published by his Grace Dr. JouN TiLLOTSON, late Archbishop of Canter-
bury, London 1716). Als iiberzeugter Royalist glaubte er, er eigne sich, den Zeitumstéin-
den entsprechend, nicht fiir den Kirchen- oder Staatsdienst. So entschlo3 er sich nur
zogernd zum Studium der Theologie, was ja, als Fellow of Trinity, seine Pflicht gewesen
wiire. Sein Zdgern mag wohl noch andere als politische Griinde gehabt haben. Theolo-
gisch stand er néimlich im Verdacht, ein Arminianer zu sein, und er war mit WHICHCOTE,
einem der Begriinder der platonischen Bewegung in Cambridge, befreundet. Seine
Rechtgliubigkeit, insbesondere in bezug auf die calvinistische Priidestinationslehre,
war somit zweifelhaft, Dies hatte auch zur Folge, dall seine Bewerbung um den Lehr-
stuhl fiir Griechisch, trotz Empfehlungen des Vorgingers und hoher Qualifikationen,
abgelehnt wurde. Darum reiste er 1657 uber Frankreich und Italien nach Konstantino-
pel, nicht ohne ein romantisches Abenteuer mit Seerdubern zu erleben. In Konstantino-
pel blieb er ein Jahr und studierte dort vor allem die Kirchenviter. Nach seiner Riick-
kehr nach Cambridge liel} er sich endlich zum Priester weihen. Die Restauration brachte
fiir ihn giinstigere Zeiten, und 1660 erhielt er den Lehrstuhl fiir Griechisch. 1663 stiftete
HeNRY Lucas in Cambridge den ersten mathematischen Lehrstuhl. Barrow wurde dessen
erster Inhaber (der heutige Inhaber ist P. A.M. Dirac). Nach seinem Riicktritt zugun-
sten Newtons iibte er durch regelmiillige Predigten, die freilich eher theologischen Vor-
lesungen gleichen, einen bedeutenden Einflufl auf die akademische Jugend aus. 1672
wurde er Master of Trinity, wodurch er auch das Recht erhielt zu heiraten. Darauf aber
verzichtete er ausdriicklich, Als Theologe stand er dem beriihmten J. TiLLorsoN nahe,
der auch seine Grabrede hielt.

63



Zusammenhang boten, bewiiltigen zu kénnen, waren neuartige mathema-
tische Methoden notwendig: das ist die Differentialrechnung, die Newton
aus den geometrisch-analytischen Ansitzen der damaligen Z¢it entwickelt
hatte. Ohne diese Art Mathematik ist uns heute theoretische Physik un-
denkbar.

Seine groflen wissenschaftlichen Leistungen erwarben ihm einen welt-
weiten Ruhm. Sie zogen ihm aber auch manche Unannehmlichkeiten zu, da
sich auch Widerspruch gegen seine Lehren erhob.

Newton war von je ein eher zuriickgezogener, mifJtrauischer und emp-
findlicher Mensch gewesen. Dazu kam, daf} er seine Erkenntnisse und Ge-
danken als personlichen Besitz betrachtete. Ungern gestand er anderen
Forschern einen Anteil daran zu. Kritik und Zweifel an seinen Lehren er-
regten seinen hiochsten Unwillen, und er reagierte so, wie wenn er selber
leichtfertig, oder gar boswillig, angegriffen worden wiire. Schon nach der
Veroffentlichung seiner optischen Arbeiten regten ihn die daraus entste-
henden Diskussionen derart auf, dal er am liebsten allen weiteren Ver-
offentlichungen entsagt hitte, um nicht ein Sklave zu werden, sie zu vertei-
digen; so schrieb er dem Sekretir der Royal Society, OLDENBURG. Und an
LEeiBNiz schrieb er, er sei derart von Diskussionen verfolgt worden, daB3 er
seine Unklugheit tadle, die ihn einem Schatten nachjagen liell und ihn um
den so wesentlichen Segen seiner Ruhe gebracht habe.

Die Principia hat denn Newton auch nicht selber herausgegeben. Dies
besorgte vielmehr sein Freund, der Astronom Harrey. Kurz vor der
Drucklegung entstand neuer Streit; diesmal mit RoBErRT HookE, der,
nicht ohne Recht, seine Verdienste um die Entdeckung der Gravitations-
gesetzes gewiirdigt wissen wollte. Newton war sehr erbost, und schrieb an
Halley, die Wissenschaft sei eine derart streitsiichtige Dame, dall man, an-
statt mit ihr zu verkehren, ebensogut Prozesse fithren kénnte. Er dachte
daran, den astronomischen Teil seines Werkes ganz zu unterdriicken. Unter
dem Titel De motu corporum wire so ein sehr abstraktes Buch entstanden,
das wohl nur wenige recht verstanden hiitten, und Newton wiren, wie er
hoffte, weitere Diskussionen erspart geblieben. ‘

Auch in spiteren Zeiten sollte es zu solchen Streiten kommen. Der be-
rithmteste ist derjenige mit LEIBNIZ um die Prioritit in der Erfindung der
Differentialrechnung. Uber Jahre, bis zu Leibniz’ Tod, ja dariiber hinaus,
wurde mit grof3ter hartniickigkeit und wenig Gerechtigkeit gestritten.

In den Jahren nach der Veroffentlichung der Principia entwickelte sich
das schon immer vorhanden gewesene Miltrauen Newtons den Mitmen-

64



schen gegeniiber zu einer eigentlichen Krankheit. Er glaubte, man wolle
ihn «durch Frauen oder auf andere Art in Verwirrung bringen», er konnte
nicht mehr schlafen und kaum mehr essen, und er war sehr ungliicklich. In
seinem fiinfzigsten Jahr erreichte dieser Zustand den Hoéhepunkt. Nach-
richten davon drangen bis nach Frankreich und Deutschland. Die Griinde
fiir seine Depression sind recht undurchsichtig und sicherlich komplex.
Uberarbeitung und eine tiefe Unzufriedenheit mit seiner wissenschaftlichen
Titigkeit, so paradox dies bei seinen Erfolgen klingen mag, mégen mitge-
wirkt haben. Schliellich gelang es ihm aber, die Krise zu iiberwinden, wo-
bei die Freundschaft und das Vertrauen derer, die ihm nahestanden, ge-
wil} viel halfen. Denn trotz seines schwierigen Charakters muf} er auf seine
Umgebung einen michtigen Zauber ausgeiibt haben, und er fand immer
Freunde, die treu zu ihm hielten.

1696, wie zum Zeichen, dafl nun die Krise endgiiltig iiberwunden sei, tat
Newton einen entscheidenden Schritt. Er wendete sich vom akademischen
Leben ab und iibernahm die ihm angebotene Stelle eines koniglichen Miinz-
wardeins. Drei Jahre spiter wurde er Direktor des Miinzamtes und versah
diese angesehene und sehr hoch bezahlte Stellung bis kurz vor seinem 1727
erfolgten Tode.

Als Beamter des Konigs lebte er in London. 1703 wurde er zum Prisiden-
ten der Royal Society gewahlt, und 1705 erhob ihn die Konigin Anna in den
Adelsstand — das erste Mal, daB} einem Gelehrten diese Ehre widerfuhr.

Wissenschaftlich war er aber jetzt nicht mehr produktiv titig. Vielmehr
beschrinkte er sich darauf, das wissenschaftliche Ansehen, das er als Pro-
fessor in Cambridge erworben hatte, zu wahren. So gab er 1704 seine Optik
heraus, die eine geschlossene und leicht lesbare Ubersicht iiber das von ihm
hier Erreichte bietet. 1713 folgte eine vermehrte und verbesserte Ausgabe
der Principia. In diesen Arbeiten, wie auch in den gelehrten Kimpfen mit
Leibniz, wurde er durch jiingere Gelehrte unterstiitzt, die ihm fast bedin-
gungslos ergeben waren und alle ihre Krifte zum Ruhme ihres verehrten
Meisters einsetzten.

Newtons beide grolen wissenschaftlichen Werke besitzen, wie wenn er
sich dadurch vor jedem Angriff hétte schiitzen wollen, eine eigentiimlich
unpersonliche, monumentale Form. Was sich fiir eine solche Darstellung
nicht eignete, veroffentlichte er entweder gar nicht, wie die meisten seiner
mathematischen Entdeckungen, oder er gab ihm, wie dies im Anhang zur
Optik geschieht, die unverbindliche Form von «I'ragen», wo es dann schwie-
rig ist, seine eigene, wirkliche Meinung zu erkennen.

65



Dies gilt auch fiir seine Lehre von Raum und Zeit. Diese hat er zuerst in
den Principia vorgetragen und spiter bei verschiedenen Gelegenheiten
niher erliutert. Aber diese Erklirungen sind keineswegs so gehalten, daf3
der tiefere Sinn seiner Lehren durchaus verstindlich wiirde. Sicher ist, daf}
er Raum und Zeit eine weit iiber die Physik hinausreichende, theologische
und religiose Bedeutung zuschrieb.

Schon sein rein physikalischer Raum-Zeit-Begriff ist scharfsinnigen Den-
kern, wie LEiBN1z und BERKELEY, paradox vorgekommen. Seine theolo-
gischen Lehren, so vorsichtig er sie auch formulierte, erschienen iiberdies
bedenklich, und seine Nachfolger haben ihn in diesem Punkte je linger
desto weniger verstanden. Damit verloren sie aber auch das Problematische
seiner Konzeption aus den Augen.

Literatur zu Newton

Brographien:

Davip BREWSTER, Memoirs of the Life, Writings and Discoveries of Sir J. Newton (Edin-
burgh 1854). Klassische Darstellung, die viel wertvolles Material, auch aus dem Nach-
laB, enthilt. Newton wird jedoch allzusehr als der nationale Heros dargestellt, seine
Schattenseiten werden bemiintelt, und insofern ist das Werk veraltet.

Lours T. Morg, Isaac Newton. A Biography (New York 1934). Wohl die beste moderne
Darstellung.

E.N. pa C. ANDRADE, Sir Isaac Newton (London 1954).

Sein Werk betreffend:

F. ROSENBERGER, Isaac Newton und seine physikalischen Prinzipien (Leipzig 1895).

H. W.TurnBULL, Mathematical Discoveries of Newton (London 1945).

SamueL HorsLEY, Isaac Newton Opera quae exstant omnia, 5 Vol. (London 1779-1785).
Dies ist die einzige Gesamtausgabe der Werke und Briefe. Sie umfalit aber nicht einmal
alle schon damals gedruckten Schriften. Der Nachlal} ist nicht beriicksichtigt.

Der Briefwechsel, der bisher nur tetlweise ediert war, wird nun herausgegeben durch:

H.W.TurRNBULL, Isaac Newton Correspondence, Vol. 1. 1661-1675 (Cambridge 1954). Der
sehr umfangreiche Nachlaf} ist gréBtenteils unveréffentlicht. Siehe hiezu:

Lord KevyNEs, Newton the Man (Trecentary Celebration, London 1946).

E.N. pa C. ANDRADE, Endeavour XII,S. 68 (1953).

1. Die Aussagen Newtons iiber die Zeit, den Raum

und die Schwerkraft

Im Denken Isaac Newtons spielen Zeit, Raum und Schwerkraft eine be-
sondere, bedeutsame Rolle. Denken wir an den physikalischen Sinn dieser
Begriffe, so ist dies leicht begreiflich. Dal} sie aber eine geradezu religivse

66



Bedeutsamkeit haben sollten, das ist fiir uns viel weniger leicht versténd-
lich. Das Verstindnis wird noch erschwert, weil Newton eine besondere
Scheu zeigte, seine geheimen Hintergedanken anderen zu offenbaren, wes-
halb seine wenigen Aussagen iiber diese Fragen oft dunkel oder zweideutig
scheinen. Anderseits hat seine lakonische Art den Vorteil, dafl es moglich
ist, sich einen ziemlich umfassenden Uberblick iiber das, was er ausgesagt
hat, zu verschaffen.

In seinem Hauptwerk, den Philosophiae naturalis Principia mathema-
tica (1687) hat er in einem langen Scholium ausfiihrlich erldutert, was man
unter dem «absoluten Raume» und der «absoluten Zeit» zu verstehen habe.

Er sagt dort, die absolute, wahre und mathematische Zeit fliele gleich-
mifig in sich selber, ohne jede Beziehung auf irgend etwas aufler ihr. Man
konne sie auch die Dauer nennen. Die relative, scheinbare und gewthnliche
Zeit aber sei ein den Sinnen zugiingliches und dufleres Maf} jener Dauer, das
man anstelle der wahren Zeit gebrauche.

Ganz entsprechend wird gesagt, dafl der absolute Raum immer in sich,
sich selber gleich und unbeweglich ruhe, ohne Beziehung auf irgend etwas
auller ihm. Der relative Raum aber sei das Mal} fiir irgend etwas Bewegli-
ches, das von unsern Sinnen in Beziehung zu seiner Lage an den Korpern -
erkannt werde und das man gewdhnlich an Stelle desunbeweglichen Raumes
setze, wie z. B. das Ausmal} eines irdischen oder himmlichsen Raumes, der
durch seine Lage relativ zur Erde abgegrenzt wird.

Der absolute Raum wie die absolute Zeit seien gewissermafen die Orter
aller Dinge: in der Zeit folgt alles aufeinander, im Raume ist alles angeord-
net. Dal} sich diese primiren Orter bewegen konnten, das sei absurd.

Es ist nicht schwer, einen theoretisch-physikalischen Grund zu finden,
der Newton zu diesen Erklirungen veranlaBt hat. Wenn nimlich in der
Mechanik auch einer gleichformigen Translationsbewegung keine absolute
Bedeutung zukommt, so hat doch die Beschleunigung, d. h. jede Abwei-
chung von der gleichformig-geradlinigen Translation, eine absolute Bedeu-
tung. Man kann auch sagen: Die Grofle und Richtung einer gleichformig-
geradlinigen Translation hat keinen absoluten Sinn, wohl aber die Aussage,
dal} sich ein Kérper in geradlinig-gleichférmiger Translation befindet.

Darum ist es sinnvoll, wenn man sagt: die Erde dreht sich um ihre Achse,
die Sonne aber steht still; und es ist nicht wahr, da3 die Erde stillsteht und
die Sonne die Erde umkreist.

Rein kinematisch, d. h. bewegungsmiBig, ist die Alternative sinnlos, weil
die Bewegung ein Relativbegriff ist. Dynamisch, d. h. wenn man die auf-

67



tretenden Krifte, die Zentrifugalkrifte vor allem, beachtet, besteht die
Alternative zu recht. Dies zeigt die Abplattung der Erde, die eine Folge der
Zentrifugalkrifte ist, die der Erddrehung wegen auftreten. Die Erde wiire,
so denkt man, auch abgeplattet, wenn sie ganz allein, ohne Sonne und Sterne,
im Weltraume rotieren wiirde. Wogegen erfolgt aber dann ihre Drehung ?

Diese Frage hat Newton dadurch beantwortet, dal er einen absoluten
Raum und eine absolute Zeit postulierte: die Rotation erfolgt in der ab-
soluten Zeit gegen den absoluten Raum. Dies ist freilich keine Antwort,
welche das Paradox 18st, sondern eine petitio principii. Man muf3 aber zu-
geben, dall Newtons Losungsversuch fiir seine theoretisch-physikalischen
Zwecke geniigend war: Gesteht man zu, dafl die absolute Zeit und der ab-
solute Raum sinnvolle Begriffe seien, so weill man, was die Beschleunigung
sein soll — nimlich die Anderung der Geschwindigkeit, bezogen auf diese
absoluten GréBen — und dies ist fiir den Aufbau der Mechanik das wesent-
liche.

Newton hat aber seine Losung des Problems auch aus philosophischen
oder theologischen Griinden fiir hochst befriedigend gehalten, wie aus dem
berithmten Scholium generale hervorgeht, das er der zweiten Auflage der
- Principia von 1713 angefiigt hat.

Das Scholium beginnt mit einem Hinweis auf die Schwierigkeiten, die der
cartesischen Wirbelhypothese entgegenstehen: diese kann das Verhiltnis
der Umlaufzeiten der Planeten nicht richtig erkldren und noch viel weniger
die stark exzentrischen Bahnen der Kometen, die ja den gleichen Gesetzen
wie die Planetenbahnen geniigen.

Hierauf folgt eine Beschreibung des Planetensystems: Alle Planeten und
Monde laufen im gleichen Umlaufssinn annidhernd in einer Ebene, und diese
RegelmiBigkeit folgt nicht aus den Gesetzen der Mechanik, wie denn auch
die Kometen sich nach allen méglichen Richtungen hin bewegen. Sie stéren
aber das Planetensystem nur wenig, weil sie es schnell durcheilen und nach-
her in grofler Entfernung sehr langsam weiterlaufen.

Diese hochelegante Anordnung des Sonnensystems kann daher nur durch
den Ratschlufl und die Herrschaft eines intelligenten und méchtigen We-
sens entstanden sein. Und wenn die Fixsterne die Zentren dhnlicher Sy-
steme sind, sind auch sie alle dhnlich gebaut und unterstehen dem Gebote
eines Finzigen: zumal da das Fixstern- und das Sonnenlicht dieselbe Natur
haben und alle Systeme sich gegenseitig Licht zustrahlen.

Dieser Eine, so wird nun gesagt, regiert all dies, nicht als Weltseele, son-
dern als Herr des Universums. Gott ist ewig, unendlich, allmichtig und

68



allwissend, d. h. er dauert von Ewigkeit zu Ewigkeit, ist allitberall da, re-
giert alles und weil alles, was geschieht oder was gewul3t werden kann?,

Indem er immer dauert und iiberall da ist, erzeugt er (constituit) den
Raum, die Ewigkeit und die Unendlichkeit. Wie auch der kleinste Raum-
teil immer da ist und jeder unteilbare Augenblick iiberall, so ist auch der
Schiopfer und Herr aller Dinge nicht niemals und nirgends. In IThm ist alles
enthalten und bewegt sich alles?.

Von Gottes innerem Wesen wissen wir freilich gar nichts. Wir erkennen
ihn nur durch seine Eigenschaften und Attribute, durch den wunderbaren,
weisen Bau der Dinge und durch die Endursachen. Wir verehren ihn aber
seiner Herrschaft wegen. Denn Gott ist ohne Herrschaft, Vorsehung und
Endursachen nichts als das Fatum und die Natur.

Von ihm auf Grund der Erscheinungen zu handeln, gehort in die Experi-
mentalphysik.

Man vergleiche nun diese Aussagen iiber Gottes Allgegenwart mit dem,
was Newton itber Raum und Zeit sagt, wo er sie als die «primiren Orter
aller Dinge» bezeichnet, und man wird wohl kaum daran zweifeln, dal auch
durch jene Formulierungen ein tieferer Sinn angedeutet werden soll.

Nachdem Newton von Gott, Zeit und Raum gehandelt hat und die be-
merkenswerte Erklirung gemacht hat, dal3 die Physik eine besondere Art
der Theologie sei, fihrt er fort:

3 D.i. der Wortlaut der zweiten Auflage: «quae fiunt aut sciri possunt». Die spiiteren Auf-
lagen haben: «quae fiunt aut fieri possunt», was ich fiir einen Druckfehler halte. Dieser
konnte leicht entstehen, weil im Druck die beiden Worte #hnlich aussehen. Zudem ist
«fiunt aut fieri» eine konventionelle Wendung.

4 Hiezu werden folgende Bibelstellen angefiihrt: Paulus in Acta 17, 27, 28, Moses Deut. 4,
39; 10, 14, Ps, 139, 7, 8, Salomo 8, 27, Hiob 22, 12, Jeremia 23, 23, 24. Es handelt sich
hier um Siitze wie die folgenden:

Acta 17, 27. ... damit sie Gott suchten, ob sie ihn wohl spiiren und finden méchten, da
er doch nicht fern ist von einem jeden unter uns. Denn in ihm leben wir, bewegen wir uns
und sind wir.

Deut. 10, 14. Dem Herrn, Deinem Gott, gehort der Himmel und aller Himmel und die
Erde und alles, was drauf ist.

Ps. 139, 7, 8. Wohin soll ich gehen vor Deinem Geiste ?

Wohin soll ich fliehen vor Deinem Angesicht ?
Stiege ich hinauf in den Himmel, so bist Du dort;
Schliige ich mein Lager in der Unterwelt auf — auch da bist Du.

Jerem. 23, 23, 24. Bin ich denn nur ein Gott aus der Nihe und nicht ein Gott aus der
Ferne ? Kann sich einer so heimlich verbergen, dal} ich ihn nicht sehe ? Erfiille ich nicht
den Himmel und die Erde ? spricht der Herr.

69



In diesem Sinne habe ich die Erscheinungen des Himmels und unseres
Meeres durch die Schwerkraft erkliirt, habe aber fiir diese noch keinen Grund
angegeben. Diese Kraft muf} ndmlich aus irgendeiner Ursache entspringen,
die bis in die Mittelpunkte der Sonne und der Planeten dringt ohne Ab-
nahme ihrer Fihigkeiten. Aus den Erscheinungen habe ich aber ihren
Grund nicht herleiten konnen: et Hypothesis non fingo — ich erdichte keine
Hypothesen.

Das Scholium schlieBt mit einigen Bemerkungen iiber einen héchst sub-
tilen Spiritus, der alle Kérper durchdringt und der, wie Newton vermutet,
fiir die elektrischen Eigenschaften der Materie, fiir ihren Zusammenhalt,
fir die Optik und fiir die Nervenphysiologie von groler Bedeutung sein
soll. Es liege aber kein geniigendes Erfahrungsmaterial vor, um hier quan-
titative Gesetze aufstellen zu konnen.

Das Scholium macht, mit seiner Vermischung von physikalischen, natur-
philosophischen und theologischen Betrachtungen, keinen einheitlichen
Eindruck. Auch ist die in ihm zum Ausdruck gebrachte Theologie recht
sonderbar. Besonders auffallend ist die Behauptung, dal} die in den Prin-
cipia gegebene Erklirung des Sonnensystems nichts anderes sei als die Lehre
von Gott, insofern er sich in seinen Werken offenbart. Die Physik wird so-
mit durchaus als natiirliche Theologie verstanden.

Betrachtungen dariiber, wie der Bau der Welt doch héchst wunderbar und
zweckmiBig sei, machen am Ende eines durchaus niichternen, mathema-
tisch-physikalischen Lehrbuches auf den modernen Leser einen fremd-
artigen Eindruck.

Wir haben uns heute an die physikalischen Begriffe von Raum und Zeit
und an die Gesetze der allgemeinen Gravitation derartig gewohnt, dal uns
der Gedanke, es werde die Erde von der Sonne, der Mond von der Erde an-
gezogen, und dall Sonne und Mond die Gezeiten des Meeres mechanisch
hervorbringen, villig vertraut ist. So kommt uns das Wunderbare und
Unbegreifliche daran kaum mehr zum BewuBtsein.

Die Newtonsche Auffassung dieser Dinge war aber damals, auch wenn
wir nur ihren eigentlichen physikalischen Aspekt betrachten, ganz neu-
artig. Man empfand es noch, daf es sich hier um Anschauungen von
groBer philosophischer Tragweite handle, wie dies aus den Reaktionen
von Newtons bedeutendsten IFachgenossen, HuycENs und LEiBnNiz, her-
vorgeht. Daher sah sich Newton genétigt, den philosophisch-theolo-
gischen Hintergrund seiner Physik, wenn auch nur in gedringter Form,
anzudeuten.

70



Newtons Philosophie steht vor allem im Gegensatz zur Cartesischen Denk-
weise und greift auf eine iltere Uberlieferung zuriick, die in der italieni-
schen Renaissance ihren Ursprung hat. Dies hat E. CAssirRer? iiberzeu-
gend nachgewiesen.

Die Denker, die diese Entwicklung trugen, sind fiir uns heutige von der
Personlichkeit DESCARTES’ und von seinem mathematisch-philosophischen
Denken iiberschattet. So wichtig aber Descartes fur die Entwicklung der
neueren Philosophie und Mathematik ist, so gering sind doch seine Ver-
dienste um die Grundlegung der neuen Physik. Sein auf mathematische
Klarheit zielender Geist hatte ein ungeniigendes Verhéltnis zur empirischen,
und deshalb irrationalen Wirklichkeit. Darum eigneten sich seine Ideen
schlecht, um auf ihrer Grundlage Physik zu treiben®.

Freilich, gerade ihrer Klarheit, d. h. ihrer naiven Anschaulichkeit halber,
wirkten Descartes’ physikalische Ideen vorerst hichst iiberzeugend. Es
scheint, dall auch Newton selber sich erst von dem Einflusse der in seiner
Jugend allmichtigen cartesischen Denkweise befreien mufite, wobei er auf
ilteres Gedankengut zuriickgriff, das seiner Phantasie offenbar erméglichte,
sich in produktiver Art mit den Grundproblemen der damaligen Mechanik
zu beschiftigen. Deswegen beginnt auch das Scholium generale folgerich-
tig mit polemischen Bemerkungen gegen Descartes.

Da die Quellen spirlich flielen, ist es freilich schwierig, die geistige Ent-
wicklung Newtons zu verfolgen. Es gibt aber zwei umfangreiche Briefe?, die
in den Jahren 1675 und 1679 geschrieben wurden, in denen er hauptséch-
lich Spekulationen, ein Ztherisches Medium betreffend, auseinandergesetzt
hat. Aus ihnen wird eine charakteristische Anderung in seinem Denken er-
kennbar.

Der Ather, von dem da die Rede ist, ist eben jener subtile Spiritus, der
im Scholium generale erwihnt wird.

Im ersten Brief, der im Dezember 1675 an den Sekretir der Royal So-
ciety, OLDENBURG, geschrieben wurde, wird u. a. gesagt, dafl moglicher-
weise das ganze Naturgebidude nichts anderes sein kénnte, als mannigfal-
tige Verbindungen gewisser dtherischer Spiritusse oder Ddmpfe, die in einen
dichteren Zustand kondensieren und hernach in mancherlei Form ge-

5 ERNST CASSIRER, Das Erkenntnisproblem in der Philosophie und Wissenschaft der neueren
Zeit, 1, Band (2, Auflage, Berlin 1911),

¢ Einen guten Uberblick iiber DESCARTES’ physikalische Theorien bietet J. F.Scort, The
Scientific Work of René Descartes (London 1952).

7 Abgedruckt bei D. BREWSTER, op. cit.

\ 71



bracht werden. Dies geschah zuerst durch den direkten Eingriff des Schop-
fers, hernach durch die Kraft der Natur, die so, gemill dem Gebot «seid
fruchtbar und mehret euch» ein vollendeter Nachahmer des Vorbildes
wurde, das ihr der «Protoplast» gab.

Der Ather soll sich in bestindiger Zirkulation befinden, wie dies dem
Naturgeschehen iiberhaupt entspricht. Er stromt auf die Gestirne zu, wird
in diesen kondensiert und verlid3t sie wieder in der Form von Gasen oder
Dimpfen. Dieser ProzeB soll erstens die Sonnenwiérme erzeugen. Ferner er-
zeugt die Atherstrﬁmung die Schwerkraft, die demgemif} der totalen Ober-
fliche der Korper proportional sein sollte.

Das stherische Medium soll aber auch in den Nerven und im Gehirn ein-
geschlossen sein und durch seine Bewegungen, die dem Willen der Seele
unterworfen sind, die Muskelkontraktion hervorrufen. Newton stellte sich
dabei vor, daB der feine Ather, der doch gewdhnlich die Korper zu durch-
dringen vermag, in den Nerven und im Gehirn durch eine besondere Eigen-
schaft ihrer Hiute — wir wiirden von einer «semipermeablen Wand» reden —
zuriickgehalten werde. Dies wird durch physikalisch-chemische Betrach-
tungen iiber Mischbarkeit, Loslichkeit oder Legierbarkeit von Fliissigkeiten
oder Metallen erliutert. Ahnliche Griinde kénnten dazu fithren, daB sich
die Atherwirbel der Sonne und der Planeten nicht mischen.

Wir sehen hier, dall Newtons damalige Spekulationen in vielem grofle
Ahnlichkeit mit denen Descartes’ besaBen. Insbesondere glaubte auch
er, dal die Schwerkraft durch mechanisch-hydrodynamische Kriifte zu-
stande komme, weshalb er an der Hypothese der Atherwirbel Descartes’
festhielt.

Obwohl er schon zehn Jahre frither erkannt hatte, daBl die Schwerkraft
der Sonne und der Planeten mit dem Quadrat der Entfernung abnimmt,
war er doch noch weit von der Erkenntnis der allgemeinen Gravitation,
d. h. von der Erkenntnis, daB jeder Massenteil jeden anderen gemil} dem
Gravitationsgesetz anzieht, entfernt.

Der zweite Brief, im Februar 1679 geschrieben, ist an den beriihmten
Chemiker RoB. BoYLE gerichtet, mit dem Newton befreundet war. Er han-
delt ebenfalls von der Atherhypothese und von ihren Nutzen zur Erklirung
physikalisch-chemischer und optischer Erscheinungen. Die Natur und die
Wirkungsweise des Athers werden jedoch wesentlich anders aufgefaBt als
frither. Es soll sich jetzt um ein hochelastisches, sehr feines Gas handeln, das
in die Kérper zwar eindringt, dessen Dichte aber in den Kérpern und in
ihrer Umgebung geringer ist als im freien Raume: Je weiter man sich von

72



den Kérpern entfernt, desto dichter wird der Ather. Umgekehrt haben die
Kérper das Bestreben, aus Gegenden hoherer Atherdichte in diejenigen
Gegenden zu gelangen, wo diese Dichte geringer ist. Mit Hilfe dieser Vor-
stellung, dachte Newton, konnte man auch die Schwerkraft erkliren. Die
Idee aber, daB sich in den Kérpern Ather kondensiere, daB dieser Stréme
und in solcher Weise Kriifte ausiibe, wird ganz aufgegeben.

Der Ather wirkt nicht mehr mechanisch im Sinne Descartes’; denn bei
diesem ist eine mechanische Wirkung zuletzt immer ein Zusammenstof}
materieller Kérper. Newtons Ather dagegen ist ein Triiger elastischer Kriifte
und ist seiner Natur nach als dynamisch gedacht. Seine Elastizitit wird
nicht, wie dies Descartes verlangt hitte, auf Bewegungen zuriickgefiihrt
und ist daher eine neue, besondere Eigenschaft. Somit wird hier das mecha-
nistische Denken verlassen, wenn auch diese Wendung noch nicht mit
vollem Bewulltsein geschieht.

Zu einer wirklich neuen Denkweise gelangte Newton erst, als er sich in
den folgenden Jahren erneut mit den Grundlagen der Himmelsmechanik
beschiftigte — das Resultat dieser Arbeit sind die Principia.

Aus der ersten Auflage, der das Scholium generale noch fehlt, ist aller-
dings der naturphilosophische Hintergrund nicht deutlich zu erkennen.
Besonders wurden die Ansichten Newtons iiber die Schwerkraft schon von
den Zeitgenossen miflverstanden, indem man schloB3, er lehre die unmittel-
bare Fernwirkung materieller Korper aufeinander. Er aber bestritt dies
lebhaft, da er sich iiber die Ursachen der Schwere iiberhaupt nicht geduflert,
sondern nur ihr empirisches Vorhandensein festgestellt habe. Die Art und
Weise, wie dies geschah, mullte aber notwendig zu den Folgerungen fiihren,
die jedermann zog und die ihm doch gar nicht passen wollten.

Newton hatte sich bei dem Schluf}, da3 die Schwere eine bei allen Kor-
pern auftretende Erscheinung sei, auf seine dritte «Regula Philosophandi»
gestiitzt. Diese Regeln eréflnen das dritte Buch der Principia, das die An-
wendung der vorher entwickelten physikalisch-mathematischen Sitze auf
die Himmelsmechanik enthilt.

Die dritte Regel lautet: Eigenschaften der Kérper, die weder zu- noch
abnehmen kénnen und an denen alle Kérper, mit denen man experimen-
tieren kann, teilhaben, soll man fiir Eigenschaften aller Kérper halten.

Hierauf folgt eine lange Erlduterung, in der schliefilich festgestellt wird,
daB auch die Schwere eine solche Eigenschaft sei, die sogar noch sicherer
als die Undurchdringlichkeit der Koérper nachgewiesen sei. Denn jene sei
auch fiir Himmelskorper nachweisbar, diese aber nicht.

73



Daraus schlol man, Newton rechne die Schwere, die in die Ferne wirkt,
zu den wesentlichen Eigenschaften der Materie, dhnlich wie die Trigheit.
Das war aber gar nicht seine Meinung. So schrieb er 1693 an den berithmten
Philologen BENTLEY ®: «Es ist undenkbar, dafl unbeseelte, stumpfe Materie
(“inanimate, brute matter”), ohne Vermittlung von etwas anderem, das
nicht materiell ist, auf andere Materie wirken kénnte, ohne diese zu beriih-
en. Aber das wiire so, wenn die Gravitation im Sinne der Epikurder der
Materie wesentlich und inhirent wire. Das ist ¢in Grund, weshalb Sie mir
die Vorstellung der eingeborenen Gravitation nicht zuschreiben sollten ...
Die Schwere muf} durch ein Agens verursacht sein, das dauernd nach ge-
wissen Gesetzen wirkt. Ob aber dies Agens kérperlich oder unkérperlich
sei, das iiberlasse ich dem Urteil meiner Leser.»

Er hat ferner, um zu beweisen, daf} er nicht an Fernkrifte glaube, in der
lateinischen Ausgabe der Optik (1706) sowie in der zweiten englischen Auf-
lage von 1717 im Anhange, der die sogenannten «Fragen» enthilt, jene
alten Spekulationen, die er seinerzeit BoYLE mitteilte, abgedruckt, nach
welchen ein im «Vakuum» ausgebreiteter Ather die Gravitation hervorru-
fen konnte. Ein Ather im Sinne der Cartesianer wird dagegen ausdriicklich
verworfen:

«Wenn wir ein solches Medium verwerfen, so konnen wir uns auf die
dltesten und berithmtesten Philosophen Griechenlands und Phéniziens
berufen, die als Ausgangspunkt ihrer Philosophie ein Vakuum annehmen,
ferner die Atome und ihre Schwere. Dabei schrieben sie die Schwere still-
schweigend einer andern Ursache als der dichten Materie zu. Spitere Phi-
losophen verbannen die Betrachtung solcher Griinde aus der Physik und
ersinnen Hypothesen, die alles mechanisch erkliren sollen, indem sie andere
Griinde in die Metaphysik verweisen: Wihrend doch die Hauptaufgabe der
Physik darin besteht, von den Erscheinungen auszugehen, ohne Hypothe-
‘sen zu erdichten, die Ursachen aus den Wirkungen zu erschlieBen, bis wir
zum allerersten Grunde gelangen, der gewil} nicht mechanischer Art ist.
Sie soll auch nicht nur den Mechanismus der Welt enthiillen, sondern vor
allem Fragen der folgenden Art beantworten: Was befindet sich in den
von Materie beinahe freien Riumen, und woher kommt es, da3 sich die
Sonne und die Planeten gegenseitig anziehen, ohne daf} sich zwischen
ihnen dichte Materie befindet ? Wie kommt es, daBl die Natur nichts
umsonst tut, und was ist der Ursprung aller Ordnung und Schénheit,

8 Newtoni Opera, by HorsLEY, IV, 438,

74



die wir in der Welt sehen? Wozu dienen die Kometen ?» usw. (28.
«Frage» der Optik).

Gleichwohl hat er in der zweiten Auflage der Principta (1713), anders als
in der Optik, nichts Niheres iiber die méglichen Ursachen der Schwerkraft
geschrieben, sondern sich mit Andeutungen iiber einen subtilen Spiritus be-
gniigt, die, so wie sie dastehen, nicht recht verstindlich sind. Auch ist die
dritte Forschungsregel mit dem alten Kommentarunverindertiibernommen
worden, obwohl man aus ihr wirklich schliefen sollte, dafl auch die Schwere
zu den wesentlichen Eigenschaften der Materie gerechnet werden muf}, was
doch gar nicht Newtons Meinung war.

Alles in allem muf} man darum zugestehen, daf} es schwierig ist, sich aus
dem, was Newton iiber Zeit, Raum und Schwere gesagt hat, ein klares Bild
seiner Vorstellungen zu machen.

Aber die Ideen Newtons sind aus einer Uberlieferung gespiesen, deren
Quellen bedeutend reicher flieBen. Indem wir uns diesen Quellen zu-
wenden, werden seine Ideen besser verstidndlich, und der innere Zu-
sammenhang der im Scholium generale angedeuteten Gedanken wird
einigermafllen deutlich.

2. Die Raumlehre der Italiener des 16. Jahrhunderts
und thre Quellen

Der Ursprung der modernen Vorstellungen von Raum und Zeit liegt in
Italien. Die Philosophen des 16. Jahrhunderts haben dort, in der Ausein-
andersetzung mit der umwilzenden Lehre des KorPErNIKUS, die Vorstel-
lungen geschaffen, die dann in den Hédnden GArLiLEIs und NEwTONS Zur
Grundlage unserer Physik werden sollten®.

Alle diese Denker betrachteten sich selber als Nachfolger Platos. Aber
was man damals als Platonische Philosophie bewunderte, ist nicht nur das,
was uns aus den Platonischen Dialogen anspricht. Es war auch nicht einfach
der Neuplatonismus der spiteren Antike. Zwar wurden die Dialoge PLATOS
und die Enneaden PLOTINS fleifig gelesen und zitiert, aber all dies wurde in
einer fiir uns fremdartigen Weise verstanden und gedeutet. Uberdies treten
ganz neue Motive auf, die dieses Denken grundsiitzlich vom antiken Den-
ken unterscheiden, und dazu gehéren die Theorien vom Raume. Diese ha-

® Vergleiche hiezu: ERNsT CASSIRER, Das Erkenninisproblem. Diesem Werke verdanke ich
entscheidende Anregungen.

75



ben wenig Ahnlichkeit mit dem, was Plato im Timaios iiber den Raum
gelehrt hat !0, ja sie widersprachen ihm geradezu.

PrAToO reiht den Raum in die drei «Gattungen» ein, die schon bestanden,
bevor die Welt wurde. Diese sind:

1. Etwas Unveriinderliches, das in nichts iibergeht noch etwas aufnimmt
und das nur dem Denken zugiinglich ist: d. i. das Reich der Ideen.

2. Etwas dem ersten Ahnliches, das nach ihm benannt wird. Dieses ist
ewig wechselnd, und dem Meinen und den Sinnen zuginglich: das ist die
Erscheinungswelt.

3. Der Raum, in dem alles wird, eine schwer zu begreifende, dunkle Gat-
tung. Er nimmt alles Werdende auf und ist gleichsam seine Amme. Ein
gestaltloser Schof}, der alles umschlieit, hat er in einer zweideutigen und
kaum erklirlichen Art teil an der gottlichen und ideellen Natur. Wir werden
seiner auf eine dunkle, kaum begreifliche Art gewahr. Aber, indem wir un-
seren Geist auf ihn richten, triumen wir gleichsam und glauben, alles miisse
einen Ort haben und einen Raum einnehmen: und was weder auf der Erde
noch im Himmel sei, existiere iiberhaupt nicht.

Der Raum ist gleichzeitig eine Art ideeller Urmaterie, in die sich die Ideen '
einprigen. Dementsprechend dachte sich Plato die Elemente aus geome-
trischen Figuren, aus Dreiecken, gebildet.

Die Zeit aber faflte Plato als bewegtes Bild der Ewigkeit auf, das, anders
als der Raum, zusammen mit der Welt entstand und durch den Lauf der
Planeten gemessen wird.

ARISTOTELES, weniger abstrakt als Plato und auch naiver, falite den
Raum im wesentlichen als das auf, was einen Koérper begrenzt!!. Damit
wird der Raum eigentlich zur Oberflache. Die Zeit dagegen wird auf die Be-
wegung der Kérper, vor allem der Himmelskorper, zuriickgefithrt.

Ahnlich sind die Vorstellungen Protins, der hier mehr aristotelisch als
, platonisch empfindet (Enneaden VI. 3).

10 MaBgebend fiir unsere Zwecke ist die lateinische Ubersetzung FiciNos, die bis ins 18. Jahr-
hundert immer wieder gedruckt wurde. Auch Newton hat sie in seiner Bibliothek beses-
sen. Uber ihren Wert, sieche: J. FESTUGIERE, La philosophie de 'amour de Marsile Ficin
(Paris 1941), Appendice 1. Hier sagt Festugiére: «Certes, Ficin interpréte Platon d’une
facon qui n’est pas toujours orthodoxe: mes dans ses Commentaires seulement. Car je me
suis rendu compte que sa traduction est en général exacte, qu’il suit avec fidélité la pensée
du philesophe grec, bref, que les hommes du XVI° siécle, qui le plus souventn’atteignaient
Platon que par Marcile Ficin, connaissaient bien 'original et non quelque moulage pour
trop défectueux.»

11 Physik, IV. Buch.

76



Wenn nun die Italiener des 16.Jahrhunderts Platos Raumlehre nicht
beachteten, die des Aristoteles sogar direkt verwarfen, so fanden sie freilich
doch Anregungen in antiken Lehren, die aber ganz anderer Herkunft sind.
Die ersten antiken Schriften, die Ficino 1471 herausgab, waren ja nicht
diejenigen Platos, sondern die im Corpus Hermeticum vereinigten Gespriche
oder Reden, die dem HERMES TRISMEGISTUS 12 Zugeschrieben wurden. Diesen
Hermes betrachtete man als eine historische Personlichkeit, die zur Zeit
Moses in Agypten gelebt haben sollte — manche hielten ihn gar fiir einen
Zeitgenossen Abrahams. Wie Moses, oder vielleicht durch dessen Vermitt-
lung, sollte er géttliche Offenbarung empfangen haben.

Ferner erhielt man gegen Ende des 15. Jahrhunderts Kenntnis von der
jiidischen Geheimtradition, der Kabbala. Diese Lehren fithrte die jiidische
Uberlieferung auf die Offenbarungen zuriick, die Moses auf dem Sinai zuteil
wurden. Sie zeigen ein deutlich neuplatonisches Geprige, was die Zuver-
lassigkeit der Uberlieferung und den Offenbarungscharakter der Hermeti-
schen Schriften zu bestitigen schien, denn diese sind auch neuplatonisch
gefirbt.

Alle diese Weisheiten, so glaubte man weiter, hiitten PYTHAGORAS und
PraTo in Agypten kennengelernt, und so sei die gottliche Offenbarung aufs
neue aufgelebt. Die Erkenntnis, dal} das Corpus Hermeticum erst aus dem
zweiten oder dritten nachchristlichen Jahrhundert stammt, daf} die Kab-
bala gar noch viel jungeren Datums ist, hat sich erst im Laufe des 17. Jahr-
hunderts oder noch spiter durchgesetzt. Noch Boyle und Newton teilen die
alte Meinung, dal} alle Weisheit auf die mosaischen Zeiten zuriickgehe, so
auch die antike Atomtheorie, und dal3 diese Lehren teils durch die Ver-
mittlung der Phdénizier, teils durch Pythagoras und Plato den Griechen
bekanntgeworden seien!®. Dafiir glaubte man auch in antiken Quellen eine
Bestétigung zu finden. Im Corpus Hermeticum handelt nun die zweite Rede
HErRMES’ an AscLEPIUS, die in den alten Ausgaben die Uberschrift Adyog
xadodixog triagt, in ihrem Beginn ausdriicklich vom Raume.

Hier wird folgendes ausgefiihrt: Alles, was sich bewegt, bewegt sich in
etwas und durch etwas. Die Natur dessen, in dem sich etwas bewegt, ist der

12 W.Scort, Hermes Trismegistus (Oxford 1924). — A.D.Nock et A.J.FESTUGIERE, Corpus
Hermeticium (Paris 1945).

13 Das ist der Sinn des Hinweises auf die Phonizier in der oben zitierten Stelle in NewToNs
Optik. Siehe ferner: R. BoyLe, The Sceptical Chymist, S. 71 (Everyman’s Library). —
J.TurrocH, Rational Theology and Christian Philosophy in England in the 17" Century,
Vol. IL, S. 303 (2. Auflage, 1874).

17



Natur des Bewegten entgegengesetzt. Der bewegte Kosmos ist ein Korper.
Daher ist der Raum unkérperlich. Was aber unkérperlich ist, gehért ent-
weder Gott zu oder es ist Gott selber. Dieses unkérperliche Etwas, das Gott
zugehort, muf} seiner Natur nach ewige Substanz sein. Der Raum ist nun
nicht Gott selber, denn er ist ein Objekt unseres Denkens, wihrend Gott nur
Objekt seines eigenen Denkens ist.

Daher ist der Raum die Wirksamkeit einer Kraft, die die Dinge umfingt.
Er ist aber nicht das Leere, denn dies wire Nichts. Also ist er, in dem sich
alles bewegt, ganz Geist.

Gott selber ist nicht Geist und Wahrheit, aber er ist der Grund, durch
den sie sind. Denn alles was ist, ist durch ihn.

Eine weitere Stelle, die diesen Gedankengingen entspricht, findet sich
in dem Hymnus, der das 5. Buch beschlieBt: «Wohin soll ich blicken, wenn
ich Dich preise ? Aufwirts oder abwirts, nach innen oder nach auflen?
Denn Du bist der Ort, in dem alle Dinge enthalten sind, neben Dir ist kein
Ort. Alle Dinge sind in Dir.»

Der Raum, von dem die zweite Rede handelt, ist natiirlich nicht in erster
Linie der Raum im gewdhnlichen Sinne, sondern der himmlische, aufler-
kosmische Raum, in dem sich die kugelfésrmigen Himmelssphiren drehen.
Dagegen hat man bei den Worten des angefithrten Hymnus wohl an den
Weltraum schlechthin zu denken.

Man kann nicht daran zweifeln, daB sich in diesen Stellen jiidischer Ein-
flul bemerkbar macht. Die Worte des Hymnus klingen an die Verse des
139. Psalms (5-9) an, den Newton zitiert:

«Du hiltst mich hinten und vorne umschlossen,
Du hast Deine Hand auf mich gelegt.
Zu wunderbar ist es fiir mich und unbegreiflich,
zu hoch, als daf} ich es faf3te.
Wohin soll ich gehen vor Deinem Geiste ?
Wohin soll ich fliechen vor Deinem Angesicht ?
Stiege ich hinauf in den Himmel, so bist Du dort;
Schliige ich mein Lager in der Unterwelt auf — auch da bist Du.»

Auch hier wird Gott als der Allgegenwiirtige gepriesen, der den Menschen
rings umschlieft.

Die Deutung Gottes als «Ort» oder «Raum» (Makom, 7droc) geht auf die
jiidische Tradition zuriick.

78



Die judischen Gottesnamen sind, wie man weil}, dadurch entstanden, daf}
man den Namen Gottes nicht mibrauchen durfte (ganz abgesehen davon,
daBl alle Gotter, ihrer vieldeutigen, iibergrollen Macht halber, auch viele
Namen tragen).

An Stelle des wirklichen Gottesnamen Jahwe verwendete man daher,
wenn man iiber Gott schrieb, den Namen «ha-schamajim», d. h. der Him-
mel. So wurde «Himmel» zum Gottesnamen, den man nun aber ebenfalls
nicht mibrauchen durfte. Folglich wurde er durch «makom» ersetzt; denn
der Himmel ist der Ort aller Orte. Dies geschah schon um 100 n. Chr. So
wurde aber auch «Ort» zum Gottesnamen und damit hiéchst bedeutungs-
voll. Darum entstanden schon in den ersten beiden nachchristlichen Jahr-
hunderten Spekulationen, die erkliren sollten, warum Gott der «Ort» heille
und was der tiefere Sinn dieses Namens sei. Von den Rabbinen sind Sitze,
wie die folgenden iiberliefert:

«Der Heilige, gelobt sei er, er ist der Ort der Welt, aber die Welt ist
nicht sein Ort.»

«Gott durchdringt die Welt, er ist der Ort, der sie tridgt, die Ausdehnung,
die sie erhilt.» ’

Solche Deutungen stiitzte man, wie dies noch Newton tut, durch Bibel-
stellen, z. B. durch Psalm 90, 114,

Der spanische Rabbi CHAsDAI CREscAS (1340-1420) hat bei seiner Kritik
des Aristoteles auf diese Lehren zuriickgegriffen®. Er behauptete, im Ge-
gensatz zu diesem und zu MAiMoNIDES, die Méglichkeit des Vakuums und
die Unendlichkeit des Raumes. Sein Hauptwerk Or Adonai (Gotteslicht)
ist 1555 in Ferrara gedruckt worden, aber schon frither haben die italieni-
schen Humanisten nachweislich von seinem Inhalt Kenntnis erhalten 1€,

In Italien hat zuerst TELESIO (1508-1588), in bewufltem Gegensatz zu
Aristoteles, die Selbstindigkeit des Raumes und der Zeit gelehrt. Fiir uns
werden aber vor allem die Lehren FrancEsco Patrizzis!? (1529-1593)

14 Ich verdanke klirende Bemerkungen zu diesen Fragen Herrn Prof. A.BrocH in Basel.
Siehe ferner R. EISLER, Weltenmantel und Himmelszelt, S. 470 (Miinchen 1910).

15 Jurius GUTTMANN, Die Philosophie des Judentums, S. 2401f. (Miinchen 1933). — HARRY
A. WoLFsoN, Crescas’ Critique of Aristotle, S. 201 (Cambridge Mass. 1929). — M. JoEL,
Don Chasdai Creskas’ religionsphilosophische Lehren, S. 24 (Breslau 1866).

18 M. JoEL, op. cit., S. 83.

17 Eine Lebensbeschreibung PATRizz1S, der in Dalmatien geboren und weit herumgetrieben
wurde und in Rom starb, findet man bei TH. A. RIXNER und TH. SIBER, Leben und Lehr-
meinungen beriihmter Physiker, IV. Heft: Franciscus Patritius (Sulzbach 1823). Daselbst
auch eine brauchbare Zusammenfassung seiner Philosophie,

79



von Wichtigkeit, der auch Anregungen Telesios aufgriff und plastisch aus-
baute.

Patrizzi verdankt man ferner eine der frithen Ausgaben der Hermeti-
schen Schriften!8, denen er auch eine lateinische Ubersetzung beigegeben
hat. In dieser Ausgabe ist der Anfang des 2. Buches (er setzt es an die 9.
Stelle mit dem Titel Sermo Universalis), den wir oben angefithrt haben, zum
ersten Male enthalten?®. Er fehlt namlich in den alten Handschriften, und
Patrizzi hat ihn mit Hilfe von Ausziigen, die er bei SToBAEUS fand, wieder-
hergestellt.

Es kann daher kaum bezweifelt werden, dal seine Raumlehre entschei-
dend durch diejenige des «Hermes» bestimmt wurde. Seine eigene Philo-
sophie findet man, zusammen mit den Hermetischen und anderen Schrif-
ten, in seiner Nova de Universis Philosophia?, die zuerst 1591 in Ferrara
erschien.

Die Nova Philosophia zerfillt in vier Teile, mit den Titeln Panaugia,
Panarchia, Panpsychia und Pancosmia. Sie beginnt wie folgt:

«Franciscus Patritius’ Panaugia. Erstes Buch vom Lichte. Im 1583
Jahre des Heils, im 58. seines Autors.»

Franziskus Patrizzi wird nun eine neue, wahre und vollstindige Philo-
sophie der Universalien begriinden. Er hat es gewagt, die folgenden, hiochst
wahren Grundsitze zu verkiinden. Diese hat er, der Ordnung nach, durch
gottliche Orakel, geometrische Notwendigkeiten, philosophische Vernunfts-
griinde und klarste Erfahrungen erlautert.

Vor dem Ersten, nichts.

Nach dem Ersten, alles.

Aus dem Anfang, alles.

Aus dem Einen, alles.

Vom Guten, alles.

Von Gott, dem dreieinigen, alles.

Gott, das Gute, das Eine, der Anfang, das Erste, sind dasselbe.
Aus dem Einen, die erste Einheit.

18 Hermetis Trismegisti Libelli integri XX et Fragmenti eius discipuli Libelli III. Ferrara
1591,

9 VW. Scorr, op. cit.

20 Mir lag die Ausgabe von 1593 vor, die den Titel trigt: Nova de Universis Philosophia
Libris quinquaginta comprensa Autore Francisco Patritio, Philosophoe eminentissimo et cele-
berissimo Romano Gymnasio summa cum laude eandem Philosophiam publice interpretante,
quibus postremo sunt adiecata Zoroastris oracula CCCXX, ex Platonicis collecta, Hermetis
Trismegisti libell;’ et fragmenta, etc. Venetijs, Excudebat Robertus Meiettus 1593,

80



Aus der ersten Einheit, alle Einheiten.

Aus den Einheiten, die Essenzen.

Aus den Essenzen, die Leben.

Aus den Leben, die Engel ?.

Aus den Engeln, die Seelen.

Aus den Seelen, die Naturen.

Aus den Naturen, die Qualititen.

Aus den Qualitiiten, die Formen.

Aus den Formen, die Kérper.

All dieses 1st im Raume.

All dieses ist in der Helligkeit 2.

All dieses ist in der Wirme.

Dadurch wird die Riickkehr zu Gott bereitet.
Dieses ist Ziel und Zweck dieser unserer Philosophie, dessen sei versichert.

Um zu beweisen, daf} diese, wohl noch in keinem Jahrhundert erhérten,
von allem gewohnten abweichenden Axiome auf den sichersten Griinden
ruhen, lasset uns also philosophieren:

Die Philosophie ist das Studium der Weisheit. Die Weisheit ist die Er-
kenntnis der Allgesamtheit. Die Allgesamtheit der Dinge beruht auf Ord-
nung. Die Ordnung beruht auf dem Frither und Spiter. Wer vom Spéteren
ausgehend zu philosophieren beginne, wiirde die Ordnung der Dinge ver-
wirren, und iiber sie und sich Dunkelheiten ausbreiten. Von den ersten
Dingen nehme daher unsere Philosophie ihren Anfang?22.»

Die hier hochst feierlich vorgetragenen, ungewdhnlichen Axiome — et
axiomata, et paradoxa, wie es im lateinischen Text heifit — sind eine Zu-
sammenfassung des ganzen Systems. Es handelt sich um eine Emanation
der Dinge aus dem Einen, und, was fiir uns die Hauptsache ist: der ganze
Prozef} findet im Raume statt (Haec omnia sunt in Spacio).

Yon ihm handelt das erste Buch der Pancosmia unter dem Titel «de
Spacio Physico» (Uber den physikalischen Raum). Es beginnt wie folgt:

«Was war es aber, was der hochste Werkmeister (Opifex) vor allem ande-
ren zuerst auller sich erschuf ? Sollte und mullte nicht dasjenige zuerst ge-
schaffen werden, dessen alles andere bedarf, damit es ist und ohne das es
nicht sein kann, und das selber nichts anderes zu seiner Existenz bedarf?
Dieses mul} vor allem anderen notwendig da sein, und ist es gesetzt, so

21 Siehe Noten °7 und 8.

22 Um dem Leser einen Begriff von der Art des Patrizzischen Philosophierens zu geben,
fiigen wir im Anhang, neben dem lateinischen Text der hier und im folgenden aufgefiihr-
ten Stellen, noch weitere Abschnitte hinzu. Besonders eindrucksvoll scheint es uns, wie
Patrizzi das Licht, als die Freude, das Lachen der Welt, preist.

81



kann auch alles andere gesetzt werden; nimmt man es aber weg, so wird
auch alles andere aufgehoben. Dieses aber ist der Raum.

Alles, sei es korperlich oder unkérperlich, ist, wenn es nicht irgendwo ist,
nirgends, und wenn es nirgends ist, ist es itberhaupt nicht. Wenn es aber
nicht ist, so ist es nichts. Was aber nichts ist, das ist nicht Seele, nicht Na-
tur, nicht Qualitiit, nicht Form, noch ist es ein Korper.»

Sogar von der Universellen Gottheit gilt, da}, wenn sie allgegenwiirtig ist,
sie im Raume ist, und darum ist sie notwendig da. Dieser Raum, der allem
vorangeht und auch auller der Welt ist, gehort nicht zu den Weltdingen.
Er ist wirklich ein anderes Ding, das von der Welt verschieden ist.

Ferner sagt Patrizzi:

«Wenn das Substanz ist, was durch sich selber existiert, so ist der Raum
am meisten von allem Substanz.»

Diese Aussage wird fiinfmal variiert, und der Passus schliefit mit den
Worten:

«Der Raum existiert also ganz in sich und durch sich, er besteht daher
immer durch sich und in sich; und er bewegt sich niemals, noch indert er
Wesen oder Ort, weder teilweise noch im ganzen.»

Hier tritt uns die Idee des «absoluten Raumes», klar erfafit, zum ersten-
mal entgegen. Und hier begegnen wir den gleichen Argumenten, die uns
spiter wieder begegnen werden, um die Wahrheit dieser Idee zu begriinden:
Was nirgends ist, das existiert itberhaupt nicht. Also hat alles, was existiert,
einen Ort und ist daher im Raume — und dies gilt auch von den unkérper-
lichen Dingen, ja auch von Gott. In genau demselben Sinne sagt noch
NeEwToN, hundert Jahre spiter: «Sicher ist der Schiopfer aller Dinge nicht
niemals und nirgends.»*

Patrizzi lehrt weiter, dal dieser urspriingliche unendliche Raum, der als
erster aus dem viterlichen Abgrunde hervorging, der somit sozusagen der
Erstgeborene Gottes ist, vom urspriinglichen Licht ganz erfiillt wurde. Be-
vor ihn das Licht erfiillte, war er freilich nicht dunkel, denn die Finsternis
stammt vom Undurchsichtigen, und das war nicht im leeren Raume.

Hernach aber wird er noch von der Wiirme und der urspriinglichen Fliis-
sigkeit, dem Ather, erfiillt.

In diesem fliissigen Ather bewegen sich die Gestirne, frei, durch lebendi-
gen Antrieb, «wie Vogel in der Luft, wie Fische im Meer» 23.

* All dies steht in direktem Gegensatz zu Pr.ATOS Lehre, da es ein Traum sei, wenn wir
glauben, alles habe einen Ort und sei im Raume.
28 Pancosmia, 13. Buch.

82



Patrizzi konnte sich nicht entschlieBen, das kopernikanische, helio-
zentrische System ganz zu ibernehmen, obwohl dieses sichtlich nicht
schlecht zu seinen Lichtphantasien passen wiirde.

Dies kann allerdings durch Riicksichten auf die kirchliche Zensur bedingt
sein, denn sein Buch wurde ihr natiirlich vor dem Drucke unterworfen. Der
Zensor, P. F. JacoB pE Luco, hat, ohne freilich in den Text einzugreifen,
verschiedentlich seine eigenen kritisch-warnenden Anmerkungen eingefiigt,
die mitabgedruckt sind. Gleichwohl ist das Werk 1595 auf den Index ge-
setzt worden.

Sei es der Zensur halber, sei es, weil er wirklich so dachte: Patrizzi
stellt zwar die Autoritit des KoPERNIKUS sehr hoch, aber er gibt nur zu,
daB} sich die Erde um ihre Achse drehe, nicht aber, daf} sie sich um die
Sonne bewegte. Denn dal} sich der Fixsternhimmel drehen sollte, scheint
ihm, der gewaltigen Geschwindigkeit wegen, die er dann haben miiite, un-
wahrscheinlich. Dem Kopernikus aber wirft er vor, er habe behauptet,
die Erde bewege sich auf einer Mondbahn. Auf diesen Unsinn sei er geraten,
weil er glaubte, die Planeten und die anderen Gestirne wiirden auf Kreisen
bewegt, an die sie angeheftet seien. Dies sei eine ganz schlechte Vorstel-
lung, die Kopernikus in die Astronomie und in die Physik eingefiihrt habe.

Im Gegensatz hiezu vertrat Patrizzi die Ansicht, dal sich die Gestirne
frei und beseelt «wie Vigel in der Luft» bewegen kénnen. Die Erde dagegen,
so sagt er wenigstens, dreht sich, mit ruhendem Zentrum im Mittelpunkt der
Welt.

Sein unendlicher, lichterfiillter Raum, der nicht zu den Weltdingen ge-
hért, ist darum nicht ganz dasselbe wie der absolute Raum Newtons; denn
er ist in erster Linie der Feuerhimmel auflerhalb der Fixsternsphire, an
deren Existenz Patrizzi, wie auch Kopernikus, allem Anschein nach noch
glaubte.

Erst bei Giorpano Bruno (1548-1600), der die geozentrische Vorstel-
lung ganz aufgab und der fiir seine ﬁberzeugung den Feuertod starb, wird
der unendliche Raum zum physikalischen Raume in unserem Sinne. Er ent-
hilt unsere und unendlich viele anderen Welten. Jeder Stern ist bewohnt
und beseelt, ein groBes Lebewesen, das sich seines Ursprungs und Zieles
bewullt ist. Und alle zeigen an und predigen im unendlichen Raume die
unendliche Giite und Majestit des ersten Urhebers 2.

24 G1orRDANO BRUNO, Gesammelte Werke, Band 3: Vom unendlichen All und den Welten,
deutsch von L. KunLENBECK (Jena 1904). Diese fiinf Dialoge wurden 1584 in England
geschrieben.

83



Er sagt ausdriicklich, es gebe keinen Grund und es habe keinen Sinn,
an ein unendliches, unteilbares, einfachstes und vollkommenes Wesen zu
glauben, ohne zugleich zuzugeben, daf} es auch ein unendliches kérperliches
und riumlich entwickeltes gebe.

Die Vorstellung der verschiedenen Himmelssphiren hilt er fiir albern.

«Einzig ist also der Himmel, der unermeflliche Raum, der universelle
Schof3, der Allumfasser, die Atherregion, innerhalb deren alles sich regt
und bewegt. In ihm sind zahlreiche Sterne, Gestirne, Weltkugeln, Sonnen
und Erden sichtbarlich wahrnehmbar, und miissen unzihlige andere ver-
niinftigerweise angenommen werden. Das unendliche und unermefliche
All ist das Zusammenhingende Ganze, das aus diesem Raume und den in
ihm befindlichen Kérpern resultiert» (Vom unendlichen All, 3. Dialog).

Genau so wie schon Patrizzi sagt auch Bruno, dall die Sterne sich wie
Végel in der Luft aus eigenem Antrieb bewegten und nicht an Kugelschalen
angeheftet seien. Auch fiir ihn, wie spiter fiir Newton, ist der Raum der
Allumfasser, in dem sich alles regt und bewegt, und wenn er nicht aus-
driicklich die Bibel zitiert, so zeigt doch seine Wendung deutlich genug,
wie nahe der Raum der Gottheit ist, in der wir leben, uns bewegen und sind.

Ihn erfiillte seine Lehre vom unendlichen Raum und den unendlichen
vielen Welten mit neuem, nie gekanntem Hochgefiihl. Er hatte das Firma-
ment, das unsere Welt vom Himmel trennte, gesprengt, und so flossen ihm
Kosmos und Empyrédum in ein einziges, unendliches, von Gott belebtes Uni-
versum zusammen. Darum lif3t er in seinen Dialogen den zu Filoteos Uber-
zeugung bekehrten Albertino begeistert ausrufen?23:

«ﬁberzeuge uns von der Lehre des unendlichen Weltalls! Zerstore diese
eingebildeten Gewdlbe und Kugelflichen, die so und so viel Himmel und
Elemente begrenzen sollen! ... Zerschmettere mit den Salven deiner durch-
schlagenden Griinde die stihlernen Mauern und Wélbungen des ersten
Beweglichen (d. i. der Fixsternhimmel), an das die Menge glaubt! ... Schenk
uns die Lehre von der Universalitiit der irdischen Gesetze auf allen Welten
und von der Gleichheit der kosmischen Stoffe! ... Offne uns das Tor, durch
welches wir hinausblicken kénnen in die unermeflliche ununterschiedliche
Sternenwelt! Zeig uns, dal die anderen Welten im Athermeer schwimmen,
wie diese. Erklire uns, daf3 die Bewegungen aller aus inneren Seelenkriiften
hervorgehen, und lehre uns im Lichte solcher Anschauungen mit sicherem
Schritt fortschreiten in der Wissenschaft und Erkenntnis der Natur !»

2 Vom unendlichen All, Ende des 5. Dialogs.

84



Welche Hoffnungsfreude spricht aus diesen Worten! Was hier in «he-
roischem Furor» prophezeit wird, hat als erster GALILEO GALILEI verwirk-
licht, der mit seinem Fernrohr in die Sternenwelt hinausblickte und die
Planeten mit ihren Monden als kleine Welten im Ather schwimmen sah,
der mit dem Fallgesetz eines jener universellen Gesetze auffand und mathe-
matisch formulierte. Aber wie niichtern wirken seine Dialoge, wenn wir sie
mit denen Brunos vergleichen. Bei ihm treten die Spekulationen iiber das
Wesen von Raum und Zeit, gegeniiber dem Bemiihen, die Naturgesetze zu
entritseln, ganz in den Hintergrund.

Die von den Vorgéngern Galileis entwickelten metaphysischen Vorstel-
lungen des Raumes werden dagegen im 17. Jahrhundert in England noch-
mals aufgegriffen und finden bei Newton ihre endgiiltige Formulierung.

3. Henry More (16141687 )

Der Kreis philosophischer Denker, der Newton die Gedankenwelt der
italienischen Renaissance-Philosophie vermittelt hat, sind die sogenannten
«Cambridge Platonists» 26, und unter ihnen ist ihm HENRY MoRE auch per-
s6nlich nahegestanden.

Seit wann ihre nihere Bekanntschaft datiert, ist unbekannt. More er-
wihnt Newton 1680 in einem Briefe zum ersten Male. Sehr viel frither
werden sie kaum hiufiger verkehrt haben, denn Newtons Name er-
scheint nie in der regen Korrespondenz, die More mit seiner platoni-
schen Freundin, Lady ANNE ConNnway, fithrte und die erst mit deren
Tode (1679) endet.

Aber in spiteren Jahren muf} doch ein reger Gedankenaustausch statt-
gefunden haben, der vor allem gemeinsamen theologischen Interessen galt.

26 Die klassische Darstellung der Schule von Cambridge hat geliefert: Jorn TurrocH, Ra-
ttonal Theology and Christian Philosophy in England in the 17t Century (2. Auflage,
Edingburgh 1874). — Ferner: ERNsT CASSIRER, Die Platonische Renaissance in England
und die Schule von Cambridge (Studien der Bibliothek Warburg, 1932). F.J. PowIckE,
The Cambridge Platonists (London 1926). — Uber HENRY MORE im besonderen: Eine Aus-
wahl aus seinen Schriften nebst einer Bibliographie findet man bei FLorA J. MACHINNON,
Philosophical Writings of Henry More. — Das philosophische Gedicht, Psychozoia, wurde,
mit einer lesenswerten Einleitung versehen, neu herausgegeben durch GEorFFry BouLr-
LoUGH, Philosophical Poems of Henry More (Manchester 1931). — Mores Briefwechsel mit
Lady Conway wurde, zusammen mit neuen biographischen Einzelheiten, zum ersten Male
veréffentlicht durch MajoriE HopE Nicorson, Conway Letters. The Correspondence of
Anne, Vicountess Conway, Henry More and their Friends, 1642-1684 (London 1930).

85



Dies wird dadurch bekriftigt, dall Newton in Mores Testament?? als erster
unter jenen wenigen aufgezihlt wird, denen zu freundlichem Andenken an
den Verstorbenen ein Ring gegeben werden soll.

Uber die Personlichkeit Mores sagt Jonnx TuLLOCH in seiner klassischen
Monographie, die den Cambridger Platonikern gewidmet ist: «Unter denen,
die zur Schule von Cambridge gezihlt werden, ist More am typischsten; er
ist der lebendigste und interessanteste. Am meisten platonisch unter allen
diesen Platonikern, ist er heiterer, natiirlicher und menschlich vollkomme-
ner als alle andern.»

Wir diirfen somit das Sinnen und Denken Mores als reprisentativ fur
eine ganze Schule ansehen.

Platonisch sind diese Denker im Sinne der Renaissance. ERNsT CASSIRER
sagt von ihnen: «Fiir CubDwoRTH und MoRE wie fiir MARsILIUS F1cINUS und
P1co voNn MiraNDULA bildete Platon nur ein Glied in jener goldenen Kette
der gottlichen Offenbarung, die, gleich ihm, Moses und Zoroaster, Sokrates
und Christus, Hermes Trismegistus und Plotin umschlieBt. Er ist fiir sie der
Zeuge und der lebendige Beweis dafiir, dal} die wahre Philosophie und das
echte Christentum sich an keiner Stelle widerstreiten.»

Aber Cudworth und More, sie lebten nicht im 15. oder 16. Jahrhundert,
sondern sie sind Zeitgenossen von DEscArRTES und HoBBEs. Dem iiberwil-
tigenden Eindruck der Cartesischen Ideen konnten sie sich darum nicht
entziehen, und gerade More hat seine eigentiimliche Theorie des Raumes
in der Auseinandersetzung mit Descartes entwickelt.

More begann als Platoniker im Sinne Ficinos. Der Platonismus schien
ihm, der streng calvinistisch erzogen war, geradezu als Erlosung. Von star-
ker, natiirlicher Religiositiit, war es ihm schon als Jiingling unméglich, sich
mit der starren Priidestinationslehre des viiterlichen Glaubens abzufinden,
die doch der Giite und Gnade Gottes, der Freiheit und Verantwortlichkeit
des Menschen widerspricht. Im Platonismus glaubten er und die ihm
Gleichgesinnten eine Lehre zu erkennen, die sie nicht nur unmittelbar an-
sprach, sondern der iiberdies die Wiirde einer giiltigen gottlichen Offen-
barung zukam. — In dem philosophischen Gedichte Henry Mores, Psycho-

zoia genannt, heiflt es darum:

(1. Gesang 4)  So if what’s consonant to Plato’s school
(Which well agrees with learned Pythagore
Egyptian Trismegist, and th’antique roll

27 Abgedruckt in Conway Leiters.

86



of Chaldee withdom, all with time hath tore
But Plato and deep Plotin do restore)
Which ist my scope, I sing out lustily 8.

Wir sehen hier, wie auch More in Plato und Plotin nur die Reformatoren
der alten, wahren, schon durch den dgyptischen Hermes verkiindeten Phi-
losophie sieht.

Die Psychozoia ist ein umfangreiches Gedicht — es besteht aus drei Ge-
singen mit iiber viertausend Versen. Sie ist 1640 entstanden und wurde
zusammen mit andern Dichtungen Mores unter dem Titel Psychodia Pla-
tonica or a Platonicall Song of the Soul 1642 gedruckt. Sie soll eine plato-
nische Beschreibung des kosmischen Lebens bieten. Dabei wird das helio-
zentrische Weltsystem zugrunde gelegt, ja, es wird metaphysisch bewiesen:
So wie Gott das Zentrum der geistigen Welt ist, so ist die Sonne dasjenige
der Korperwelt. Gott ist die Quelle der Erleuchtung und der Kosmos ist das
Abbild der gottlichen, idealen Welt.

Auch KepLER hat dhnlich empfunden, und dies verlieh seinem Glauben
an das heliozentrische System religiose Weihe.

Die Anschauungen Mores, wie sie in seinem Gedicht zum Ausdruck
kommen, sind nun aber in wesentlichen Punkten verschieden von jenen
Platons oder Plotins. Der heliozentrische Glaube will eben nicht recht in
jene antike Vorstellungswelt passen.

Nach More besitzt Gott eine vollkommene Herrschaft iiber den alleinen
Kosmos. Er baut auf und zerstort, wie es ihm beliebt.

Alle unsere Seelen sind freie Ausfliisse seines Wesens. Neben diesen Ein-
zelseelen waltet in der Welt eine Weltseele, die er, bezeichnend genug
«low Spirit of the Universe», den «niederen Weltgeist», nennt. Dieser Geist
ist ein allgegenwiirtiges Wesen, aber: «So wie Noahs Sintflut die Erde iiber-
all iiberflutete und iiberall Wasser war, aber nicht jeder Teil Wasser in
jedem Teil der Erde, oder nicht alles Wasser in jedem Teil der Erde war;

8 Fs ist wahrscheinlich, dal More die Hermetischen Schriften in Patrizzis Ausgabe gelesen
hat. Die 320 Orakel des Zoroaster, die im Titel der Nova de Universis Philosophia PATRIZ-
ZIS genannt werden, hat dieser zuerst 1591 unter dem Titel: Zoroaster, et Eiusdam CCCXX
oracula chaldaica, e Tenebris eruta, et latine redita, in Ferrara herausgegeben. Diese werden
wohl die in diesen Versen erwiihnte Chaldiische Weisheit sein. Es darf hier erwihnt wer-
den, daf} die Bibliothek Musgrave, die vor allem die Biicher, die ehemals in Newtons Be-
sitz waren, enthielt, in ihrem Katalog auch «Patricii, Zoroaster, Hermes Trismeg. Ora-
cula 1593» anfiihrt. Das ist die oben zitierte Ausgabe von Patrizzis Hauptwerk von 1593
(R. pE ViLLamiL, Newton, The Man, London o. J.).

\ 87



so ist auch der niedere Weltgeist nicht in Génze in jedem Teil der Welt.
Sonst kénnten wir ja die Antipoden flitstern horen. Denn unser niederer
Mensch ist Teil des niederen Weltgeistes», 2°

Es klingt zwar dhnlich, wenn PLoTIN sagt, dal wir miteinander Emp-
findungsgemeinschaft hitten, weil wir durch die Allseele verbunden seien.
Auch ein leise gesprochenes Wort wirke manchmal in die Ferne, und vieles
zeige, dal} alle Dinge eine Einheit bildeten, weil die Seele eine sei3?. Aber
Plotin redet nicht von einem «niederen Weltgeist», sondern von einer
Allseele, an der alle Menschen teilhaben. '

Bei More sind dagegen die Einzelseelen ausdriicklich vom Weltgeist
unterschiedene, freie Ausfliisse der Gottheit, und nur der «niedere Mensch»,
d. h. unsere unbewuflte Natur, ist Teil des niederen Weltgeistes. Dieser ist
gar keine eigentliche Seele, sondern er wird als wesentlich unbewufltes,
dynamisches Agens aufgefafit, das physiologische und physikalische Wir-
kungen vermittelt oder ausiibt.

Nicht lange nach seiner Veroffentlichung lernte More die Schriften DEs-
CARTES’, den Discours de la Méthode, die Principia Philosophiae, kennen,
die er mit wachsender Begeisterung las. Thm imponierte die grofartig-
phantasievolle Schau, zu der Descartes auf rationaler Grundlage gelangt
war. So schrieb er ihm 1648 einen langen Brief3!, in dem er ihm sagt, nur er
konne ermessen, mit wie viel Lust sein Sinn durch die Lektiire seiner
Schriften erfiillt worden sei. Freimiitig gesteht er ihm: «Alle Meister der
Naturgeheimnisse, die je waren oder auch sind, scheinen, mit deinem herr-
lichen Talent verglichen, bloe Zwerge und Daumlinge.»

Gleichwohl, und das ist offenbar der Zweck seines Schreibens, mochte er
in aller Bescheidenheit seine Vorbehalte anbringen. Thm schien namlich die
Lehre, dall Materie und Ausdehnung gleichwertige Begriffe seien, dal} also
alles Raumliche auch materiell sein miisse, unrichtig zu sein. Denn Gott,
der doch allgegenwiirtig ist, muf} in gewisser Weise auch ausgedehnt, also
riumlich oder im Raume sein. Ferner schreckte, wie er sagt, sein Zartge-
fithl vor dem Gedanken zuriick, dafl die Tiere keinerlei Empfindungsver-
mogen hitten. Er verstand zwar wohl, weshalb Descartes zur Ansicht kam,
die Tiere seien bloB Maschinen: sie hiitten namlich, falls sie denken kénnten,
auch Teil an der unsterblichen Substanz, d. h. sie hiitten eine unsterbliche
Seele.

29 MorE, Einleitung zur Psychozota.
3 PLoTIN, IV. 9. § 9. Deutsche Ubertragung von R. HARDER (Leipzig 1931/37).
81 (Euvres de Descartes, par ADAM et TANNERY, Correspondance V (Paris 1903).

88



Wie More in einem zweiten Brief (Mirz 1649) schreibt, méchte er sich die
Seelen, die Leben der Welt, wie sie FiciNo nennt, als eine Art Sand oder
Staub denken: aus dieser Vorratskammer stromen unendliche Seelenscha-
ren in schicksalhaftem Triebe dauernd in die ihnen bereitete Materie iiber.
Dergleichen sei freilich leichter gesagt als bewiesen.

In diesem Briefe sagt er auch, dal}, wenn Gott die ganze Welt vernichten
und viel spiiter wieder eine neue schaffen wiirde, so hiitte auch die Zeit zwi-
schen den beiden Welten (intermundium illud seu absentia mundi) ihre
Dauer, die man in Tagen, Jahren oder Jahrhunderten messen konnte.
Ebenso habe auch das Nichts, d. h. das Yakuum, seine Grofle, die man in
Ellen oder Meilen messen kénne.

Je linger je mehr schien es ihm iibertrieben, daf} alles in der Kérperwelt
rein mechanisch vor sich gehen sollte. Seine Befiirchtung war, die carte-
sische Philbsophie werde schlieB3lich in reinem Mechanismus, Materialismus
und Atheismus enden. Denn in einer mechanisch erklirten Korperwelt
haben Gott und Geist keine Stelle mehr und die Welt besteht auch ohne sie.
So wurde ihm Descartes zum «Nullibisten», denn bei ihm ist Gott nirgend-
wo. Damit entwickelte er sich aus einem Bewunderer zu einem Gegner der
cartesischen Philosophie.

Sein Anliegen wurde darum, die Wirksamkeit nicht materieller, geistiger
Wesenheiten in der Natur nachzuweisen, und da ihm der Raum etwas
wesentlich Nichtmaterielles war, dem dennoch unzweifelhafte Realitit
zukam, spielt bei ihm die Theorie des Raumes eine zentrale Rolle.

Seine neue philosophische Denkart kommt wohl am besten in den
Divine Dialogues, concerning the Attributes of God and his Providence in the
World zur Geltung, die 1668 in London unter dem Pseudonym FraNciscus
PAvLAEOPOLITANUS erschienen sind. Diese Dialoge sind sicherlich sein le-
bendigstes Werk, und es gibt in ihnen Stiicke, deren poetischer Reiz auch
heute noch nicht verblafit ist. Es kommt hier so ziemlich alles vor, was
More und seine Freunde interessierte und das in ihren Gesprichen disku-
tiert wurde. Einen breiten Raum nimmt dabei die Diskussion des Sinnes
und der Bedeutung der Apokalypse ein, ein Thema, das damals viele, so
auch Newton, beschiftigte. Neben eigentlich theologischen Fragen werden
z. B. auch die Sitten und Gebriuche fremder Voélkerschaften behandelt,
iiber die man aus den Berichten der Weltreisenden erfuhr und durch deren
Kenntnis der geistige Horizont geweitet wurde.

Die Polemik gegen Descartes ist, besonders am Anfang der Gespriiche,
vorherrschend. Es soll bewiesen werden, daf} erstens der Raum ein von der

89



Materie verschiedenes, metaphysisches Sein besitzt und dafl ferner die
Naturvorgédnge, ja selbst physikalische Erscheinungen, nicht restlos me-
chanisch erklirt werden kénnen.

Um seine erste Behauptung zu beweisen, fithrt More insbesonders das
folgende «Gedankenexperiment» an 32,

Man denke sich einen durchsichtigen Zylinder, etwa aus Glas, In diesem
sei vom Zentrum seiner Deckfliche zum Umfange seiner Basis eine rote
Gerade gezogen. Dreht man nun den Zylinder um seine Achse, so beschreibt
die Gerade einen Kegel, der, wenn die Drehung hinreichend rasch erfolgt,
auch als riumliches Gebilde sichtbar wird.

Dieser Kegel ist etwas durchaus Wirkliches, Sichtbares. Aber er ist nicht
in der Materie des Zylinders — in dieser gibt es ja nur die Gerade —, sondern
im Raum. Also ist der Raum etwas Wirkliches und von der Materie Ver-
schiedenes. Dieses Ergebnis fallt einer der Sprechenden, namens Philotheus,
wie folgt zusammen : «So kommst du, ob du lebst oder nicht, zur Uberzeu-
gung: Es war, ist und wird immer eine unbewegliche Ausdehnung geben,
die von der beweglichen Materie verschieden ist.»

Auch Hylobares, «ein junger, witziger Materialist, von guten Anlagen»,
ist durch dieses Argument so itberzeugt, daf} er sagt: «Wenn der Gedanke,
Materie und Ausdehnung seien reziproke Begriffe, je in mir wieder aufflam-
men sollte, so werde ich jenen Kegel als Kerzenloscher beniitzen, um ihn
zu ersticken.» Ferner wird aber auch festgestellt, daB der Raum kein bloBes
Phantasma, kein imaginires Wesen sein kénne, wie dies HoBBES behauptet
hatte. Denn der Raum ist ausgedehnt und meBbar und: «Non entis nulla
est Affectio.» Daraus schliefit Hylobares, dal} es eine ausgedehnte Substanz
geben miisse, die, viel subtiler als jeder Kérper, alle Materien durchdringt.
Dieser Schluf} findet den Beifall des Bathynous, der Henry More selber ver-
tritt. Dieser meint, Hylobares sei jetzt auch nicht mehr weit vom richtigen
Verstiindnis Gottes entfernt. Er selber habe immer gerne gedacht, diese so
subtile Ausdehnung (d.h. der Raum), die kein Mensch sich wegdenken
kann, sei eine schattenhafte, allgemeine und etwas verwirrte Wahrneh-
mung der gottlichen Griofle (Divine Amplitude). Denn sie ist immer da,
auch wenn alle Materie vernichtet wiirde, und keine Materie ist ohne sie
denkbar. In ihr werden alle Dinge notwendig wahrgenommen, wie sie leben,
sich bewegen und sind. Hierauf wird Psalm 90, 1, 2 zitiert: «Lord, thou hast
been our dwelling-place in all generations» worauf Bathynous fortfihrt:

32 Div. Dialog. 1, 26.

90



«Darum haben die Kabbalisten nicht umsonst Gott die Namen adonai
(der Herr) und makom (der Ort, der Raum) beigelegt, der der unbewegte
Beweger, das Gefdll und der Erhalter aller Dinge ist.»

Daraus folgt also, dal der Raum, das Vakuum, eine Ausdehnung ist,
durchaus von der Materie verschieden, aus der mit grofter Sicherheit auf
die Existenz eines geistigen Wesens geschlossen werden muf}. Diese Aus-
dehnung ist unbeweglich und nicht zerteilbar (indiscerpible). Ihr ent-
spricht notwendig ein reales Wesen, das mit dem géttlichen Wesen zusam-
menfillt.

Es ist daher unméoglich zu denken, es gebe keinen Gott in der Welt.
Denn wiirde man sich alles vernichtet denken, der Raum wiirde iibrig-
bleiben, man mag wollen oder nicht. Was aber notwendige Existenz mit
sich fiihrt, gehort zum Wesen Gottes.

Vor der Erschaffung der Welt hatte Gott keinen Ort als sich selber, und er
war der erste und einzige Ort oder Raum fiir sich und alle seine Geschépfe.

Die Materie ist dagegen nicht durch ihre Ausdehnung charakterisiert,
sondern durch Teilbarkeit oder Zerteiltheit, durch gegenseitige Undurch-
dringlichkeit und durch wesentliche Inaktivitit33.

Sie besteht aus passiven physikalischen Monaden, so klein, daf} sie ohne
Widerspruch nicht kleiner sein kénnten und die nicht von selber zusammen-
halten (Matter has no Vinculum of its own).

Der Zusammenhalt und die Aktivitdt der Materie hat ihren Ursprung in
geistigen, spirituellen Prinzipien, die den Raum erfiillen und in ihm wirk-
sam sind. Das sind die Geister, und diese sind im Raum und rdumlich aus-
gedehnt, sonst wiren sie ja nirgends.

Die Geister sind insofern der Materie entgegengesetzt, als sie unzerteilbar
sind, d. h. eine wesentliche Einheit bilden. Ferner kénnen sie sich gegensei-
tig durchdringen3*, und schlieflich sind sie nicht passiv, wie die Materie,
sondern wesentlich aktiv. BewuBtsein oder Empfindungsvermégen be-
sitzen sie dagegen keineswegs immer. Immer aber sind sie rdumlich ausge-
dehnt, wobei sie ihre Ausdehnung durch Kontraktion und Dilatation ver-
indern koénnen.

Die unbewuliten Geister Mores erinnern uns an die Kraftfelder, die
zweihundert Jahre spiiter durch FArRADAY in die Physik eingefiihrt wor-
den sind. Diese sind ebenso stetig im Raume ausgebreitet. Sie super-
ponieren sich, d. h. durchdringen sich, ohne sich gegenseitig zu storen,

8 Div. Dialog. 1, 29. .
4 Diese Vorstellung findet sich auch bei PaTR1zZI, Panarchias Lib. X X.

91



und sie werden fiir den Zusammenhalt der atomistisch gedachten Materie
verantwortlich gemacht. So gesehen mufl man sagen, dafl Mores Geister-
theorie, der er iibrigens ein eigenes Werk gewidmet hat35, kein wirkliches
Gegengewicht zum cartesischen Materialismus liefern kann.

More freilich sah in ihnen Triger einer Art Lebenskraft und betonte
darum, die Grundkrifte der Welt seien nicht mechanisch, sondern sper-
matisch oder vital, und das sei der cartesischen Philosophie génzlich ent-
gegengesetzt.

Descartes hat sich bekanntlich vorgestellt, daB} die Materie aus kleinen
Teilchen bestehe, die den Raum véllig ausfiillen oder, streng genommen,
die den Raum aufspannen oder bilden. Denn Raum und Materie sind das-
selbe. Das Geschehen in der materiellen Welt besteht in der Bewegung der
Teilchen. Die groBleren bewegen sich durch die fein verteilte Materie hin-
durch, oder sie werden, wie die Planeten, von der Stromung der alles er-
filllenden Materie mitgefiihrt. Stoflen zwei solche Teilchen zusammen,
so prallen sie voneinander ab, da sie undurchdringlich und vollkommen
hart sind. Diese Zusammenstdfle sind die Grundlage aller physikalischen
Prozesse, und das ist der Sinn der Aussage, alle materiellen Vorginge seien
mechanischer Art.

Dynamische Begriffsbildungen im Sinne Galileis, oder gar ein Kraft-
begriff, wie ihn Newton besal}, sind dieser Vorstellungswelt fremd. Des-
cartes kannte zwar die Schriften Galileis, aber er hat sie nicht verstanden
und abgelehnt. Es ist ihm darum aber auch nicht gelungen, die richtigen
StoBgesetze aufzufinden, die doch in seiner Theorie grundlegende Bedeu-
tung haben. Demgegeniiber betont Henry More, dall die Materie allein
keine Quelle irgendeiner Verinderung sein kénne. Das Geschehen werde
vielmehr durch ein geistiges Prinzip, durch den Naturgeist oder die niedere
Weltseele vermittelt und regiert.

In diesem Sinne sagt er®: «Wenn die vitalen Naturgesetze, die zum

f

Wohle der Welt fithren, nicht der Materie entspringen, dann mul} es einen
Naturgeist geben, der der Beweger und Regler der Materie ist. Er braucht
keine Hickchen und Klammern um das zusammenzuhalten, was zusammen-
halten soll, noch eine Schere, um zu trennen, was nach den Gesetzen der
Natur getrennt werden muf3.

DafB ein Geist zu solchem fihig sei, das geben die gelehrten Herren zu,
denn sie nehmen an, Seele und Korper seien vereinigt. Aber ich wundere

35 The True Notion of a Spirit, F. J. MACHINNON, op. cit.
36 Remarks upon two Late Ingenious Discursions, S, 147, London 1676.

92



mich, da wir doch aus diesen beiden Prinzipien bestehen, daB} der Genius
des Zeitalters so allgemein dahin geht, daBl man die Richtlinien des Philo-
sophierens nur von unserem korperlichen Teile hernimmt und nichts vom
geistigen. Es scheint, man hat vergessen, dafl wir auch geistiger Art sind,
oder man verkennt die Fihigkeit des Geistigen durchaus und betriigt sich
so, als ob man nichts sei als eine gewisse Menge philosophierender Materie.

Wenn nun gewisse Leute, gemil} der Roheit ihrer Begriffe, nicht glauben
kénnen, sie hitten eine Seele, wie wiirden sie doch aus ihren dumpfen
Triumen aufgeweckt, wenn sie erkennen konnten, daBl kein Stein ohne
das Wirken eines Geistes zu Boden fillt oder dafl nur durch ihn ein Holz-
stiick im Wasser an die Oberfliche steigt. Wie ist es dann moglich, dafl wir
uns, entgegen dem Zwang des Naturgeistes, frei und spontan bewegen kon-
nen, ja, dafl wir himmlischer und gottlicher Regungen fihig sind, wenn
nicht auch wir einen eigenen, selbstindigen Geist besitzen ?

Das sind Beweise fiir das Walten eines Naturgeistes, und das Wissen um
sie ist zudem von héchstem Nutzen. Und darum schliefe ich mit diesem
alten, vertrauensvollen Lucrezischen Verse, der alte Platonische oder eher
Pythagoriische Ansicht ausdriickt:

Ergo etiam atque etiam est in Mundo Spiritus ille
Naturae, qui Materiam regit atque gubernat.»

In solchen beschwérenden Worten wird das Anliegen Mores ganz deutlich.
Er méchte dem cartesischen Dualismus entgegenwirken, wo die Welt in
eine Korper- und Geisterwelt auseinanderfallt. Er kimpft gegen den ma-
terialistischen Zeitgeist, wie er in der Philosophie Hobbes zum Ausdruck
kommt. Thm scheint, dafl die Menschen mehr und mehr die Wirksamkeit
seelischer Michte unterschitzen, ja iibersehen. Fiir ihn ist das Vorhanden-
sein der Schwerkraft und der damit zusammenhingenden hydrostatischen
Kriifte ein Beweis — man bemerke wohl, ein physikalischer Beweis — fiir die
Wirksamkeit geistiger Agentien. Weitere Beweise waren ihm Geisterer-
scheinungen und Hexerei, weshalb er Nachrichten hieriiber fleilig ge-
sammelt hat und immer wieder betonte, daf} es durchaus unwissenschaftlich
sei, derartige Dinge aus bloBem Vorurteil nicht ernst zu nehmen.

Die ganze, von wunderbaren Kriften erfullte Welt ist im gottlichen
Raume enthalten, ist also ein Reich Gottes. Unendlich ausgedehnt, aber
doch meBbar, d. h. geometrisch wohl bestimmt, ist der Raum eine denk-
notwendige Wirklichkeit. Er ist gleichsam das allerrealste Wesen Anselms,
dessen Existenz ontologisch bewiesen werden kann. Wiirden die Menschen

93



diese Wahrheit einsehen, so miten sie auch erkennen, daf} der Physik, in
der ja der Raum ein Grundbegriff ist, geistige, nicht materielle Prinzipien
zugrunde gelegt werden miissen.

Die Ahnlichkeit gewisser Argumente Mores mit denen Patrizzis, insbe-
sondere der Schlul}, da} das, was nirgends ist, nicht existiert, und daf} daher
auch die unkérperlichen Wesen, die Geister, im Raume und riumlich aus-
gedehnt sein miissen, spricht dafir, daB3 er Patrizzis Philosophie gekannt
hat. Dal} er das Corpus Hermeticum gelesen hat, sagt er selber, und er
zitiert es auch in seinen Noten zur Psychozoia. Schliefilich weist er aus-
driicklich auf die jiidische Tradition hin, wenn er zum Beweise seiner Lehre
den Gottesnamen «makom» anfiihrt und den 90. Psalm zitiert. Diese hat in
seinem Denken iiberhaupt eine wichtige Rolle gespielt, und er galt darum
auf diesem Gebiete als Kenner. Seine Kenntnisse schépfte er aus besten
Quellen.

Der Herausgeber der Kabbala Denudata, KNoRR vOoN RosENrROTH?? hat
sich, da dies offenbar bekannt war, an ihn gewendet?®, und ihn um Mit-
arbeit gebeten.

Im Februar 1672 schickte er ihm kabbalistische Manuskripte, die More
sogleich einem Kreise von Fachleuten vorlegte. In einem seiner Briefe an
Lady ConwAY lesen wir??:

«Zum Nachtessen hatte ich am letzten Sonntag unseren Professor der
Orientalischen Sprachen?’, und einen anderen Theologen, der ein Kenner
der Rabbinen; ferner den Sohn eines schwedischen Bischofs, der wohl er-

37 Conway Letters, S. 324.

38 CHRISTIAN KNORR VvON RosENROTH, lebte 1636-1689 und ist heute noch als Dichter des
schénen Kirchenliedes «Morgenglanz der Ewigkeit, Licht vom unerschaffnen Lichte»
wohlbekannt, Weit gereist, lernte er wohl in Holland den beriihmten MERCURIUS VAN
HerMonNT (d. i. den Sohn des Paracelsisten Baprist v. H.) kennen. Mit ihm gab er einen
Entwurf des Naturalphabets der hl. Sprache heraus. Ausgehend von der damals verbreite-
ten Vorstellung, das Hebriiische sei die Ursprache und damit auch die natiirliche Sprache,
sollte dieses Naturalphabet die Grundlage fiir den Unterricht taubstummer Kinder ab-
geben. Von Helmont vermittelte die Beziehung Knorrs zu More. Seine Bemithungen um
die Kabbala sollten letzten Endes der Bekehrung der Juden zum Christentum dienen. —
In spiiteren Jahren war er, obwohl Protestant, Hofrat des katholischen Pfalzgrafen in
Sulzbach. Als Gelehrter der damaligen Zeit beschiiftigte auch ihn die Auslegung der
Apokalypse. Als Alchimist gehérte er der «philosophischen» Richtung FLuDpDSs an.

3 Conway Letters, S. 350.

40 Dies ist wohl CupwoRTH. Dieser war ein Kenner des Judentums und darum Mitglied der
Expertenkommission, die CROMWELL zu beraten hatte, als er 1655 den Juden den Auf-
enthalt in England wieder gestattete (POWICKE, op. cit).

94



fahren ist in dieser Wissenschaft, und einen Juden. Nach dem Essen ergriff
ich die Gelegenheit und las ihnen Ausziige aus Peganius’ (d. i. KNORRS)
Brief vor. Alle billigten sehr seinen Plan. Was den Isaac Luria (1534-72)
anbetrifft, dessen Kommentar in M.S.S. dem Peganius helfen soll, den Zoar
zu verstehen, so sagte mir der Jude, daf} sie diesen Isaac Luria fiir den
besten Kenner der Kabbala in der jiidischen Nation hielten.»

Man sieht hieraus, daf3 sich More nicht nur aus Biichern, sondern auch
durch direkten Verkehr mit jiidischen Gelehrten belehren lie3.

Eigentlich kabbalistische Schriften hat er freilich wohl erst durch
K~orrs Vermittlung kennengelernt, und er fand sie zuerst wenig anziehend.
Genaueres Studium lief} ihn aber dann doch glauben, «daf} késtliches Gold
in diesem kabbalistischen Plunder enthalten sei, das dem forschenden Auge
nicht verborgen bleiben konne».

Nach seiner Ansicht gingen diese Lehren wirklich auf Offenbarungen
zuriick, die Moses auf dem Sinai erhalten hatte, doch seien diese im 1. Jahr-
hundert v. Chr. durch die Juden verdorben worden. Damit glaubte er
manche Ungereimtheiten erkliren zu konnen. Die noch unverdorbene Kab-
bala habe PyrHAGORAS durch gelehrte Juden kennengelernt, weshalb er
dessen Philosophie als gute Quelle betrachtete!,

Fir die Kabbala Denudata verfafite er zwei Abhandlungen, in denen, in
einer Art Thesen, der Inhalt dieser Philosophie zusammengefaf3t wird. Be-
sonders merkwiirdig ist hier die Schrift: Grundlagen einer Philosophie, die
jede Schipfung im eigentlichen Sinne leugnet .

Hier findet man in sechzehn Thesen eine eigenartige Monadologie®?, die
in vielem sehr stark an Gedanken LEIBNIZ’ erinnert und diesen wohl auch
angeregt hat. Am Schlull wird ein seltsamer Traum mitgeteilt, den More im
April 1675 getrdumt haben will und der den zweideutigen, halb géttlichen,
halb teuflischen Charakter der Kabbala zum Ausdruck bringen soll.

Bei genauerem Zusehen wird man allerdings in den sechzehn Thesen auch
manches finden, was sehr an Mores eigene Philosophie erinnert. Daraus
folgt, daBl sein Traum sinngemifl auch als Kritik dieser, seiner eigenen
Philosophie aufgefalt werden kann. Sie ist nimlich, wie wir schon sahen,
nicht in der Lage, dem Abgleiten in den Materialismus wirksam entgegen-
zutreten.

41 Brief Mores in Kabbala Denudata, 1. Band, 2. Teil, S. 173 (Sulzbach 1677).
42 Ebenda, S. 293.

43 Die «Monaden» werden bei More im Sinne GIORDANO BRUNOS als kleinste Einheit ver-
standen, die kleiner nicht gedacht werden kénnten.

95



4. Der Abstieg der Weltseele und der Aufstieg des Raumes

Die Gedanken Mores iiber den Raum und die in ihm wirksamen Kriifte
sind, wie man leicht feststellen kann, ganz dhnlich wie diejenigen Newtons.
Wenn wir das, was dieser grofle Mann nur angedeutet hat, im Sinne von
More interpretieren, so werden wir wohl nicht fern von seiner wirklichen
Meinung sein.

In diesen Lehren gelangte eine Entwicklung, die in der italienischen Re-
naissance anhob, zu ihrem AbschluB}. Sie fithrte zu einer Weltanschauung,
die von der neuplatonischen Schau, die der Ausgangspunkt gewesen, giinz-
lich verschieden ist.

In neuplatonischer Sicht kénnte hiochstens das Empyrdum, die auller-
kosmische Atherregion, als unendlicher, unbeweglicher, gsttlicher Raum
gelten. In jenen Gegenden sind die ewig seienden Ideen beheimatet, wih-
rend die Welt nur ein unvollkommenes, dem Wechsel unterworfenes Ab-
bild des Ewigen ist. Die irdische Welt aber, sie ist gar ein Reich des Zufalls,
und was in ihr geschieht, ist ohne tiefere Bedeutung fiir die wahre Erkennt-
nis — hier gilt ein bloBes «Meinen».

In der Welt regiert zwar die Weltseele, die allem Einheit und Leben ver-
leiht. Aber dies ist nur méglich, weil diese ein Teil jener aullerkosmischen,
ewigen Welt ist. Dort ist ihre wahre Heimat, und all ihr Wissen stammt von
dort. Dorthin geht auch ihre Sehnsucht, denn ihr irdisches Dasein ist
gleichsam eine Verbannung.

Wenn jetzt More und Newton den physikalischen Raum als ewig und
unveridnderlich, wenn sie ihn als Ausdruck der géttlichen Gréfle und All-
gegenwart auffassen, so iibernimmt er damit das Erbe des Empyrdums.
Denn fiir dieses ist im heliozentrischen Weltsystem kein Raum mehr da.

Raum und Zeit werden jetzt die Orter aller Dinge; in ihnen ist alles
Seiende notwendig enthalten. Was in Raum und Zeit sich abspielt, ist kein
Spiel blinden Zufalls, sondern der Ausdruck der Naturgesetze, die Gott sel-
ber angeordnet hat.

In der Erfahrungswelt offenbart sich darum Gottes gesetzgeberischer
Wille, und dies verleiht ihr héchsten Wert. Das irdische Geschehen ist kein
unvollkommenes Abbild einer ewig seienden Ideenwelt, sondern im Fluf3
der Erscheinungen erkennen wir das Walten von Gesetzen, die, obwohl
ritselhaft, dennoch von uns erforscht werden konnen. Das Naturgesetz
iibernimmt damit die Rolle der platonischen Idee und es verwirklicht sich
in der raum-zeitlichen Erfahrungswelt. F

96



Wir sehen also, dal3 der Raum und die Zeit in der Rangordnung der Dinge
an hochste Stelle hinaufgeriickt sind. Wihrend sie vergeistigt werden, sinkt
die Weltseele hinunter und wird zum «niederen Weltgeist», einem unbewuf3-
ten, physikalischen Agens, zu einer Art Kraftfeld. Der Weltgeist steht aller-
dings hoher als die Materie, weil er aktiv ist und jede Titigkeit vermittelt.
Durch ihn werden die Naturgesetze verwirklicht.

Diese geistige Substanz erfiillt auch bei Newton iiberall den Weltenraum
darauf zielt seine Frage: «Was befindet sich in den von Materie beinahe
freien Rdumen ?», denn diese hat er sich offenbar nicht véllig leer gedacht.
Aber sein subtiler Spiritus, der allen Raum erfiillt, ist keine eigentlich gei-
stige Substanz, sicher keine Seele mehr. Denn seine Funktionen sind alle
durchaus kérperlich, d. h. physikalisch, chemisch oder physiologisch. Nun
hat allerdings Newton, wie More, die Materie, als etwas Grobes, Unbeseeltes
und Passives, dem aktiven und daher geistigen Ather gegeniibergestellt. Er
rechnete die Schwerkraft, d. h. die Tatsache, daf} sich die Korper gegenseitig
anziehen, nicht zu ihren wesentlichen Eigenschaften, die unmittelbare Wir-
kung in die Ferne lehnt er ab. Ebenso wollte er den Energiesatz nicht als ein
allgemeines mechanisches Prinzip anerkennen. Seiner Ansicht nach bleibt
die Energie nur erhalten durch die Wirkung besonderer, aktiver Krifte,
und wo diese fehlen, erlahmt die Bewegung der Materie. All dies ist eine
recht gewaltsame Deutung der mechanischen Prinzipien, durch welche
Geistiges auch dort nachgewiesen werden soll, wo es eigentlich nicht ge-
funden werden kann.

Newtons unmittelbare Nachfolger haben darum die Gravitation als Fern-
kraft aufgefalit und sie mit zu den mechanischen Eigenschaften der Korper
gerechnet. Wenn sie den Ather auch beibehielten, so hielt man ihn fiir einen
besonderen, feinen Stoff, dem nichts Geistiges anhaftet. Auch Newtons
theologische Raumtheorie wurde nicht beibehalten 4,

Geblieben aber ist die Idee, dafi der Raum, der alle Dinge enthilt, eine
eigene, von der Materie unabhiingige Existenz besitze.

In der Entwicklung, die um 1600 anhebt und die mit Newton zu einem
gewissen Abschlufl kommen sollte, vollzieht sich eine tiefgreifende Umwer-
tung der naturphilosophischen Begriffe. Wie sich die Menschen, gegen Ende

des Mittelalters, der Natur aufs neue zuwandten, wie sie diese neu ent-

44 L1cHTENBERG hat allerdings noch hundert Jahre nach Newton geglaubt, dal} ein Gedicht
auf den leeren Raum einer groen Erhabenheit fihig wiire. Auch hat er gerade den 90.
Psalm nie ohne ein erhabenes unbeschreibliches Gefiihl lesen kénnen (Vermischte Schrif-
ten 2, 34.).

97



deckten, sahen sie in ihr, wie in einem Zauberspiegel, auch ihre eigene un-
bewullte Seele. So erschien der Kosmos beseelt und lebendig, und darum
war er wirklich. Mensch und Welt, Mikrokosmos und Makrokosmos, bilde-
ten auf geheimnisvolle Weise ein Ganzes, und zwischen beiden glaubte man
eine bestindige Wechselwirkung zu erkennen. Diese verglich man gern den
Resonanzerscheinungen zwischen gleichgestimmten Saiten 5, Die alte Idee
der Weltseele entsprach diesem Weltgefiihl vollkommen und wurde darum
zu einer der grundlegenden Ideen der Naturphilosophie. So suchten auch
die Alchemisten, in ihrem Opus, die im Stoffe gefangene anima mundi zu
erlosen. «Dabei blieb es», wie C. G. JuNG sagt, «stets dunkel, ob die end-
giilltigen Verinderungen im alchemistischen Prozel mehr im materiellen
oder mehr im geistigen Gebiet zu suchen seien.» %6

Die Belebung der Natur fiithrte aber auch zu einer michtigen Ausbrei-
tung aberglidubischer Vorstellungen und Erlebnisse, die die Kehrseite dieses
sonst fast paradiesisch anmutenden Zustandes bilden*’. Der Hexenwahn,
der auch noch bei HENRY MoRE eine grole Rolle spielt, erreichte ja nicht
im Mittelalter, sondern im 17. Jahrhundert seinen Héhepunkt.

Als man es unternahm, das Dunkel zu erhellen, wurde das, was urspriing-
lich vereinigt war, getrennt. Die innige, gefithlsmiflice Beziehung zur Natur,
die in der Idee einer weiblichen anima mundi und in der musikalischen Welt-
harmonie ihren Ausdruck gefunden, die aber auch ihren schrecklichen
Aspekt im Glauben an vom Teufel besessene Frauen deutlich genug offen-
bart hatte, wurde gelost. Der Mensch, losgelést von der Natur, trat ihr als
forschender Beobachter gegeniiber. Zugleich gewann das Denken iiber
ahnungsvolles Fihlen die Oberhand, so dall DEscArRTEs das Wesen des
Seelischen im Denken zu erkennen glaubte. Der denkenden Seele wurde
die rdumliche Welt gegeniibergestellt als das von ihr wesentlich Verschie-
dene. Diese Welt war nicht mehr beseelt und lebendig, aber darum nicht
weniger wirklich. Denn sie befand sich im Raume und in der Zeit, und diese
waren wirklich im héchsten Sinne.

Der Raum ist ja nicht nur anschaulich unmittelbar gegeben, sondern er
ist auch der Gegenstand der Geometrie. Und die Naturgesetze, die das Ge-
schehen der ridumlichen Welt regeln, sind mathematische Gesetze. In der

45 KURT SALECKER, op. cit., S. 100.

4 C.G.June, Psychologie und Alchemie, S.3811f. (2. Auflage, Ziirich 1952).

47 Siehe hiezu z. B. JAcoB BurckHARDT, Kultur der Renaissance, 6. Abschnitt. Man erinnere
sich, daf} die Hexenbulle INNozENZ® VIII. 1484, der Malleus malificarum (Hexenhammer)
1489 datiert sind.

98



Mathematik aber ist unser Geist, im Sinne Platos, einer gottlichen und
ideellen Wirklichkeit teilhaftig.

Dahin weisen die Worte von Newtons Lehrer, Isaac BARROwW28: «Mein
Gott, inwiefern bist Du denn ein Geometer ? Weil, da doch diese Wissen-
schaft grenzenlos ist, da in Ewigkeit in ihr immer Raum fiir die Entdeckung
neuer Theoreme bleiben wird, selbst fiir den Menschengeist, Du dies alles
in einem Blick iibersiehst. Und Du brauchst keine SchluBBketten noch miih-
same Beweise. Und wenn unser Verstand sonst auch fast nichts vermag,
wenn er oft mehr der tierischen Phantasie gleicht, ja gar in unsicheren
Traumen befangen ist, wo es dann fast ebensoviel Meinungen wie Menschen
gibt: in der Mathematik sind alle einig. Hier vermag der menschliche Geist
etwas, ja sogar etwas Ungeheures und Wunderbares ...» Gott, der Geo-
meter, der allen Dingen Maf3 und Zahl gesetzt hat, erzeugt auch den Raum
und die Zeit. Diese sind darum meBbare Grof3en, also sind sie wirklich.

So betonte auch HENRY MoRE, daf} der Raum unter anderm darum von
der Materie verschieden sein miisse, weil auch ein leerer Raum eine be-
stimmte Abmessung habe.

LemsNiz hat Newton gegeniiber die Ansicht verfochten, dal Raum
und Zeit nichts Substanzielles, sondern reine Relativbegriffe seien, die
der Ordnung der an sich nicht rdumlich zu denkenden Substanzen ent-
springen.

Darauf liel nun Newton durch seinen treuen Schiiler CLARKE antwor-
ten?®: «lch hatte mich darauf gestiitzt, dal Raum und Zeit Gréfen
seien, Lage und Ordnung dagegen nicht. Darauf hat man geantwor-
tet, auch die Ordnung habe ihre Griofle, es gidbe vorhergehende und
folgende Glieder, es gibe Entfernung und Abstand in ihr. Darauf erwidere
ich, daf} das Frither und Spiiter der Glieder ihre Ordnung oder Reihenfolge
ausmacht; dafl aber die Entfernung, der Abstand oder die Grolle der Zeit
oder des Raumes, worin ein Ding dem anderen folgt, von der gegenseitigen
Beziehung oder Ordnung der Inhalte génzlich verschieden ist und keine
Griéfenbestimmung dieser Beziehung oder Ordnung selbst begriindet. Die
Beziehung oder Ordnung kann bei sehr verschiedener Griofle der Zeit oder
des Raumes, der dazwischen liegt, genau dieselbe sein.»

In diesen Worten wird sehr stark der metrische Charakter des Raum-Zeit-
Begriffs betont und hervorgehoben, daf} innerhalb der LEiBNi1zschen Raum-

8 The Works of the Learned J. Barrow, im Lebenslauf von ABr. HiLL.
4 5. Schreiben CLARKES an LEiBNiz, Nr. 54 (G. W.LEeiBN1z, Philosophische Werke, heraus-
gegeben von A. BucHENAU und E. CASSIRER, Leipzig 1924).

99



Zeit-Lehre, die nur topologisch ist, keine Moglichkeit besteht, in verniinfti-
ger Weise den Abstand zweier Punkte zu definieren.

Der metrische Charakter ist nun auch in unserer heutigen Beschreibung
von Raum und Zeit das wesentliche Motiv. Raum und Zeit werden nim-
lich in der allgemeinen Relativititstheorie, die bis jetzt das letzte Glied in
einer jahrhundertelang dauernden Entwicklung ist, als «Metrisches Feld»
dargestellt, welches den Abstand sehr nahe benachbarter Punkte festlegt.
Dieses Feld, oder die ihm zugeordneten metrischen Komponenten g, ha-
ben eine absolute Bedeutung (mathematisch driickt sich dies darin aus, daf3
gs Tensorkomponenten sind), d. h. man kann von ihnen sprechen, ohne
auf das Vorhandensein von Materie zu achten. Auch ein véllig leerer Raum
hat eine wohlbestimmte geometrische Struktur und in diesem Sinne kann
man ihn als «absoluten Raum» bezeichnen. Die geometrische Struktur des
Raumes bestimmt den Ablauf der in ihm vor sich gehenden physikalischen
Erscheinungen, wobei diese ihrerseits auf die Raumgeometrie zuriickwirken.
Diese Riickwirkungen, die sich physikalisch als die Wirkungen der Schwer-
kraft dullern, unterscheiden freilich den Raum der allgemeinen Relativi-
tatstheorie vom absoluten Raume Newtons. Raum, Zeit und Materie sind
nun inniger verbunden, aber diese Verbindung reicht nicht hin, um dem
metrischen Kontinuum, als das hier Raum und Zeit erscheint, seine selb-
stindige logische und physikalische Bedeutung zu rauben.

Wir erkennen also, daf} in einer ganz wesentlichen Hinsicht der Raum
noch immer das ist, was er anfangs war: der Allumfasser, in dem sich alles
regt und bewegt. Und wenn in unseren Tagen PAsQuaL JORDAN?, in einer
Verallgemeinerung der EinsTEINschen Theorie, den Raum als eine metrische
Mannigfaltigkeit auffassen méchte, in der spontan immer neue Sternen-
welten erzeugt werden, so sehen wir, daf} selbst der Gedanke, ihn mit dem
alten Schopfergott zu identifizieren, noch nicht ganz verblafit ist. Der Auf-
stieg des Raumes zu gottlicher Héhe ist ein Zeichen dafiir, dafl die Welt der
mathematischen Begriffe und Symbole zum Reprisentanten der Wirklich-
keit wurde. Mal} und Zahl, der abstrakte Beziehungsreichtum der mathe-
matischen Gebilde, sie verdringten die bunte, gefiihlstiefe und oft auch
unheimliche Bilderwelt der alten Naturphilosophie. Wenige wurden sich aber
des damit verbundenen Verlustes bewullit. Diese wenigen waren jedoch
nicht in der Lage, den Sinn jener alten Symbole einer neuen Generation
klarzumachen, denn es fehlte ihnen ein Licht, das das geheimnisvolle Dun-

50 P, JorDAN, Die Herkunft der Sterne (Stuttgart 1947); Schwerkraft und Weltall (Braun-
schweig 1952).

100



kel erleuchtet hiatte. Wie die Polemik zwischen KEPLER und FLupD zeigt,
die wohl ein klassisches Beispiel hierfiir bietet, fehlte ihnen jedes Verstind-
nis fiir den Sinn und die Macht der neuen Wissenschaft®!. Wenn also jene,
die mathematisch zu denken vermochten, sich iiber die Wahrheit in einem
nie gekannten Mal} einigen konnten, so war dafiir allen anderen jedes Ver-
standnis ungeheuer erschwert, ja verunméglicht.

Darum zieht sich durch das Weltbild der neuen Zeit ein tiefer Bruch.
Die AuBlenwelt ist von der Innenwelt geschieden; der forschende Mensch
und seine Geisteswelt, sie stehen auflerhalb des Naturzusammenhangs —
obwohl doch die Naturwissenschaften geistige Schépfungen des Menschen
sind, die nicht nur von aullen stammen kénnen. Die wissenschaftlichen Theo-
rien sagen nur den wenigen etwas, die in ihren Zauber einzudringen ver-
mogen. Allzuviele aber verfallen einer fast abergldubischen Verehrung der
wissenschaftlichen Moglichkeiten. '

DaB dieser Zustand ein Ubel sei, ist zwar immer wieder empfunden wor-
den®2, GoETHE hat es schon als junger Mann gefiihlt. Seine mephistophe-
lischen Worte:

Wer will was Lebendigs erkennen und beschreiben,
Sucht erst den Geist heraus zu treiben,
Dann hat er die Teile in der Hand,
Fehlt leider! nur das geistige Band.
Encheiresin naturae nennt’s die Chemie,
Spottet ihrer selbst und weill nicht wie.
Faust, 1. Schiilergesprich

scheinen geradezu auf die von uns beschriebene Entwicklung hinzuweisen.
Aber die Empfehlung des gereiften Dichters:

Miisset im Naturbetrachten
Immer eins wie alles achten;
Nichts ist drinnen, nichts ist drauflen,
Denn was innen, das ist aullen.
So ergreifet ohne Sdumnis
Heilig 6ffentlich Geheimnis.
Gott und Welt, Epirrhema zu Die Metamorphose der Pflanzen

51 W. PavuLi, Der Einfluf3 archetypischer Vorstellungen auf die Bildung naturwissenschafi-
licher Theorien bei Kepler (C.G.JunNc und W.PauLi, Naturerklirung und Psyche, Ziirich
1952).

52 Siehe zum folgenden auch W. PAULL, op. cit., S.1611f.

101



kann uns nicht direkt weiterhelfen, denn, obwohl éffentlich, so ist das, was
wir ergreifen sollen, eben doch noch ein Geheimnis.

Dieses zu offenbaren ist bisher niemandem gegliickt, wenn auch in der
neuesten Physik sich die Zeichen mehren, daf} etwas in dieser Richtung zu
geschehen hat.

In der Quantentheorie ndmlich ist es nicht mehr méglich, von der Tat-
sache, daf} ein Naturvorgang nur durch Beobachtung wahrgenommen wer-
den kann, zu abstrahieren. Die Art der Beobachtung und des Beobachtungs-
mittels gehen in die Naturbeschreibung ein, und diese verliert dadurch ihren
absoluten, d. h. vom Beobachter unabhingigen Charakter. Da jener in der
Wahl seiner Mittel eine grofle Freiheit besitzt, geht dabei der durchgiingig
deterministische Zug der klassischen Physik verloren und an seine Stelle
treten statistische Gesetze.

Die Idee komplementirer Gegensatzpaare, die wir notwendig brauchen,
um die Quantentheorie sinnvoll deuten zu konnen, ist iiberdies ein Beispiel
fiir die Art, wie Gegensitze ein Ganzes bilden kénnen, ohne sich dabei auf-
zuheben. Schon in der Physik geschieht dies freilich mit Hilfe einer mathe-
matischen Funktion, die keine unmittelbare, direkte Bedeutung besitzt.
Zudem ist die bestehende Quantentheorie noch sehr unvollstindig, da es
nicht gelungen ist, sie im Sinne der Relativitiatstheorie zu verallgemeinern.

Wir glauben darum, dafl die Idee der Komplementaritit einer weiteren,
groflen Vertiefung und Verallgemeinerung bedarf, bevor ein Schritt zur
symbolischen Vereinigung der nun getrennten Welten méglich wird. Wie
wir verallgemeinern miissen, was jene Vertiefung bedeuten soll, dariiber
wissen wir vorerst noch nichts.

5. Freiheit und Naturgesetze

Ich méchte zum Schlufl noch einen Gedankenkreis betrachten, der seit
Patrizzi mit der neuen Raumlehre aufs engste verflochten erscheint, wenn
er auch rein begrifflich keinen unmittelbaren Zusammenhang mit ihr hat.

Wir haben gesehen, wie PATRr1ZZI und BRUNO davon schwirmen, daf} die
Sterne, gleich Vogeln in der Luft, frei im Ather schweben, und bei Bruno
wird das Gefithl grofler Befreiung aus der Umklammerung durch die
starren Sphiren zum entscheidenden Motiv seiner Begeisterung. Das neue
Weltbild, so hoffte er, sollte die Freiheit und Beseeltheit des Universums
wissenschaftlich begriinden. Und im gewissen Sinne empfanden MoRE und
NEwTON noch genau gleich.

102



Darum hat MorE die calvinistische Pridestinationslehre nie annehmen
konnen, die ihm wider die Freiheit aller beseelten Wesen zu sprechen schien.
Er hat darum den Versuch gemacht, auf seine Weise die Idee der Allwissen-
heit und Vorsehung Gottes und die der Freiheit und Verantwortung der
Menschen zu vereinigen. Dazu diente ihm einerseits eine poetische, stark
gefithlbetonte Schau, in der das neue Weltbild auch als ethisch bedeutsam
dargestellt wird. Dies geschieht vor allem durch die ausfiihrliche Erzih-
lung eines Traumes in den Divine Dialogues, die wir im Anhang vollstindig
mitteilen. Denn in dieser Erzdhlung wird die Geisteshaltung Mores, wie
kaum in einem anderen Text, deutlich. Wir verspiiren etwas von dem
Zauber, der von dem phantasievollen Mann ausgegangen ist, aber es wird
uns auch die Beschrinkung seines Denkens deutlich.

Der Traum soll die Frage beantworten, wieso, in einer von einem guten
und weisen Gotte geschaffenen und regierten Welt, so viel Boses geschehen
kann. Zur Losung dieses Riitsels werden dem Triaumer die «beiden Schliis-
sel der Vorsehung» iiberreicht. Diese erschlieBen die Geheimnisse der phy-
sikalischen und der ethischen Welt. Der erste, silberne Schliissel verhilft zur
Kenntnis des wahren, d. h. des kopernikanischen Weltsystems. Sein Motto
ist: «Schliefe die Fenster, auf dafl es im Hause tage.» Dieses Motto ist
zweideutig: Man kann es als mystische Regel auffassen, wonach das Ab-
wenden von der Aulenwelt zu innerer Erleuchtung fiithrt. Aber man kann
es auch dahin deuten, dafl nur derjenige, der nicht dem Augenschein, son-
dern der inneren Logik und Vernunft traut, die Wahrheit der heliozentri-
schen Lehre erkennt. Ein solcher wird einsehen, dal} die Sonne das Zentrum
der Welt sein mul}, und darum tagt es in seinem Hause.

Das Motto des zweiten Schliissels lautet: «Die Liebe zu Gott ist das
Licht der Seele.» Durch ihn lernt der Traumer den Emanationsprozell der
Welt und der Seelen aus Gott kennen. Dieser Prozef} erinnert zum Teil an
denjenigen, der durch PaTrizzi geschildert wird. Physikalisch und ethisch
erscheint wie bei diesem, das Licht als zentrales Symbol und vermittelt so
zwischen beiden Welten. Die merkwiirdige Wendung NEwTONS in seinem
Scholium generale: «Und wenn die Fixsterne die Zentren dhnlicher Systeme
sind, sind auch sie alle dhnlich gebaut und unterstehen dem Gebote eines
Einzigen: zumal da das Fixstern- und das Sonnenlicht dieselbe Natur
haben und alle Systeme sich gegenseitig Licht zustrahlen», weist ebenso
auf die symbolisch-vereinigende Kraft des Lichtes hin.

Gleichwohl wird man kaum den Eindruck gewinnen, daf} die beiden
Schlissel das alte Problem, woher das Bose stamme, 16sen kénnen. Das

4 103



iiberraschende Ende des Traumes scheint mir wie ein Protest der dunklen
Tiernatur, die unsern Philosophen aus seinen allzu luftigen und lichten
Spekulationen aufschreckt.

Andererseits hat More auch durch mehr logische Erwigungen seine Auf-
fassung zu begriinden versucht. Ihnen widmete er einen lingeren Abschnitt
seiner Dialoge 52,

Er kommt dabei zum Schluf}, dafl auch Gott nicht zum voraus wisse, wie
sich der frei Entscheidende entscheiden werde. Dieses Nichtwissen ist aber
keine Unvollkommenheit an Gottes Allwissenheit. Die Vollkommenheit des
Wissens besteht ja darin, die Dinge so zu wissen, wie sie ihrer Natur nach
sind. Wenn aber Gott von einem frei handelnden Wesen weil}, dal} es wih-
len kann, wie es will, so ist dies das vollkommenste Wissen, das iiber dessen
Handlungen méglich ist, bis zu dem Augenblick, wo es sich véllig entschie-
den hat. Wiirde man jemanden fiir determiniert halten, wiihrend er frei ist,
so wire das kein Wissen, sondern Irrtum .

Auch NEwTON scheint so gedacht zu haben, und darauf weist seine For-
mulierung, Gott wisse alles, was gewullt werden konne. Daraus folgt ja,
dafl es Dinge gibt, die iiberhaupt nicht willbar sind. Dieses nicht Willbare
sind eben die Entscheidungen freier Wesen, die, wenn sie eintreten, eine
neue Situation schaffen. Auch Gott ist frei und greift darum tétig in den
Weltlauf ein.

LeiBN1z5 hatte hiegegen eingewandt, da nach dieser Ansicht Gott nicht
geniigend Einsicht besessen habe, um der Welt immerwiihrende Bewegung zu
verleihen, und darum miisse er sie, wie eine Uhr, von Zeit zu Zeit aufziehen.

Darauf antwortet Newton: «Wenn man sich die Welt als eine grofle Ma-
schine vorstellt, die ohne Eingriff Gottes weitergeht, so fiihrt dies zum
Materialismus und Fatalismus und zielt — unter dem Vorwand, Gott zu
einem iiberweltlichen Verstandeswesen zu machen — darauf ab, die gottliche
Vorsehung und Leitung tatsichlich aus der Welt zu verbannen.»

53 Div. Dialog. 1, 20.

34 Diesen Gedankengang konnte MoRE bei BoETius, Consolationis Philosophiae Lib. V. 4.
116 lesen: quodsi, quae incerti sunt exitus, ea quasi certa providentur, opinionis id esse
caliginem, non scientiae veritatem. Boetius lehnt jedoch schlieBlich (V. 5. 121) diesen
Gedanken als allzu menschlich ab. Im héchsten, géttlichen Wissen gibt es auch eine Vor-
kenntnis dessen, was keinen . icheren Ausgang hat. Somit wird hier die menschliche Logik
nicht als bindend anerkannt, ebenso wie es PraTo fiir ein bloBes Meinen hiilt, daf} alles
einen Ort haben miisse und daher rdumlich sei.

55 Siehe hiezu und zum Folgenden die Streitschriften zwischen LEIBNIZ und CLARKE.
Die Briefe Clarkes sind von NEWTON entworfen worden.

104



Leibniz war der Ansicht, Newton nehme hier offenbar zum Wunder seine
Zuflucht, was unwissenschaftlich sei, oder aber er mache Gott zur Weliseele,
und das sei unchristlich.

Diesen Schlufl hat aber Newton nicht anerkannt: «Fiir Gott sind Natiir-
lich und Ubernatiirlich nicht im geringsten voneinander verschieden. Diese
Unterschiede gelten nur fiir unsere Art, die Dinge zu sehen.» Er meinte, daf
uns das natirlich erscheine, was regelmillig geschieht. Was jedoch nur
selten eintritt, das scheint uns ein Wunder. Ferner war er der Ansicht, daf3
die Weisheit Gottes nicht darin bestehe, den gegenwirtigen Bau der Welt
zu verewigen®, sondern ihn so lange dauern zu lassen, als er es fiir gut
halte. Auch sagte er: «Gott handelt jederzeit in der regelmifligsten und
vollkommensten Art. Es gibt in seinem Werke keine Unordnung. Die ge-
legentlichen Anderungen, die er im Bau der Dinge vornimmt, liegen nicht
aullerhalb der allgemeinen Ordnung. Bei Dingen, die in sich selbst durchaus
gleich und indifferent sind, kann sich der gottliche Wille frei und von selbst
bestimmen, ohne daf} ihn irgendeine Ursache antreibt, und diese Fihigkeit
bedeutet eine Vollkommenheit Gottes.»

Wir sehen hier, daf} Newton den Naturgesetzen keine zwingende Gewalt
zuschreiben wollte. Sie sind empirisch gefunden und geben das wieder, was
in der Regel geschieht. Sie haben auch keine ewige Geltung, wie auch Gott
den Bau der Welt nicht verewigen will. Damit wird versucht, die Welt als
eine bestindig werdende, sich im Fluf} der Zeit entwickelnde zu sehen. Die
Zeit wird damit zu einer Schépfungsordnung, wie sie ja auch das Attribut
der ewigen Dauer des Schopfergottes ist.

Es bleibt aber gerade darum unklar, worin das regelmifBlige Handeln Got-
tes besteht und was das Wesen der Allgemeinen Ordnung sein soll, von der
Newton spricht. Diese Ideen sind auch nicht recht mit der logischen Struk-
tur der klassischen Mechanik, d. h. mit der durch Newton geschaffenen
Physik zu vereinigen. Spitere Generationen haben darum die Mechanik in
«materialistischer und fatalistischer» Weise aufgefalit und die Welt als eine
groBle Maschine betrachtet, die ohne den Eingriff Gottes weitergeht.

Ich vermute, dafl auch Newton geahnt hat, daf} dies letzten Endes die
notwendige Folge seiner physikalischen Forschungen sein werde.

Wenige Jahre nach der Abfassung der Principia ist er, wie wir erwihnt
haben, einem Zustande tiefster Depression verfallen. Damals warf er seinem
Freunde LockE, dem Philosophen, u. a. vor, er sei ein «Hobbist», was Ma-

56 Vergleiche hiezu die oben angefiithrte Aussage Mores, dall Gott aufbaut und zerstort,
wie es ihm beliebt.

105



terialist und Atheist bedeutet, weil er die eingeborenen Ideen leugne. Dieser
Vorwurf war insofern begriindet, als Locke in hohem Mafle die theologi-
schen und philosophischen Ansichten Newtons teilte. Dieser sah somit den
Splitter im Auge seines Nichsten, wiihrend der Balken im eigenen Auge
wohl mit ein Grund seiner Depressionen war.

Schliefllich ist es Newton aber offenbar gelungen, seinen Glauben an die
Vorsehung, die Endursachen und die Herrschaft Gottes zu retten, mullte
aber eine gewisse Widerspriichlichkeit seiner Philosophie in Kauf nehmen
und die Einsicht, daf} die Mechanik doch nicht die umfassende Wissenschaft
sei, dieihm vorgeschwebt hatte. Die Probleme, mit denen er gerungen hatte,
waren damit aber nicht aus der Welt geschafft.

Seine Nachfolger haben — wenn man will, folgerichtig — die theologischen
Ideen aus der Physik verbannt, und so blieb, wie dies schon Newton richtig
erkannt hatte, nichts als die Natur und das Fatum.

Dieses Fatum stellt uns aber heute erneut vor die ernste Frage nach der
Freiheit und Verantwortung der wissenschaftlich forschenden Menschen.

Anhang 1: Patrizzi

Francisci Patritii Panaugia Liber Primus de Luce, Salvatis anno 1583 aetatis suae 58.
Franciscus Patritius Novam, Veram, Integram, de universis conditurus Philosophiam,
sequentia, uti verissima, pronuntiare est ausus. Pronuntiata, ordine persecutus, Divinis
oraculis, Geometricis necessitatibus, Philosophicis rationibus, clarissimis experimentis
comprobavit
Ante Primum, nihil.
Post Primum, omnia.
A Principio, omnia.
Ab Uno, omnia.
A Bono, omnia.
A Deo, Uno Triuno omnia.
Deus, Bonum, Unum, Principium, Primum idem.
Ab Uno, unitas primaria,
Ab Unitate primaria, Unitates omnes.
Ab Unitates, Essentiae
Ab Essentiis, Vitae.
A Vitis Mentes?>’.
A Mentibus, Animi.

57 Mens: Das 17. Buch der Panarchia handelt «de creatis Mentibus». Es heilit dort, daf3 bei
Paurus, DioNysius Noas und in der hebriiischen Tradition «mentes» die Engel, Erz-
engel, Prinzipate, Tugenden, Kriifte und Throne bedeute. Dazu kommen, als speziell
hebriisch die 3 x 3 Klassen der

106



Ab Animis, Naturae.

A Naturis, Qualitates.

A Qualitatibus, Formae.

A Formis, Corpora.

Haec omnia sunt in Spacio.

Haec omnia sunt in Lumine?®®.

Haec omnia sunt in Calore.

Per haec paratur ad Deum reditus.

Hic Finis et scopus nostrae huius Philosophiae, esto germanus.

Inaudita haec a seculis forsan ommnibus et axiomata, et paradoxa, certissimis constare
rationibus, ut demonstremus, in hunc modum philosophemur.

Philosophia studium est sapientiae. Sapientia, universitatis est cognitio. Rerum univer-
sitas, constat ordine. Ordo priore constat et posteriore. Si quis a posteris philosophari coe-
perit, rerum ordinem confunderit, eisque sibique tenebras offunderit. A primis ergo phile-
sophandi initium nobis esto. A primis, cognitisne ? an ab incognitis ? Si ab incognitis inci-
piamus, sequentia, incognita erunt omnia. De incognitis nulla nobis condetur Philosophia,
A cognitis ergo initium sumendum. Cognitio omnis, a mente primam originem: a sensibus
exordium habet primum. Inter sensus, et nmaturae nobilitate, et virium praestantia, et
actionem dignitate, visus est primarius. Visui prima, et primo cognita, sunt lux, et lumen.
Eorum ope, et opera, plurimae patescunt rerum differentiae. Lux, et lumen, statim natis, se
se offerunt. Per haec, prisci homines, sublimia, et media, et ima conspexerunt. Conspecta,
sunt admirati. Admirando, sunt contemplati. Contemplando sunt philosphati. Philosophia
ergo, lucis, luminis, admirationis, contemplationis proles est verissima. A luce ergo, eiusque
prole lumine, rerum sensibilium praestantia omni primis, primarioque sensui, primo cognitis,
Philosophiae nostrae iaciamus fundamenta. Quod si Philosophi veteres fecissent, nec ignota
sensibus, ac mentibus omnibus, Chaos, Homoeomerias, Atomos, Materias primas, secun-
dasve, rerum prinicipia statuissent; nec in tantas ipsi dissensiones venissent: neque in
abyssum tenebrarum, philosophiam coniccissent. Lux ergo, et lumen primaria eius proles,

Cherube, Seraphe, Chasmatin,
Hagor, Arabim, Tarsitim,
Ophatim, Thephsaim, Isim.

Ich habe darum «mentes», was «Geist», «Verstand» bedeutet, in unserem Text mit
«Engel» wiedergegeben. Ferner vergleiche man die Seins-Stufen Ficivos (Theologia
Platonica III. 1.): Deus Angelus, Anima, Qualitas, Corpus.

% Lumen: PATRIZzI unterscheidet «lux» und «lumen». Im 4. Buch der Pancugia, «de
Lumine», wird erklart, dall vom Licht (lux) die Strahlen (radii) in Strahlenkegeln aus-
gehen. Die Strahlen sind blendend hell. Aus ihnen entsteht die Helligkeit (lumen), ein
milderes Licht, welches die Strahlen umschwebt und begleitet. Dall dem so sei, sagt
Parrizzi, lehre der Augenschein. — Aus diesen Erkldrungen folgt, dal «Lux» in erster
Linie die Lichtquelle bedeutet, wihrend «Lumen» das, als diffuses Streulicht, den gan-
zen Raum erfiillende Licht ist. Darum haben wir «lumen» mit «Helligkeit» wiedergege-
ben.

107



ante omnia sunt nobis cognoscenda. Per ea, ad primam lucem, patremque luminum ascen-
dendum. Apud eum tantisper commorandum. Ab eoque res omnes deducendae, Per deduc-
tas, ad eum iterum revertendum: ut apud eum mansionem perpetuam faciamus.

A luce igitur, et lumine, quae nos maxime admiramur, exordium sumamus. A luce inquam,
quae Dei ipsius, eiusque bonitatis est imago. Quae omnem supramundanam, omnem cir-
camundanam, omnemque mundanam, illustrat regionem. Quae se se per omnia extendit.
Per omnia se fundit, Per omnia permeat, omnia permeando format, et efficit. Omnia vivi-
ficat. Omnia continet. Omnia sustinet. Omnia congregat. Omnia unit. Omnia disgregat.
Omnia quae vel sunt, vel illuminantur, vel calescunt, vel perficiantur, vel moveantur, ad
se convertit. Conversa purgat. Omnia perficit. Omnia renovat. Omnia conservat: et ne in
nihilum abeant, efficit. Omnium rerum est et numerum et mensura. Lux rerum omnium
purissima. Inalterata, inalterabilis: Impermista, imperimiscibilis: Indomata, indomabilis.
Nullius indiga. Dives omnium, Ab omnibus optata: Omnibus optabilis, Coelorum orna-
mentum. Ornamentum corporum omnium. Mundi decor. Mundi pulchritudo. Mundi gau-
dium. Mundi risus. Qua, aspectui nihil incundius. Nihil animo laetius. Nihil vitae commo-
dius. Nihil cognitu praestantius. Nihil ad agendum utilius. Sine qua, iacerent in tenebris,
inertia sibi ipsis omnia, nobisque incognita.

Hanc ergo lucem contemplationis primariam causam, contemplando prosequamur, et
propositorum probationes exordiamur.

Um zu beweisen, da} diese wohl noch in keinem Jahrhundert erhérten, von allem ge-
wohnten abweichenden Axiome auf den sichersten Griinden ruhen, lasset uns also philo-
sophieren:

Die Philosophie ist das Studium der Weisheit. Die Weisheit ist die Erkenntnis der All-
gesamtheit. Die Allgesamtheit der Dinge beruht auf Ordnung. Die Ordnung beruht auf dem
Friither und Spiter. Wer vom Spiteren ausgehend zu philosophieren beginne, wiirde die
Ordnung der Dinge verwirren und iiber sie und sich Dunkelheiten ausbreiten. Vonden ersten
Dingen nehme daher unsere Philosophie ihren Anfang. Von den ersten Dingen, die bekannt
sind, oder von den ersten unbekannten Dingen? Wenn wir vom Unbekannten her anfan-
gen, wird auch alles Folgende unbekannt sein. Vom Unbekannten her kénnen wir keine
Philosophie begriinden. Lasset uns daher mit dem Bekannten anfangen. Alle Erkenntnis
nimmt vom Geiste her ihren ersten Ursprung, bei den Sinnen hat sie ihren ersten Anbe-
ginn. Unter den Sinnen ist das Gesicht der Erste, denn seine Natur ist die vornehmste, seine
Kraft die gréfite, seine Titigkeit die wiirdigste. Dem Gesicht sind das Erste und das zuerst
Erkannte: Licht und Helligkeit. Mit ihrer Hilfe und durch ihr Wirken erhellen die meisten
Unterschiede der Dinge. Licht und Helligkeit bieten sich dem Neugeborenen dar. Durch sie
erblickten die Menschen der Friihzeit das, was in den hohen, den mittleren Regionen und in
den Tiefen ist. Dieser Anblick fithrte zur Bewunderung. Indem sie bewunderten, kamen sie
zur Betrachtung. Aus der Betrachtung philosophierten sie. Darum ist die Philosophie der
wahre Sproflling des Lichtes, der Helligkeit, der Bewunderung und der Betrachtung. Darum
legen wir die Fundamente unserer Philosophie ausgehend vom Lichte und von seinem
SpriBling, der Helligkeit, die an Vorziiglichkeit die ersten sind von allen Sinnendingen und
vom vorziiglichsten Sinne zuerst erkannt werden. Wenn das die alten Philosophen getan
hitten, sie hiitten nicht die ganz unsinnlichen und unverstindlichen Vorstellungen, wie
Chaos, Homéomerien, primire und sekundire Materien, als Prinzipien der Dinge aufge-
stellt; sie wiiren nicht so uneinig miteinander geworden und sie hiitten die Philosophie nicht

108



in den Abgrund der Dunkelheiten gestiirzt. Das Licht also, und seinen vorziiglichsten
SproBling, die Helligkeit, miissen wir vor allem erkennen. Durch sie miissen wir zum ersten
Licht und zum Vater der Helligkeiten aufsteigen. Bei ihm werden wir eine Zeit verweilen.
Von ihm sind alle Dinge abzuleiten. Vom Abgeleiteten miissen wir wieder zu ihm zuriick-
kehren: auf dal} wir beiihm eine dauernde Wohnstatt finden.

Vom Lichte also und der Helligkeit, die wir aufs hichste bewundern, lait uns beginnen.
Vom Lichte, sage ich, das Gottes und seiner Giite Abbild ist. Das jede Gegend iiber der
Welt, um und in der Welt erhellt. Das alles durchdringt und, alles durchdringend, alles ge-
staltet und bewirkt. Das alles belebt, alles enthiilt, alles unterhilt, alles eint, alles zerstreut.
Das alles, was ist , was erleuchtet, erwirmt, vollendet und bewegt wird, zu sich bekehrt. Das
Bekehrte reinigt. Alles vollendet und erneuert. Das alles erhilt, auf daf} es sich nicht im
Nichts verliere. Es ist aller Dinge Zahl und Maf}. Das Licht ist das reinste aller Dinge: un-
verindert, unveriinderlich; ungemischt, unvermischlich: unbezwungen, unbezwinglich.
Von nichts abhiingig, ist es reich an allem. Von allen erwiinscht, ist es allen wiinschbar. Der
Himmel Zierde, aller Korper Zier. Schmuck der Welt. Schonheit der Welt. Freude der Welt.
Lachen der Welt. Nichts ist erfreulicher anzusehen. Nichts erheitert den Geist mehr. Nichts
ist fiirs Leben angenehmer. Nichts herrlicher zu erkennen. Nichts zum Wirken niitzlicher.
Ohne es lige alles, fiir uns unerkennbar, in dumpfer Faulheit.

Darum lasset uns in der Betrachtung des Lichtes, aller Betrachtung erstem Grunde, fort-
fahren, und mit dem Beweise des Gesagten beginnen.

Pancosmias lib. I. De Spacio Physico

Quid autem illud fuit, quod summus opifex primum omnium extra se produxit? Quid
aut debuit, aut expediit prius produci, quam id quo omnia alia, ut essent eguerunt, et sine
quo esse non potuerunt, ipsum autem sine aliis esse poterat, et aliorum nullo eguit ut esset.
Id enim ante alia omnia necesse est esse, quo posito alia possi possunt omnia: quo ablato,
alia omnia tollantur. Nam sine quo aliorum nihil est, et id sine aliis possit esse, necessario
primum est, inquit Aristoteles quoque. Id autem spacium est.

Omnia namque et corporea, et incorporea, si alicubi non sint nullibi sunt, si nullibi sunt,
neque etiam sunt. Si non sunt, nihil sunt. Si nihil sunt, neque animae neque naturae, neque
qualitates, neque formae, neque corpora erunt. At hosce esse rerum gradus extra profun-
dum, iam antea est dictum. Si haec non sint, iam nulla rerum extra profundum erit univer-
sitas. At id contra sensum, contra omnem est rationem. Ergo hi rerum gradus sunt; si sunt,
nullibi non sunt, Sunt ergo alicubi, sunt ergo in loco, sunt ergo in spacio, aut longo, aut lato,
aut profundo, aut duobus horum aut in tribus. Spacium ergo ante haec omnia est. Et eo illa
ut sint indigent, ipsum vero, ut sit, illorum indiget nullo. Amici quidam nostri e Peripato,
cum duos a nobis libellos editos de spacio legissent, suaviter nos subsannarunt. Quoniam
nihil tale scripsisset eorum princeps. Ridiculi sane, ac bardi homines, et scriptorum sui
principis ignari. Quid enim illi, aliud est locus, quam spacium, longum, latumque ? tametsi
in loco profundum, qui proprie magis locus est, ipse ridicule ommiserit ? Quid aliud illi est
magnitudo, super qua ei fit motus omnis, sursum, deorsum, in latus, in circuitum ? An non
credunt, a terra ad coelum esse spacium ? Sed hos omittamus. Qui quoniam Aristoteles de
novo orbe hihil dixerit, orbem novum esse, minime sibi persuaderi sinunt. Aliis quam tali-
bus ingeniis philosophemur, sensuum testimoniis, rationumque probationibus utamur.
Nulla magna nomina exhorreamus. Res ipsas, verumque in rebus, verique causas vestige-

109



mus. Veritatem, veritatis gratia inquiramus. Ad rem igitur regrediamur. De corporibus
quidem, nihil videtur, cuiquam posse esse dubium, ea esse in loco, hoc est in spacio. Quo-
niam corpora circumquaque intus et extra, spacio et circundantur et occupantur. Formae
vero toto corpore extensae, eamdem trinam occupant dimensionem. Qualitates, calor, fri-
gus, humidum, siccum, molle, durum, reliquas, quis non videt, et extra, et circa, et intra
corpora esse protensas? Si vero, natura, de qua postea, per corpora, et ipsa protensa esse
reperiatur, et eorum externa attingere, et interna habitare, ipsa quoque in spacio esse erit
dicenda. Vita itidem et ea anima, quae sensitiva dicitur, si per instrumenta corporis sit
distributa, per spacia erit distributa. Sin vero ratio, et mens animae corpus informet, (quod
videtur Aristoteles voluisse, et quo nobis hactenus maxime est dubium) sicuti formae aliae
per corpora erunt extensae. Sin vero anima sit in corpore, non ut forma sed ut formatrix,
quia corpus in spacio est, ipsa quoque erit in spacio. Sin vero corpus sit in anima, haec si
divisibilis sit, in spacio erit divisibili. Si indivisibilis sit, in spacio erit indivisibili. Sed si divi-
nitas universa indivisibilis sit, ut est, in spacio erit indivisibili, et a divisibili spacio circum-
que erit obvoluta. Si nullibi item sit, sine spacio non cogitatur, si sit alicubi, vel in coeli
culmine, vel supra coelum, in spacio certe erit. Si vero sit ubique, in spacio, non esse nequit.
Sunt ergo entia cuncta, et ea quae supra entia sunt, in spatio. Etin spacio non esse nequeunt.
Igitur antequam entia extra profundum prodirent, spacio eguerunt, quo ipsum est circum-
volutum, ut extra ipsum prodirent, et consisterent, si entia esse aut debuerunt, aut potu-
erunt. Itaque spacium, a primo uno, ante entia alia omnia est profusum, et veluti spiritu
oris eius efflatum atque diflatum in finitum, atque infinitum. Non ergo amplius quaeren-
dum an spacium in rerum sit universitate. Sed indagandum, an spacium sit aliquid.

Spacium ergo hoc, quod ante mundum fuit, et post quod mundus est, et quod mundum et
capit, et excedit, quidnam tandem est ? Aptitudo ne simplex ad capienda tantum corpora
est, et aliud nihil ? Suscipit quidem spacium hoc corpora omnia, sed non videtur, aliud
nihil esse, quam aptitudo. Sane, si quicquam rerum sit, vel substantia est vel accidens. Et si
substantia est, vel incorporeum quid est, vel corpus. Si vero accidens, vel quantitas, vel
qualitas, vel aliud quid tale. Profecto dicimus nos, spacium per se ipsum, cum mundum
praecedat, cumque extra mundum sit, nihil rerum esse mundanarum, praeter eam eius par-
tem, quae mundum capit, aut quod mundum suo corpore occupat, verum alia res, a mundo
diversa est. Mundus enim corpus est, spacium vero corpus minime est, nulla ergo catego-
riarum spacium complectitur, ante eas omnes est, extra eas omnes est. Quid ergo est ? hypo-
stasis, diastema, est, diastasis, Ecstasis est, extensio est, intervallum est, capedo est, atque
intercapedo. Ergo quantitas? Ergo accidens? Ergo accidens ante substantiam ? et ante
corpus ? Architas uterque, et senior Pythagorae auditor, et iunior Platonis amicus, et qui
eos secuti sunt Scriptores categoriarum, hoc spacium non cognovere. Sed sunto categoriae
in mundanis bene positae, spacium de mundanis non est; aliud quam mundus est. Nulli
mundanae rei accidit, sive ea corpus sit, sive non corpus, sive substantia, sive accidens,
omnia hae antecedit; omnia illi uti accidunt, sic etiam accidunt; ita ut non solum quae in
categoriis numerantur accidentia, verum etiam quae ibi est substantia, illi sunt accidentia.
Itaque aliter de eo philosophandum, quam ex categoriis. Spacium ergo extensio est hyposta-
tica, per se substans, nulli inhaerens. Non est quantitas. Et si quantitas est, non est illa
categoriarum, sed ante eam, eiusque fons et origo. Non ergo accidens dici potest, neque
enim cuiquam accidit substantiae. Quid ergo substantia ne est ? Si substantia est, id quod
per se substat, spacium maxime omnium substantia est.

110



Atque utrumque per se substans, per se existens, in se existens, adeo, ut etiam per se stet
semper, atque in se stet: neque wmguam moveatur, neque essentiam, neque locum mutet,
nec partibus, nec toto.

Panarchias, Liber XX.
Divinitas, an sit ubique, an nullibi, an alicubi

Concludendum igitur est verissime, Deum et universam Divinitatem, quia immaterialis,
incorporeaque sit, nullam a corporibus, aut materia pati resistentiam. Atque ideo verissi-
mum esse, eam esse ubique; ipso sui esse, ipsa sui potentia, ipsa sui operatione, et omnia
tum efficere potuisse, tum effecisse, quaecumque et in terra et in universis elementis, et in
coelis, et supra coelos, sunt et visibilia et invisibilia. Et omnia vivificare in omnibus, et
omnia operari. Igitur Deus, modis hisce est ubique. Non autem, ut Aristoteles voluit, tan-
tum alicubi, supra coeli culmen, et extra coelum. Et est etiam nullibi, quia nullibi est affixus,
nullibi locatus. Sed per omnia means, ab omnibus et segregatus, et ab omnibus seiunctus, in
suae dignitatis, et supereminentiae abysso, se se a nostris sensibus etiam cogitationibus, in
altum rapuit.

Pancosmia, 1. Buch. Der physikalische Raum

Was war es aber, was der héchste Werkmeister vor allem anderen zuerst auller sich er-
schuf ? Sollte und muBte nicht dasjenige zuerst geschaffen werden, dessen alles andere be-
darf, damit es ist und ohne das es nicht sein kann, und das selber nichts anderes zu seiner
Existenz bedarf? Dieses mufl vor allem anderen notwendig da sein, und ist es gesetzt, so
kann auch alles andere gesetzt werden; nimmt man es aber weg, so wird auch alles andere
aufgehoben. Denn das, ohne welches das andere nichts ist und das ohne das andere sein
kann, ist notwendig das Erste, sagt auch ARISTOTELES. Dieses aber ist der Raum.

Alles némlich, sei es korperlich oder unkérperlich, ist, wenn es nicht irgendwo ist, nir-
gends, und wenn es nirgends ist, ist es iiberhaupt nicht. Wenn es aber nicht ist, so ist es
nichts. Was aber nicht ist, das ist nicht Seele, nicht Natur, nicht Qualitiit, nicht Form, noch
ist es ein Korper. Dall aber dies die Stufen der Dinge auflerhalb des Abgrundes sind,
wurde schon frither gesagt. Wenn diese nicht sind, gibt es schon keine Allgesamtheit der
Dinge aulerhalb des Abgrundes. Das aber ist gegen den Augenschein, ist gegen jede Ver-
nunft. Also gibt es diese Stufen der Dinge; wenn sie sind, sind sie nicht nirgends. Sie sind
also irgendwo, sie haben einen Ort und sind also im Raume, oder in der Linge, oder in der
Breite, oder in der Tiefe, oder in zweien oder dreien von diesen. Der Raum ist daher vor all
dem. Sie brauchen ihn, um zu sein, er aber braucht sie gar nicht, um zu sein, Einige unserer
Freunde, die der peripatetischen Schule angehéren, riimpften lieblich ihre Nasen, als sie
zwei unserer Schriften iiber den Raum lasen: Da doch ihr Fiirst nichts dergleichen geschrie-
ben habe. Das sind licherliche und télpelhafte Menschen, und sie kennen die Schriften ihres
Fiirsten nicht. Was bedeutet denn bei ihm der Ort anderes als der Raum, das Lange und
Breite ? Dennoch lief} er beim Ort das Tiefe, das doch eigentlich am meisten Ort ist, licher-
licherweise aus. Was bedeutet bei ihm denn jene Grofle anderes, iiber welcher alle Bewe-
gung stattfindet: herauf, herab, in die Breite, im Kreis ? Glauben sie denn nicht, es sei ein
Raum von der Erde zum Himmel ? Aber wir wollen uns um die nicht kiimmern, die, weil
ARISTOTELES nichts von der neuen Welt gesagt hat, sich nicht dazu iiberreden lassen, daf3
die neue Welt existiere. Fiir andere als fiir solche Geister wollen wir philosophieren, das
Zeugnis des Augenscheins, die Beweise der Vernunft wollen wir beniitzen. Vor keinem gro-

111



Ben Namen schrecken wir zuriick. Die Sache selber, das Wahre in den Dingen, die wahren
Griinde suchen wir. Wir streben nach der Wahrheit in den Dingen, die wahren Griinde su-
chen wir. Wir streben nach der Wahrheit um der Wahrheit willen, Doch zuriick zur Sache.
Was nimlich die Kérper betrifft, da kann man doch offenbar nicht bezweifeln, dal} sie einen
Ort haben, also im Raum sind. Da ja die Korper iiberall, innerlich und auen, vom Raum
umgeben sind und diesen einnehmen. Die Formen aber, die sich iiber den ganzen Kérper
ausbreiten, nehmen mit ihm drei Dimensionen ein. Die Qualitiiten: warm, kalt, feucht,
trocken, weich, hart und alle iibrigen, wer sicht nicht, daB} sie aulerhalb, um und in den
Kérpern ausgebreitet sind ? Ja auch die Natur, sie ist in den Kérpern ausgebreitet, wie sich
spiiter ergeben wird, und beriihrt sie von auflen und wohnt in ihrem Inneren, und man muf}
von ihr auch sagen, sie sei im Raume. Das gilt auch vom Leben und von derjenigen Seele,
die man die empfindende nennt; wenn sie durch die Werkzeuge des Kérpers ausgebreitet
ist, ist sie rdumlich ausgebreitet. Wenn aber die Vernunft, und der Geist der Seele, den
Kaérper formt (was, wie es scheint, des Aristoteles Meinung, und was wir darum sehr be-
zweifeln) so sind sie, wie die anderen Formen im Korper ausgebreitet. Wenn aber die Seele
im Korper, nicht als Form, sondern als Gestalterin, wire, so ist auch sie im Raum, weil der
Kérper rdumlich ist. Wenn aber der Kérper in der Seele wiire und diese teilbar, so wire sie
in einem teilbaren Raum. Wenn aber die allgemeine Gottheit unteilbar wiire, wie es ja ist,
wiire sie in einem unteilbaren Raum und vom teilbaren Raume rings umhiillt. Wenn sie fer-
ner nirgends wire, kann man sie ochne Raum nicht denken; wenn sie irgendwo wiire, in
Himmelsh6hn, oder itber dem Himmel, so wiire sie gewill im Raum. Wenn sie aber tiberall
wiire, im Raume, dann kann sie nicht nicht sein5®, So sind also alle Wesen und alle Uber-
wesen im Raume. Und im Raume kinnen sie nicht nicht sein. Darum bedurften alle Wesen
des Raumes, bevor sie aus dem Abgrund hervorgingen. Dieser aber ist vom Raum umbhiillt,
damit die Wesen aus ihm hervorgehen und bestehen konnten, wenn es Wesen geben sollte.
Somit ist der Raum, vom Ersten Einen, vor allen anderen Wesen ausgegossen worden, und
gleich dem Hauch seines Mundes wurde er ausgeblasen und zerblasen ins Endliche und
Unendliche. Darum brauchen wir nicht weiter zu fragen, ob der Raum zur Allgesamtheit
der Dinge gehore. Aber wir miissen erforschen, was der Raum sei.

Dieser Raum also, der vor der Welt war und nach dem die Welt wurde und der die Welt
sowohl enthiilt wie auch iiberschreitet, was ist er denn ? Ist er nur die Fihigkeit, so viele
Korper aufzunehmen, und nichts sonst ? Der Raum nimmt zwar alle diese Korper auf, aber
es scheint nicht, daf} er nichts als eine Fihigkeit sei. Gewil}, wenn er ein Ding ist, ist er ent-
weder Substanz oder Akzidens, Wenn er aber Substanz ist, ist er entweder unkérperlich
oder ein Korper. Wenn er aber ein Akzidens ist, so ist er entweder eine Quantitit oder eine
Qualitit oder eine andere Eigenschaft. Wahrlich, wir sagen, der Raum an sich, der der Welt
vorangeht, der auflerhalb der Welt ist, gehort nicht zu den Weltdingen, auller jenem seiner
Teile, der die Welt enthélt und den sie mit ihrem Korper ausfillt. Er ist gewill ein anderes
Ding, verschieden von der Welt. Die Welt nidmlich ist ein Kérper, der Raum ist aber gar
kein Korper, und er fillt unter keine Kategorie, er geht allen voran und ist aufler ihnen
allen. Was ist er denn? Er ist eine Hypostase, ein Diastema, eine Diastase. Er ist eine
Ekstase, eine Ausdehnung, ein Intervall, das Fassende und das zwischen dem Gefaliten.

% Hiezu vergleiche die Stelle aus dem 20. Buch der Panarchia, das die Frage behandelt, ob
Gott iberall, nirgends oder irgendwo sei, die wir unten anfiihren.

112



Alsoist er eine Quantitit, ein Akzidens ? Also ein Akzidens vor der Substanz ? und vor dem
Koérper ? Die beiden ArcHITAS, der iltere, der Schiiler des PYTHAGORAS, und der jiingere,
der Freund des PrATO, und alle von diesen beiden abhiingigen Schriftsteller, die von den
Kategorien handeln, kennen diese Art Raum nicht. Aber wenn auch die Kategorien den
Weltdingen wohl angemessen sind, so gehort der Raum eben nicht zu ihnen; er ist etwas
anderes als die Welt. Er gehort keinem der Weltdinge zu, sei dies nun ein Korper oder ein
Unkorperliches, eine Substanz oder e¢in Akzidens; allen diesen geht er voran; sie alle ge-
héren ihm an, und zwar so sehr, dall nicht nur das, was unter den Kategorien als Akziden-
zien aufgezihlt wird, sondern auch das, was dort als Substanz gilt, seine Akzidenzien sind.
Daher mufl man von ihm anders als mit der Hilfe von Kategorien philosophieren. Der
Raum also ist die hypostasierte Ausdehnung, die fur sich besteht und von nichts abhingt.
Er ist keine Quantitiit. Und insofern er doch eine ist, so ist er nicht diejenige, die man unter
die Kategorien rechnet, sondern er geht ihr voran und ist ihre Quelle und ihr Ursprung. Man
kann ihn darum nicht ein Akzidens nennen, da er keiner Substanz angehdrt. Was ist denn
aber Substanz ? Wenn das Substanz ist, was fiir sich besteht, so ist der Raum am meisten
von allem Substanz.

Und wie eine Substanz west und ist er durch sich und in sich. Dies so sehr, daf} er auch
immer durch sich und in sich besteht: und er bewegt sich niemals, noch dndert er Wesen
oder Ort, weder teilweise, noch im ganzen.

Panarchia, 20. Buch
Ob die Gottheit iiberall, nirgends, oder irgendwo sei

(SchluB} des Buches)

Mit grofiter Sicherheit kénnen wir schlieen, dal Gott und die allgemeine Gottheit, da sie
immateriell, auch unkérperlich sei und von den Koérpern oder der Materie keinen Wider-
stand erfahre®. Und daher ist es ganz sicher, daf} sie iiberall ist; ganz in dem Ihrigen, in
ihrer eigenen Macht, in ihrer eigenen Titigkeit. Sie ist fihig, alles zu vollenden, und sie
vollendet alles, was auch immer auf der Erde, in allen Elementen, in den Himmeln und
iiber den Himmeln sichtbar und unsichtbar ist. Und in allem belebt sie alles und wirkt
alles. So ist also Gott in dieser Weise uiberall. Nicht, wie es ARISTOTELES haben wollte, nur
irgendwo, in Himmelshohen oder jenseits des Himmels. Er ist aber auch nirgends, weil er
nirgends festgenagelt ist, keine bestimmte Stelle hat. Aber alles durchdringend, von allem
abgeschieden und abgetrennt, im Abgrunde seiner Wiirde und Hoheit, schwingt er sich von
unseren Sinnen, ja von unserem Denken hinweg, in die Héhe.

Anhang 2: Henry More, Der Traum des Bathynous %1

Philotheus: Sage mir denn, Hylobares, glaubst du nicht, da} freie Wesen, seien es nun die
Geister der Engel oder der Menschen, sich so bése betragen kénnten, daf}, wenn du

60 Auch NEwTON sagt im Scholium generale, dal3 Gott, obwohl allgegenwiirtig, keine Riick-
wirkungen von den Korpern erfahre, Hinter dieser Idee steht eine besondere Theorie

immaterieller Wesen, die wir sowohl bei PATR1ZZI wie auch bei MoRrE finden kénnen.,
81 Div. Dialog, III. 26/27/28.

113



sie sehen kénntest, wie sie durch ziingelnde Lavaflammen taumeln, und wenn du sie
hértest, wie sie in grofiter Qual briillen und aus ihrer verstockten Geistesverwirrung
und teuflischen Verhidrtung heraus Gott griillich listern, so daf} sie eine Gemein-
schaft von Teufeln der Holle bilden; ob du nicht, trotz der Traurigkeit dieses tragi-
schen Anblicks, diesen Zustand, und wiire er iiber die ganze Erde verbreitet, mit der
Gerechtigkeit und Giite Gottes vereinbar halten kénntest.

Hylobares: Du meinst mit derjenigen Seite seiner Giite, die wir Gerechtigkeit nennen, Philo-

Phil.
Hyl.

Phil.
Hyl.
Phil.

Hyl.

Phil.
Hyl.
Phil.
Hyl.
Phil.
Hyl,

Phil.
Hyl,

Phil.

Hyl.
Phil.

Hyl.

Phil.
Hyl.

theus ?

So mag es sein, Hylobares.

Davon wurde ich gestern iiberzeugt, und zwar durch dein Gleichnis von der verge-
waltigten Jungfrau und von der gerechten Strafe des Bisewichts, der sie vergewal-
tigte und so grausam millbrauchte; daf} selbst in solcher Strenge, die durchaus keine
Besserung des Bestraften bezweckte, die Zuerteilung der Strafe gleichwohl ibren
Ursprung, ihre Griinde und ihr Mal} von Gottes Giite herleiten kinne.

Kannst du hieran riickhaltslos festhalten, Hylobares ?

Ja, gewiB, das scheint mir ein klarer Fall.

Gut denn, Hylobares, ich habe ein einziges Allheilmittel, das, wenn du es einnehmen
willst, aus deinem Geist die tiefsten, letzten und kleinsten Spuren des Zweifels ganz
austreiben wird, den du an Gottes Vorsehung haben kannst, auch wenn der Zustand
der Dinge auf Erden noch zehnmal drger wiire, als ihn Euistor beschrieb.

Ich staune, das ist in der Tat etwas, Philotheus. Das wird meine Gedanken iiber
unsere Frage ganz abkliren und mich véllig beruhigen. Ich dachte, etwas ganz Wich-
tiges fehle noch, um meinen Geist ganz zu befriedigen und zu beruhigen: Ich bitte
dich, laf3 es mich dann wissen, Philotheus.

Es ist einer der beiden beriihmten Schliissel der Vorsehung, und sogar der goldene.
Ach, gibt es genau zwei ?

Zwei sind die wichtigsten.

Und wenn einer aus Gold, aus was ist bitte der andere ? Aus Silber ?

So sagt man,

Oh, wie sehne ich mich, daf} diese Schliissel in meine Hand gelegt werden! Bitte,
Philotheus, gib sie heraus.

Nicht, withrend Bathynous in unserer Gesellschaft ist.

Aber warum, Philotheus ? Bathynous ist doch gewill der wiirdigste unter uns, sie
zu empfangen.

Wenn du alles wiiBtest, wiirdest du freilich so sagen.

Bitte, verhehle mir nichts.

Er war es, der sie zuerst empfing, und das vor vielen Jahren, als er kaum élter war
als du selber: Und darum denke keiner von uns, es zieme sich ihm, irgend jemandem
diese Schliissel auszuliefern, wihrend er anwesend ist, Wir behalten ihm diese Ehre
vor, der sie als erster empfing,.

Welch schone Zeremonie. O dreimal gliickliche Jugend, auf die das strahlende An-
gesicht der Weisheit so frith geschienen hat! Aber, ich bitte, wo empfing er diese
Schliissel, Philotheus ?

In einem Traum!

‘Was, so ist all mein Hoffen in einen Traum zerflossen ?

114



Euist.
Hyl.
Euist.
Bath.
FEuist.

Hyl.

FEuaist,
Bath.

Euist,
Hyl,

Euist.

Bath.

Hyl,
Bath.

Du weilit, Hylobares, welch hohe Philosopheme im Somnium Scipionis®? erioffnet
werden,

Du hast recht, ich war nur verwirrt, und jetzt erwarte ich nicht weniger Wahrheit
und nicht weniger bedeutsame als vorher.

Bitte, Bathynous, was fiir eine Art Traum war es? Denn gemill Macrobius gibt es
funf Arten von Triumen, nidmlich ’Oveigos, ‘Ogoua, Xpnuavouds, ’Evvnviov,
Davracua.

Im Ernst, Euistor, dariiber habe ich seither nie genau nachgedacht.

Das konntest du mir leicht beantworten, sobald ich dir nur diese verschiedenen
Traumarten beschreiben wiirde.

O du aufsissiger Euistor, du wiirdest uns ganz unnétige Verzogerungen bereiten, nur
damit du jetzt dein Geschick in kritischen Haarspaltereien zeigen kénntest, wihrend
ich inzwischen in iibergroBem Begehren fast vergehe, ein so wichtiges «Arcanum» zu
erfahren, das meinen Geist in die grofle, grundlegende Wahrheit einweihen kann,
nach der ich so eifrig suche.

Ich bitte dich, Bathynous, befreie Hylobares von seiner Qual, denn ich sehe, er ist
sehr ungeduldig.

Es ist ein Traum, den ich in meiner Jugend hatte, von einem alten Mann ehrwiirdi-
ger Erscheinung und Gebarens, der mit mir im Walde sprach.

Schon diese Andeutung zeigt, dall es eine Art Traum war, den die Griechen
Xonuatiouoo, die Lateiner oraculum nannten.

Welch gutes Omen, Euistor, dafiir danke ich dir. Ich will dir jetzt alle deine kriti-
schen Aufsiissigkeiten verzeihen, nur um dieser Bemerkung willen.

Und ich will mit euch Bathynous bitten, uns seinen Traum zu erzihlen; denn ich bin
wohl so begierig wie ihr. Ich freue mich darauf, ein so auflergewshnliches Beispiel
eines Traumes kennenzulernen, den wir auf englisch Orakel nennen wiirden.

Ich gestehe, meine Herren, ich schiime mich, denn ich werde sehr leichtsinnig erschei-
nen, wenn ich meine Triume vor Fremden erziihle, besonders vor jemand so ernst-
haftem wie Philopolis.

Richtig gesprochen ist es kein Traum, Bathynous, sondern ein Orakel,

Aber ich schime mich noch mehr, wenn ich behaupte, Orakel zu verkiinden und
nicht meinen Traum.

Cuphophron: Du verkiindest kein Orakel, sondern dir wurde es kundgetan.

Philopolis: Nenn es Traum, Orakel oder Traumorakel, darauf kommt es nicht an, Bathy-

Bath.

nous, und wir freuen uns, es zu horen. Ich bin nicht so beschriankt noch so grimlich
und habe nicht das geringste dagegen, dafl jemand seine Triume erziihle, besonders
unter diesen Umstiinden: ja, ich denke, es ist sogar seine Pflicht, es zu tun.

Gut denn, wenn es sein mufl, meine Herren, mit der Erlaubnis von Philopolis und
der Ermunterung von Hylobares werde ich euch meinen Traum so kurz und gut wie
maoglich berichten. Zuerst aber muflt du, Philopolis, wissen, was fiir ein griiblerischer
und gedankenvoller Geist ich von Kindheit an war und welch tiefes und starkes Ge-
fiihl der Existenz Gottes mich erfiillte und wie ich frith schon voller BewuBtsein ihm

82 In Somn. Scip. lib. 1. cap. 3.

115



mich anvertraute. Und wie, da ich in reiferen Jahren zu denken begann, und einiges
wenige von Philosophie eingesogen hatte, ich nicht damit zufrieden war, mir Gott
nur in groflen Ziigen zu denken. Vielmehr begann ich seine Natur schérfer und ge-
nauer zu betrachten und sann iiber seine Attribute nach und verglich sie. So schlof3
ich vertrauensvoll, teils aus natiirlicher Neigung meines Denkens, teils auf Grund
der Aussage und Autoritit der Heiligen Schrift, dall unendliche Macht, Weisheit und
Giite, diese drei, die wichtigsten und begreiflichsten Attribute der gittlichen Natur
seien und dal} die Giite die herrlichste unter ihnen sei, Krone und Bliite der Gottheit,
wenn man so sagen darf, und dall durch sie vor allem der Menschen Seelen gattlich
werden. Ohne sie aber wiirde auch der groflte Anteil an den anderen sie nicht gétt-
lich, sondern teuflisch machen,

Da ich im iibrigen keine andere Naturwissenschaft noch Metaphysik kannte als die
des Volkes und da ich hoffte, dal} die Gesetze der dulleren Schépfung, sei sie sicht-
bar oder unsichtbar, jener herrlichen und lieblichen Idee der Gottheit entsprechen
sollten, einer Idee, die ich mit der groBten Frommigkeit und Herzlichkeit in meinem
Busen hegte, so war mein Sinn lange Zeit mit unlésbaren Ritseln und Schwierig-
keiten belastet, wie denn die Erscheinungen in der Welt und die volkstiimlichen
Ansichten mit jehen zwel hochsten Attributen der Gottheit, Weisheit und Giite, zu
versthnen und zu vereinigen seien. Unter solchen Meditationen schlof3 ich nachts
meine Augen, sie griiiten mein Gedenken als erste am Morgen: sie begleiteten meine
abgeschiedenen und einsamen Wanderungen durch Feld und Wald, oft so frith, daf}
dann die meisten andern Sterblichen noch im Bette liegen.

Es geschah daher, Philopolis, da} ich eines Sommermorgens, da ich friither aufge-
standen war als gewohnlich und so lange in einem gewissen Wald (den ich schon
langer oft besuchte) gewandert war, dal} ich es gut fand, mich am Boden auszuruhen.
Da meine Lebensgeister erschopft waren, teils zufolge der langandauernden korper-
lichen Bewegung, hauptsiichlich aber wegen Schlafmangels und iibereifrigen und
angespannten Nachdenkens iiber solche Schwierigkeiten, wie sie Hylobares ent-
weder schon beschrieben hat oder die er, worauf ich schon hinwies, wahrscheinlich
noch vorbringen wird; so streckte ich gleich meine miiden Glieder zwischen Gras und
Blumen am Fulle einer weit ausgebreiteten, griinenden Eiche aus, allwo die sanft-
frische Morgenluft im Schatten um meine erhitzten Schlifen spielte. Mit unbe-
schreiblichem Wohlgefiihl erfrischte ich Blut und Lebensgeister, da die fleiBigen
Bienen emsig um mich iiber den taufrischen Honigblumen summten. In dieses nahe
Gerdusch mischte sich gar melodisch das entfernte Singen fréhlicher Vigel, das aus
allen Teilen des Waldes widerhallte. Du kannst dir leicht vorstellen, o Philopolis,
wie da der ganze Zauber der Natur zusammenwirkte, dal} meinen miiden Leib bald
tiefer Schlaf umfing. Aber meine Seele war doch immer noch wach und triumte
offenbar hochst lebhaft, ich wandere noch immer in diesem einsamen Wald, in mei-
nen Gedanken angespannter denn je mit jenen alten Schwierigkeiten der Vorsehung
beschiftigt. Aber wiithrend ich in dieser grolen Anfechtung und geistiger Bedringnis
schwebte und, wie es oft auch im Wachen geschah, heftige und innige Seufzer und
Anrufungen zu Gott sandte, erschien plotzlich in einiger Ferne ein sehr ernster und
verehrungswiirdiger Mann, der langsam auf mich zukam. Er war gréfer als gewhn-
lich. Er war in ein weites, seidenes Gewand purpurner Farbe gekleidet, dhnlich wie

116



Cuph.

Hyl.

jene «indischen» Talare, die heute Mode sind; nur waren die Armel etwas linger
und weiter. Dieses Gewand war mit einem priesterlichen Giirtel zusammengehalten,
ebenfalls purpurfarben. Er trug ein Paar sammetene Pantoffeln der gleichen Farbe,
aber auf dem Kopfe hatte er einen grollen, schwarzen Sammethut, so wie wenn er
zugleich Reisender und Bewohner dieser Ortlichkeit wiire.

Ich wage es, dir zu versichern, das war das Gespenst eines der edlen Ahnen jener
vornehmen Familie, der diese Waldungen gehorte.

Du vergissest, Cuphophron, dafl Bathynous einen Traum erzéhlt und dafl — und dies
zum dritten Male — Gespenster, also Geister, nirgendwo sind und man ihnen daher
nicht im Walde begegnen kann.

Philop. Genug damit, Hylobares. Bitte, fahre fort, Bathynous, und beschreibe uns sein

Cuph.

Bath.

Soph.

Bath.

Alter und Aussehen, ebensogut wie seine Kleidung.

Bitte, mache das, Bathynous: ich hére Dinge wie diese gerne ganz genau be-
richtet.

Hitte nicht die Rotlichkeit seiner Haut und die Lebhaftigkeit seines Blickes dagegen
gesprochen, die schneeige Weille seiner Haare, der grolle Bart und gewisse greisen-
hafte Ziige seines Gesichtes hitten vermuten lassen, er sei etwa hundertzwanzig
Jahre alt.

Darin liegt ja kein Widerspruch, Bathynous: Denn von Moses wird gesagt, er sei
hundertzwanzig gewesen, als er starb, doch war sein Auge nicht triibe noch seine
Korperkraft geschwunden; doch, bitte, fahre fort.

Wie er noch entfernter war, stand ich furchtlos und unbewegt, nahm jedoch meinen
Hut ab und behielt ihn in der Hand, aus Achtung vor einer so verehrungswiirdigen
Gestalt. Als er aber niher kam, da erfillte mich der lebhafte Glanz seiner Augen, die
gar durchdringend unter dem Schatten seines schwarzen Hutes hervorblitzten, und
sein ganzer Gesichtsausdruck, der doch voll wundervoller Milde und Sulle war, mit
plétzlichem Schrecken, so daf} ich furchtbar zu zittern begann und mich nicht mehr
hiitte aufrecht erhalten kénnen, wenn er mir nicht seine Hand aufs Haupt gelegt
und mir tristlich zugesprochen hitte. Dies tat er viterlich und sprach: «Gott segne
dich, mein Sohn, sei guten Muts und fiirchte dich nicht; denn ich bin ein Bote Gottes,
um deines Heils willen gesandt. Dein ernstes Mithn und Seufzen nach wahrer Er-
kenntnis deines Schiopfers und nach den Wegen seiner Vorsehung (dies ist die heil-
samste Beschiiftigung jedes denkenden Wesens) sind vor Gottes Angesicht empor-
gestiegen; ich habe den Auftrag, die beiden Schliissel der Vorsehung in deine Hiinde
zu legen, auf dal du mit ihrer Hilfe die Schatzkammern jener Weisheit aufschliefen
mogest, die du so eifrig und fromm erstrebst.» Hiemit fiihrte er seine rechte Hand in
den linken Armel und zog zwei hellglinzende Schliissel hervor, einer von Silber, der
andere von Gold, die durch ein gar schones himmelblaues Band zusammengekniipft
waren, und legte sie in meine Hinde. Ich empfing sie in tiefer Demut und voller
Dank fiir ein so grolles Geschenk.

Wihrend dieser Zeit hatte ich mehr als gewoéhnliche Kraft und Mut erlangt, was,
wie ich bemerkte, mir in wunderbarer Weise durch seine auf mein Haupt gelegte
Hand vermittelt worden war, so daf} ich eine Art freier Sicherheit und Vertrautheit,

mich mit ihm zu unterhalten, erlangte. Darum sagte ich zu ihm, wenn auch mit ge-
bithrender Héflichkeit, doch ohne alle Furcht: «Dies ist ein kostliches Paar Schliis-

117



sel, mein Vater, und sehr lieblich anzusehen: Aber wo ist der Schatz, den sie er-
schlieBen sollen ?» Darauf antwortete er, mich anlichelnd, sogleich: «Die Schiitze,
mein Sohn, sind in den Schliisseln selber.» «Dann bedarf ein jeder Schlissel», sagte
ich, «Vater, eines zweiten Schliissels, ihn aufzuschlieBen.» «Jeder Schliissel», sagte
er, «mein Sohn, ist sein eigener Schliissel.» Und damit forderte er mich auf, die
Buchstaben zu betrachten, die auf dem silbernen Schliissel eingepriigt waren, und
ein gleiches Kunstwerk war auf dem goldenen zu sehen. Da ich sie nun niher ansah,
bemerkte ich, daB} die Schliissel aus einer Gruppe eng aneinander schlieBender Ringe
bestanden und dal3 die ganzen Schliissel ganz unregelméfBig und verwirrend mit
Buchstaben bedeckt waren.

«Bring die Buchstaben der Schliissel in die richtige Ordnung», sagte er nun, «und
ziehe dann an ihren Griffen, und der Schatz wird herauskommen.» Und ich ergriff
den Silberschliissel; aber obwohl ich die Ringe bewegen konnte, indem ich mit mei-
nen Fingerniigeln in die Buchstaben griff, so konnte ich die Buchstaben doch in keine
Ordnung bringen, in der sie alle auf geraden Linien gestanden hiitten, noch ergab
sich irgendein Sinn in irgendeiner Linie. Wie dies der alte Mann sah, sagte er: «Du
muBlt erst das Motto kennen, mein Sohn, dieses ist der Schliissel der Schliissel.»
«Ich bitte dich», sagte ich, «o mein Vater, teile mir das Motto mit.» «Das Motto»,
sprach er, «mein Sohn, ist dies: Claude fenestras, ut luceat domus.» Da ich nun das
Motto kannte, versuchte ich aufs neue, und indem ich die dem Motto entsprechenden
Buchstaben in eine Linie gebracht hatte, zog ich mit meiner Rechten am Griff, indem
ich den unteren Teil in der Linken hielt. Und da kam eine silberne Réhre zum Vor-
schein, in der eine Rolle war, die meiner Meinung nach aus diinnem Papier bestand,
die aber so stark wie jedes Pergament und weil} wie neuer Schnee war.,

Diese Rolle nun erkiihnte ich mich zu 6ffnen. Sie war vollig quadratisch, auf allen
Seiten mit gleichbreitem Rand, der mit Linien in himmelblauer Farbe ausgezogen
war, héchst vollkommen und lieblich. In der Mitte war das Bild der Sonne in blen-
dendem Gold! Um die Sonne waren sechs Kreise mit ebenso blauen Linien gezogen.
Zwei dieser Kreise waren sehr nahe beim Sonnenkérper, die vier anderen waren von
ihm und untereinander weiter entfernt. Auf jedem dieser Kreise war ein kleiner
Fleck, wie eine Kugel, aber in zwei verschiedenen Farben; die eine Seite gegen die
Sonne glinzend wie Silber, die andere von triibem, miBfarbenem Schwarz. Um die
kleinen Kugeln im dritten und fiinften Kreis waren kleine blaue Kreise gezeichnet,
einer um die dritte und vier um die fiinfte: und auf jedem dieser Kreise war wieder
ein kleiner, kugelartiger Fleck, von kleinerer Gréfle als der in der Mitte. Es war auch
etwas um die Kugel auf dem sechsten Kreis, aber daran erinnere ich mich nicht mehr
so genau. Aullerhalb dieser Kreise war eine unzihlbare Schar sternartiger, goldener
Figuren, von dhnlichem Glanze wie der der Sonne, aber weniger stark, die, zufiillig
verstreut, teils entfernt vom Rand, teils nahe bei diesem, teils von diesem durch-
schnitten waren, so, als ob angedeutet werden sollte, dal ihrer noch viel mehr seien
bis zu unbestimmten Fernen. Dieser Plan unterhielt meine staunenden Augen eine
gute Weile; denn dergleichen hatte ich noch nie gesehen, und ich war entschlossen,
seine Linien fest in mein Gedichtnis zu priigen, damit ich mich spiter mit jenem
verehrungswiirdigen Manne desto leichter dariitber unterhalten kénne. Denn ich
kannte den Sinn der Zeichnung der Inschrift am oberen Rande wegen, die lautete:

118



«Das wahre Weltsystem ®». Indem ich mich so befriedigt hatte, rollte ich die Rolle
wieder auf, versorgte sie in der silbernen Réhre und schob diese ohne Miihe in den
unteren Teil des Schliissels. Und indem ich die Linie von Buchstaben, die das Motto
enthielt, wieder verstellte, war alles sicher wie vorher abgeschlossen.

Nachdem mich die Er6ffnung des ersten Schatzes so gefreut hatte, war ich desto be-

gieriger, auch den zweiten zu gewinnen; und da ich wufite, dal jeder Versuch um-

sonst wire ohne die Kenntnis des Mottos oder «des Schliissels des Schliissels», so er-
suchte ich diesen gottlichen Weisen, es mir mitzuteilen. «Das werde ich gerne tun,
mein Sohn», sprach er: «und ich bitte dich, nimm es wohl in acht. Es lautet: Amor

Dei Lux Animae.» «In der Tat: ein herrliches Motto», sagte ich. «Dieses Motto ist

an sich selber ein Schatz.» Doch machte ich mich ans Werk wie zuvor, und indem

ich die Buchstaben so ordnete, daf} eine ihrer Linien das Motto klar enthielt, zog ich
an beiden Enden des goldenen Schliissels, so wie ich es am silbernen getan hatte, und
in einer goldenen Roéhre, die im Griff des Schliissels eingelassen war, fand ich eine

Rolle aus feinem Papier, wie man es nennen kann, sehr weifl und rein, das, obwohl

sehr diinn, durchaus nicht durchscheinend war. Die Beschriftung war wieder auf

allen Seiten von einem gleichméBigen Rand begrenzt. Nur war dieser viel priichtiger,
reich geziert mit Blumengewinden in Gold, Karmin und Blau. Und ich sah daf} zwélf
in goldenen Buchstaben geschriebene Sitze die ganze Fliche fiillten. Der erste Satz
war:
Das Mal} der Vorsehung ist die géttliche Giite, die nur in sich selber beschriankt
und unendlich ist.

2. Der Faden der Zeit und die Ausdehnung des Universums: die gleiche Hand hat
jenen gesponnen und breitete diese aus.

3. Dunkelheit und Abgrund waren vor dem Licht und Sonnen oder Sterne vor jeder
Undurchsichtigkeit oder jedem Schatten.

4. Alle denkenden Geister, die je waren, sind oder sein werden, entsprangen mit dem
Licht und jubelten vor Gott im Schopfungsmorgen.

5. Angesichts der unzihlbaren Scharen freier Wesen, Gestalter ihres eigenen Schick-
sals, wiire es ein Wunder gewesen, wenn alle denselben Weg beschritten hitten,
Und darum reichten sich schlielich Siinde und Undurchsichtigkeit die Hinde.

6. So wie das Licht den Schatten tibertrifft, so iibertreffen auch die Gegenden des
Gliicks jene von Siinden und Elend.

83 Das Bild des «wahren Weltsystems» entspricht der Abbildung im dritten Teil der Prin-
cipia Philosophiae DESCARTES’, was im spiiteren Verlaufe des Gespriichs auch festgestellt
wird. — Der sechste Planet ist der Saturn. Zur Zeit, da MORE seinen Dialog schrieb,
wullte er noch nicht, was sich um den Saturn befinde. GALILEI hatte zwar den Ring ge-
sehen, aber sein primitives Fernrohr zeigte ihn nur undeutlich. Es schien ihm, als lehnten
sich an den Planeten rechts und links zwei kleine Begleiter, die zeitweise verschwanden,
um dann wieder in Erscheinung zu treten. Spiter schien es ihm, als ob der Saturn beid-
seitig zwei Miitzen oder Ohren triige, die in der Mitte einen schwarzen Fleck zeigten
(Brief GALILEIS an BENEDETTO CASTELLIL, 28. August 1640). — Erst CHRISTIAN HUYGENS
erkannte, dal} es sich um einen Ring um den Saturn handelt (Systema Saturnium, Haag

1669).

; 119



Euist.

Diese sechs, Philopolis, erinnere ich genau, aber ich hatte alle zw6lf mit meinen
Augen iiberflogen. Doch nachher ging ich sie der Reihe nach genau durch, um sie alle
genau in mein Ged&chtnis einzuprigen (denn ich erwartete nicht, daf} ich die Schliis-
sel mit nach Hause nehmen diirfe), und wie ich bis zum sechsten Aphorismus gelangt
war, waren zwei Esel hinter mir aus dem Wald gekommen, einer auf der einen, der
andere auf der anderen Seite des Baumes, und diese begannen so laut und roh zu
schreien, daf} sie mich nicht nur weckten, sondern mir iiberdies in grausamer Art
klarmachten, dal} ich die ganze Zeit nur getrdumt hatte. Denn jener alte, ernste
Mann, die silbernen und goldenen Schliissel und herrlichen Pergamente, alle ver-
schwanden plétzlich, und ich fand mich am Fulle jener Eiche sitzend, unter der ich
eingeschlafen war, zwischen zwei roh schreienden Eseln.

Das ist die gewohnliche Erfahrung, Bathynous, die man mit diesen Tieren macht. So
geschah es der Nymphe Lotis®, die in einer Mondscheinnacht fest im Grase schlief
und durch das laute Briillen von Silens Esel geweckt wurde. Esel scheinen die Trom-
peter der Wilder zu sein, Bathynous, die sorglose Menschen aus tiefem Schlafe
wecken.

¢t Die Nymphe Lotis wird von Priapos verfolgt, der sie im Schlaf iiberrascht. Der Esel des
Silen weckt sie durch sein Geschrei, worauf ihn Priapos erschligt. Der Esel wird schlief3-
lich unter die Sterne versetzt, Ovip, Fast. 1, 393ff.

120



	Über den Ursprung und die Bedeutung der Lehre Isaac Newtons vom absoluten Raum

