
Zeitschrift: Gesnerus : Swiss Journal of the history of medicine and sciences

Herausgeber: Swiss Society of the History of Medicine and Sciences

Band: 11 (1954)

Heft: 1-2

Artikel: Arzt und Priester in Pergamon

Autor: Erhard, Hubert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-520618

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-520618
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Arzt und Priester in Pergamon

Yon Hubert Erhard, Adelholzen

Der kleinasiatische Rhetor Aelius Aristides1, Sohn eines Zeus-Priesters,
ein Neurastheniker, hatte sich im Anschluß an eine Grippe und
außerordentliche körperliche und seelische Strapazen vergeblich in Rom von
Ärzten, die Galen2 abfällig beurteilte, behandeln lassen. 157 n. Chr. suchte

er in Smyrna in dem wahrscheinlich den Heilgöttinnen Hygieia und Pan-
akeia3 geweihten Tempel, wiederum vergebens, Heilung. Der Mißerfolg mit
dem Arzt in Rom, dem Priester in Smyrna, bestimmte ihn wohl 158, das

Asklepieion in Pergamon aufzusuchen. Während Wilhelm Schmid4
berichtet, Aristides habe sich dort «ärztlicher Behandlung entzogen und
sich lediglich den durch Traumerscheinungen vermittelten Anweisungen
des Asklepios überlassen», schreibt Wilhelm Nestle5: «Aus seinem
Bericht geht hervor, daß die Tempelmedizin um diese Zeit eine merkwürdige
Verbindung mit der wissenschaftlichen Medizin eingegangen hat. Zwar
wird der Tempelschlaf auch jetzt noch geübt. Aber die Behandlung ist
rationaler, der Gott zum beratenden, Auskunft gebenden Helfer geworden.
Er ist bei der Diätetik in die Schule gegangen und verordnet förmliche
Kuren, besonders Abhärtungskuren, bestehend in kalten Bädern,
Laufübungen und sonstigem Sport. Seelische Gedrücktheit sucht man durch
Musik und dramatische Aufführungen zu beheben. Auch Ärzte sind vor-

1 Aelius Abistides, Opera, edit. Keil, Weidmann, Berlin 1898. Das häufig zitierte
Buch H. Boulanger Aelius Aristides et la sophistique dans la province d,Asie au II"
siecle de notre ere (E. de Boccard, Paris 1923) war mir nicht zugänglich.

2 E. Wölfflin, Einiges aus der Praxis des Galen, Gesnerus 1, 91-9 (1944). - Die Krankheit
des Aristides begann wahrscheinlich mit einer Grippe. Die Strapazen auf dem Landweg
nach Rom und die stürmische Meerfahrt zurück steigerten das Übel. Es scheint sich um
einen oberflächlichen Brust- oder Bauchschnitt bei Atemnot, also eine zu nichts führende
Scheinoperation, gehandelt zu haben, denn die damaligen Arzte öffneten noch nicht die
Bauchhöhle, geschweige denn die Brusthöhle. Dagegen träumte den Bauch- und
Brustkranken im Heilschlaf in Epidauros, der Gott selbst habe ihre Brust- bzw. Bauchhöhle
geöffnet. Bestand das Übel auf nervöser Grundlage, so konnte durch einen solchen
Traum Besserung, ja Heilung erzielt werden.

3 Dafür spricht das Femininum in der Mehrzahl. Es dürfte sich wohl um die Heilgöttinnen
Hygieia und Panakeia handeln.

4 Wilhelm Schmid, Aelius Aristides, in: Pauly-Wissowa, Realencyklopädie, Bd. II, 1,

1895, S. 886 ff.
5 Wilhelm Nestle, Griechische Geistesgeschichte, Kröner-Taschenausgabe, S. 497.

11



handen, und es bleibt den Patienten überlassen, ob sie den Weisungen des

Gottes oder der Arzte, die olfenbar voneinander nicht ganz unabhängig
sind, größeren Wert beimessen wollen.»

Aristides gilt als der schwerstverständliche griechische Prosaschriftsteller.

Ich verdanke die Ubersetzung aus seinen Heiligen Reden6 Herrn
Pastor Hermann Stock. In ihnen sind Phantasie und Wirklichkeit, körperliches

und seelisches Leiden oft kaum auseinanderzuhalten. Atemnot,
Schluckbeschwerden, Erbrechen, Leib- und Nierenschmerzen, Symptome
einer Reizung des Wurmfortsatzes und einer Trigeminus-Neuralgie,
seelische Gedrücktheit, Halluzinationen, inbrünstiges Vertrauen dem Gotte,
Skepsis dem Arzt gegenüber wechseln ab. Zuletzt erkrankt Aristides an
der Pest; nach 17 Jahren wird er geheilt[?]. Manches hat auch der Autor
absichtlich verschwiegen. Die Heiligen Reden sind in Sudhoffs Geschichte der

Medizin7 nicht erwähnt.

Mittelpunkt des Asklepieion8 war die Heilige Quelle für Bade- und
Trinkkuren, von Blinden, Lahmen, Brust- und Magenleidenden benutzt,
nach Aristides «von besten Eigenschaften, mild, leicht, von sehr angenehmem

Geschmack». Sie fließt noch, ist aber nicht chemisch untersucht. Um
sie gruppiert sich der Tempel des Asklepios Soter, des Heilandes, ferner ein

gemeinsamer Tempel für seine Gemahlin Hygieia, die Gesundheit, und den
Knaben Telesphorus, der die Heilung zum guten Ende bringt, ein Heiligtum
des Apollon als Vater des Asklepios, ein Gebäude für den Tempelschlaf.

Abseits davon befindet sich als prächtigstes Gebäude der Rundtempel
des Zeus-Asklepios, das Theater mit einer dem Asklepios und der Geburtsgöttin

Athena geweihten Szene und (von Aristides nicht erwähnt) die
Bibliothek.

Am Tempel des Asklepios Soter wirkten: Der Priester; seit Jahrhunderten
war die Priesterschaft erblich in der Asklepiaden-Familie9. Ihm standen

«zur Erledigung des Verwaltungsdienstes» (Ohlemutz 10) die beiden

6 leqol Xöyot.
7 Karl Sudhoff, Geschichte der Medizin, 3. und 4. Auflage, Karger, Berlin, 1922.
8 Die Beschreibung des Asklepieion nach Otfried Deubner, Das Asklepieion von Per-

gamon, Verlag für Kunstwissenschaft, Berlin 1938, und Fred C. Roulet, VAsklepieion
de Pergame, Gesnerus, 9, 1-8 (1952).

9 Die sich von den Priestern von Epidauros und letzten Endes von den Göttern ableitete.

Vgl. Ohlemutz, S. 166!
10 Erwin Ohlemutz, Die Kulte und Heiligtümer der Götter Pergamons, Triltsch, Würzburg

1940, IX und 302 Seiten. Vgl. Aristides: S. 402, 35; S. 394, 76; S. 405, 46; S. 406, 52;
S. 416, 14; S. 418, 22.

12



Neokoren Asklepiakos, bei dem Aristides wohnte, und Philadelphos
zur Seite, keine gewöhnlichen Küster, sondern hochgebildete, mit dem
Priester auf gleichem Fuß verkehrende Männer. Ohlemutz hat die
sogenannten «Therapeuten», zu denen sich Aristides selbst rechnet und zu
denen (wohl als Gesunde) u.a. der Senator Sedatus und der Philosoph
Rhosandros11 gehörten, als Kultgenossenschaft gedeutet. Die «Tempelsklaven»

waren Männer und Knaben aus gebildeten Kreisen.
Am Tempel des Zeus Asklepios war der Stifter eines Großteils des Heiligtums

der Konsul Rufinus, Freund des Aristides, Priester.
Im Jahre 157 war durch den Oberpriester als Arzt für die Gladiatorenschule

Galen bestimmt und 158, 159, 160 und 161 jeweils von ihm
wiedergewählt worden; die Gladiatoren wurden von Galen im Asklepieion
behandelt12. Der Ärzten gegenüber mißtrauische Aristides hat ihn konsultiert,

aber nicht viel von ihm gehalten. An mehreren Stellen nennt Aeliijs
als seinen behandelnden Arzt im Asklepieion Theodotos 13.

Die vom Volk «wie ein Milchgefäß von Fliegen umschwärmte» Quelle,
der Tempel des Asklepios Soter und die Schlafräume dienten auch der
großen Masse zur Heilung; der Tempel des Zeus Asklepios als des Allgottes
wurde nie populär; er diente nur der geistigen Elite. Jede vom Arzt
verordnete Kur begann aber an der Quelle und im Tempel des Asklepios.

Der Arzt Theodotos verordnete Aristides u. a. Fluß-, Wannenbäder
heiß und kalt, Schlammbäder, Trinkkuren, Schneebäder, Abhärtung,
Laufübungen, Fasten, Diät, Aderlaß, geistige Beschäftigung, Weihegesänge,
durch die Tempelsklaven vorgetragen, heilige Schauspiele im Theater,
Tempelschlaf, also Hydro- und Psychotherapie. Zur Einfühlung in die Seele

des Patienten bediente er sich so geschickt der Vermittlung der Therapeuten,

daß diesem zuweilen Theodotos und Rhosandros in gleicher Weise
als Arzt erschienen14. Beim Tempelschlaf spielte die Massensuggestion durch

11 Keil sagt noch von Rhosandros, er sei ein «unbekannter Mann».
12 Siehe Sudhoff, S. 109!
13 Galen war das erste Mal 162 nach Rom gekommen, wo er bis 166 blieb, kehrte dann

nach Pergamon zurück und war von 170 wiederum, von Marc Aurel berufen, in Rom,
so daß ihn Aristides wohl nur vor 162 konsultiert haben kann. Während der siebzehnjährigen

Krankheit war Theodotos behandelnder Arzt des Aristides. Wir nehmen als

bestimmt an, daß auch Theodotos vom Oberpriester an das Asklepieion berufen worden
ist (überTheodotos siehe Aelius Aristides edit. Keil: 38, 42; 47, 55, 56; 48, 34; 50,21).
Welche Beziehung zwischen Galen und Theodotos bestand, wissen wir nicht. Wer

war etwa der Lehrer, wer der Schüler?
11 Aristides, 50, 21.

13



andere Patienten eine wichtige Rolle. Aristides hatte sich sogar auf Reisen,
wie Herzog15 sagt, «durch intensive Autosuggestion Traumolfenbarungen
geschafft und gedeutet». Hier wurden ihm die Träume außerdem von dem
Arzte und, wenn der Patient sich diesem gegenüber mißtrauisch zeigte, von
dem unter dem Einfluß des Arztes stehenden Neokoren Asklepiakos in
einem für die Heilung günstigen Sinne gedeutet16. Wenn wir uns schon den

gesunden antiken Menschen als viel stärker suggestiv beeinflußbar
vorstellen als den Menschen der Gegenwart, um wie viel mehr muß auf diesen

Kranken die von allen Seiten, zuletzt auch von der Kultgenossenschaft,
einwirkende Suggestion heilend gewirkt haben! Von Galen wissen wir,
daß er seine abgöttische Berühmtheit in Rom zuerst seiner hypnotischen
Behandlung bei Hysterie und Neurasthenie verdankte17. Wo aber Theo-
dotos die Grenze irdischen Einflusses auf den Patienten erkannte, da trat
er mit seiner Person zurück und lenkte dessen inbrünstige Gläubigkeit der

Offenbarung des Gottes zu. Zwei Beispiele aus den Heiligen Reden18: Einmal
hatte sich bei Aristides auf die von Theodotos verordneten «Weihgesänge
auf die unteren Götter», eine gewisse Erleichterung eingestellt; dann hat
nicht der Arzt, sondern der Gott Zeus Asklepios selbst befohlen, einen

Jubelgesang auf Dionysos anzustimmen, und da ist der Schmerz völlig
verschwunden.» Ein andermal träumte Aristides, nach einem Tempelschlaf

habe ihn Theodotos mit den Therapeuten aufgesucht: «Diese
Träume wurden nun dem Arzt erzählt, der gekommen war und sich
anschickte, zu helfen, was er sich vorgenommen hatte. Als er von den Träumen

hörte, trat er selbst mit seiner Person zurück (VTie'/mQei), indem er den
Sinn auf den Gott richtete, und wir erkannten den wahrhaftigen und sich

uns nahenden Gott und vollbrachten, was er anordnete. Die Nacht war
schon völlig erträglich und ohne Schmerz.»

Welche Rolle spielte nun bei der Heilung der Priester Jacob Burck-
hardt schreibt19: «In der Antike gab es wohl einen Aiztstand dagegen

niemals einen Priesterstand und vollends kein Pries terlum, und erst
mit einem solchen beginnt auch eine Theologie, ein geistliches Gesamtwissen,

ein heiliges Recht und eine schriftliche Aufzeichnung von Offen-

15 Rudolf Herzog, Die Wunderheilungen von Epidauros, in: Philologus, Suppl. XXII,
Heft 3, Dieterich, Leipzig 1931; hier S. 145.

16 Vergleiche Ohlemutz!
37 E. Wölfflin, S. 94.
18 Heilige Reden, 50, 38-42, und 47, 55-57.
19 Jacob Burckhardt, Griechische Kulturgeschichte, Kröner-Taschenausgabe, Bd. 1, S. 325.

14



barungen.» Ja: Während die Ärzte in Ärzteschulen ausgebildet waren,
wissen wir nichts von Ausbildung zu Priestern. In Pergamon war der Priester

durch den Glauben an seine Abstammung von den Göttern und seinen
uralten Ritus geheiligt; einmal hatte eine Frau das Amt inne. Der Priester
des Asklepios-Tempels überwachte die körperlichen und seelischen

Reinigungsmaßnahmen des Kranken und wies ihm die Stelle für den Heilschlaf an.
Das Heiligtum von Epidauros hatte sich gerühmt, daß dort einzig der

«Gott», ohne Ärzte, Wunderheilungen20 vollziehe. Das Asklepieion von
Kos «rückt bewußt von dem Wunderbetrieb von Epidauros ab» (Herzog).
Neben dem Gott wirkt die «zünftige Medizin» der dortigen Ärzteschule

mit, die ihren Stammbaum «lückenlos auf Asklepios zurückführte». In
Pergamon schlingt sich um Arzt und Priester dadurch, daß beide sich ihrer
Grenze bewußt sind, das verbindende geistige Band.

Welch einmalige Zeit, die des Marc Aurel, des begnadetsten Herrschers,
in der griechischer Polytheismus in den Monotheismus des einen Allgottes
Zeus zusammenklang21, Gott und Naturgesetz in einen einzigen Pan-
entheismus verschmolz22, der Arzt, die Wechselwirkung von Leib und Seele

erkennend, den Kranken aus dem Irdischen schließlich zum Gotte Zeus

20 Herzog definiert 'Idpara (d-eov), 'EntpdvEiai, 'Mgerat, Gav/mrri, Wunderheilungen, S. 51:

«Heilungen (oder andere Ereignisse), die auf Grund der Umstände göttlicher Einwirkung
zugeschrieben werden.» Nach Herzog (S. 145—6) läßt sich Galen in seiner Therapie noch

vom Gotte «beraten» und ist damit einverstanden, «daß die Kranken den Verordnungen
des Gottes mehr gehorchen als denen der Ärzte». In Pergamon geht zur Zeit des Aristi-
des Suggestionsheilung und Wunderheilung unmerklich ineinander über. Wenn aus
Epidauros berichtet wird, einem Mann mit Bandwurm habe der Gott im Heilschlaf den

Kopf abgeschlagen, aus der Speiseröhre den Parasiten entfernt und den Kopf wieder
aufgesetzt, so ist das ein Zeichen für die hohe Wundergläubigkeit und Suggestibilität
der Griechen. Gegen solche Wunderkuren kam freilich keine ärztliche Kunst auf.

21 Zeus verschmolz nicht nur mit dem Heilgott Asklepios, sondern er konnte sogar mit
weiblichen Göttern, wie Hekate oder Agistis, verschmelzen. Vgl. Charles Singer, An
Early Parallel to the Hippocratic Oath, Gesnerus 8, 177 ff. (1951).

22 Im 7. Buch der Selbstbetrachtungen (Kröner-Taschenausgabe) schreibt Marc Aurel
§ 8, S. 83: «Alles ist wie durch ein heiliges Band miteinander verflochten! Nahezu nichts
ist sich fremd. Eines schließt sich ja dem andern an und schmückt mit ihm vereinigt
dieselbe Welt. Aus allem zusammengesetzt ist eine Welt vorhanden, ein Gott, alles

durchdringend, ein Körperstoff, ein Gesetz, eine Vernunft, allen vernünftigen Wesen

gemein, und eine Wahrheit, wofern es auch eine Vollkommenheit für all diese verwandten,
derselben Vernunft teilhaftigen Wesen gibt.» — 7. Buch, § 31, S. 88: «Bei den Göttern
ist alles gesetzlich Und wären keine Götter, sondern bloß die Grundstoffe, so ist doch

zu bedenken: Alles ohne Ausnahme geschieht gesetzlich.»

15



Asklepios führte, der dann als «Heiland» zum Kranken als wahrer Arzt
herabstieg, jener so kurze Augenblick in der Geschichte der menschlichen
Seele, in dem Arzt und Priester bzw. «Gott», ratio und religio, sich die
Hände reichten, in dem die griechische Welt nach einem Wort Jacob
Burckhardts23 nicht wie wir in «Zeitungen», sondern in «Ewigungen»
lebte!24

83 A.a.O., S. 351.
84 In der Folgezeit entstanden weitere Prachtbauten, besonders für hydrotherapeutische

Zwecke, und ein dem Kaiser Caracalla gemeinsam mit Asklepios geweihtes Heiligtum.
Pergamenische Münzen zeigen lange Jahre Asklepios. Unter dem byzantinischen Kaiser
Anastasius (491-518) wurde das Asklepieion von Pergamon zu den Weltwundern
gerechnet. Warum wurde es schon zu Aristides' Zeiten nicht in der ärztlichen Wissenschaft
besonders gepriesen, warum ging es schließlich unter? Vielleicht beruhte sein höchster

Glanzpunkt nur auf der besonderen Harmonie der damals Lebenden, vor allem des

Rufinus, Aristides, Rhosandros, Theodotos und Askxepiakos im Glänze der
stoischen Philosophie Marc Aurels. Mit der Ernennung von «le brüte» (Roule)
Caracalla zum Priester trat vielleicht der erste Mißklang ein. Wohl blieb das Asklepieion
noch Jahrhunderte lang Volksheilstätte mit Wasserkuren, aber die hohe Geistigkeit
bestand nicht mehr, so daß sich allmählich christliche Heilstätten an seine Stelle setzten.
Hierzu mag wohl folgender Umstand beigetragen haben: Das Heidentum kennt bekanntlich

nicht den Begriff Sünde und Buße. Wurde nun ein Kranker durch den heidnischen

Gott trotz aller Opfer nicht geheilt, so mußte schließlich dem Gotte die Schuld am
Mißerfolg zugeschrieben werden; der Eifer des Kranken mußte dadurch nachlassen. Nun
hat Herzog nachgewiesen, daß die Heilungen an christlichen Stätten den heidnischen

glichen, ja geradezu als Fortsetzung der letzteren erscheinen. Jedoch bestand, wie ich
glaube, folgender prinzipieller Unterschied: Wurde durch den christlichen Gott ein
Kranker nicht geheilt, so faßte der gläubige Christ dies als Strafe für seine Sünden auf,
nahm die Schuld auf sich, tat Buße und verdoppelte seinen Eifer. So breiteten sich die
Stätten christlicher Wunderheilungen, an denen kein Arzt mehr wirkte, neben und
schließlich anstelle der heidnischen Heilstätten aus.

16


	Arzt und Priester in Pergamon

