Zeitschrift: Gesnerus : Swiss Journal of the history of medicine and sciences
Herausgeber: Swiss Society of the History of Medicine and Sciences

Band: 11 (1954)

Heft: 1-2

Artikel: Arzt und Priester in Pergamon
Autor: Erhard, Hubert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-520618

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-520618
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Arzt und Priester in Pergamon

Von Husert ErHARD, Adelholzen

Der kleinasiatische Rhetor AELIUS ARISTIDES!, Sohn eines Zeus-Priesters,
ein Neurastheniker, hatte sich im Anschlul an eine Grippe und aufler-
ordentliche kérperliche und seelische Strapazen vergeblich in Rom von
Arzten, die GALEN? abfillig beurteilte, behandeln lassen. 157 n. Chr. suchte
er in Smyrna in dem wahrscheinlich den Heilgottinnen Hygieia und Pan-
akeia® geweihten Tempel, wiederum vergebens, Heilung. Der Mi3erfolg mit
dem Arzt in Rom, dem Priester in Smyrna, bestimmte ihn wohl 158, das
Asklepieion in Pergamon aufzusuchen. Wihrend WiLHELM ScEMID? be-
richtet, ARISTIDES habe sich dort «irztlicher Behandlung entzogen und
sich lediglich den durch Traumerscheinungen vermittelten Anweisungen
des Asklepios iiberlassen», schreibt WiLHELM NESTLE®: «Aus seinem Be-
richt geht hervor, dafl die Tempelmedizin um diese Zeit eine merkwiirdige
Verbindung mit der wissenschaftlichen Medizin eingegangen hat. Zwar
wird der Tempelschlaf auch jetzt noch geiibt. Aber die Behandlung ist
rationaler, der Gott zum beratenden, Auskunft gebenden Helfer geworden.
Er ist bei der Diiitetik in die Schule gegangen und verordnet formliche
Kuren, besonders Abhirtungskuren, bestehend in kalten Bidern, Lauf-
ibungen und sonstigem Sport. Seelische Gedriicktheit sucht man durch
Musik und dramatische Auffihrungen zu beheben. Auch Arzte sind vor-

1 AELIUS ARISTIDES, Opera, edit. KEiL, Weidmann, Berlin 1898. Das hiufig zitierte
Buch H. BoULANGER Aelius Aristides et la sophistique dans la province d’Asie au II°
siécle de notre ére (E. de Bocecard, Paris 1923) war mir nicht zugiinglich.

* E. WOLFFLIN, Einiges aus der Praxis des Galen, Gesnerus 1, 91-9 (1944). — Die Krankheit
des ARISTIDES begann wahrscheinlich mit einer Grippe. Die Strapazen auf dem Landweg
nach Rom und die stiirmische Meerfahrt zuriick steigerten das Ubel. Es scheint sich um
einen oberflichlichen Brust- oder Bauchschnitt bei Atemnot, also eine zu nichts fithrende
Scheinoperation, gehandelt zu haben, denn die damaligen Arzte 6ffneten noch nicht die
Bauchhgéhle, geschweige denn die Brusthohle. Dagegen triumte den Bauch- und Brust-
kranken im Heilschlaf in Epidauros, der Gott selbst habe ihre Brust- bzw. Bauchhéohle
geoffnet. Bestand das Ubel auf nervéser Grundlage, so konnte durch einen solchen
Traum Besserung, ja Heilung erzielt werden.

3 Dafiir spricht das Femininum in der Mehrzahl. Es diirfte sich wohl um die Heilgéttinnen
Hygieia und Panakeia handeln.

4 WiLHELM ScHMID, Aelius Aristides, in: PAULY-Wissowa, Realencyklopidie, Bd. II, 1,
1895, S. 886 ff.

> WiLHELM NESTLE, Griechische Geistesgeschichte, Kroner-Taschenausgabe, S. 497.

11



handen, und es bleibt den Patienten iiberlassen, ob sie den Weisungen des
Gottes oder der Arzte, die offenbar voneinander nicht ganz unabhingig
sind, gréfleren Wert beimessen wollen.»

ARisTIDES gilt als der schwerstverstindliche griechische Prosaschrift-
steller. Ich verdanke die ﬂbersetzung aus seinen Heiligen Reden® Herrn
Pastor HERMANN StocK. In ihnen sind Phantasie und Wirklichkeit, korper-
liches und seelisches Leiden oft kaum auseinanderzuhalten. Atemnot,
Schluckbeschwerden, Erbrechen, Leib- und Nierenschmerzen, Symptome
einer Reizung des Wurmfortsatzes und einer Trigeminus-Neuralgie, see-
lische Gedriicktheit, Halluzinationen, inbriinstiges Vertrauen dem Gotte,
Skepsis dem Arzt gegeniiber wechseln ab. Zuletzt erkrankt ARISTIDES an
der Pest; nach 17 Jahren wird er geheilt[ ?]. Manches hat auch der Autor
absichtlich verschwiegen. Die Heiligen Reden sind in SUDHOFFs Geschichte der
Medizin” nicht erwihnt.

Mittelpunkt des Asklepieion® war die Heilige Quelle fiir Bade- und
Trinkkuren, von Blinden, Lahmen, Brust- und Magenleidenden benutzt,
nach ARISTIDES «von besten Eigenschaften, mild, leicht, von sehr angeneh-
mem Geschmack». Sie fliet noch, ist aber nicht chemisch untersucht. Um
sie gruppiert sich der Tempel des Asklepios Soter, des Heilandes, ferner ein
gemeinsamer Tempel fiir seine Gemahlin Hygieia, die Gesundheit, und den
Knaben Telesphorus, der die Heilung zum guten Ende bringt, ein Heiligtum
des Apollon als Vater des Asklepios, ein Gebidude fiir den Tempelschlaf.

Abseits davon befindet sich als prichtigstes Gebdude der Rundtempel
des Zeus-Asklepios, das Theater mit einer dem Asklepios und der Geburts-
gottin Athena geweihten Szene und (von ARISTIDES nicht erwihnt) die Bi-
bliothek.

Am Tempel des Asklepios Soter wirkten: Der Priester; seit Jahrhunderten
war die Priesterschaft erblich in der Asklepiaden-Familie®. Ihm standen
«zur Erledigung des Verwaltungsdienstes» (OHLEMUTZ!?) die beiden

8 {cpol Adyot.

7 KARL SUDHOFF, Geschichie der Medizin, 3. und 4. Auflage, Karger, Berlin, 1922,

8 Die Beschreibung des Asklepieion nach OTFRIED DEUBNER, Das Asklepieion von Per-
gamon, Verlag fiir Kunstwissenschaft, Berlin 1938, und Frep C. RouLET, L’ Asklepieion
de Pergame, Gesnerus, 9, 1-8 (1952).

? Die sich von den Priestern von Epidauros und letzten Endes von den Géttern ableitete.
Vgl. OrLEMUTZ, S. 166!

10 Erwin OHLEMUTZ, Die Kulte und Heiligtiimer der Gitter Pergamons, Triltsch, Wiirzburg
1940, IX und 302 Seiten. Vgl. ARIsTIDES: S. 402, 35; S. 394, 76 S. 405, 46; S. 406, 52;
S. 416, 14; S. 418, 22.

12



Neokoren ASKLEPIAKOS, bei dem ARISTIDES wohnte, und PHILADELPHOS
zur Seite, keine gewohnlichen Kiister, sondern hochgebildete, mit dem
Priester auf gleichem Fuf} verkehrende Madnner. OnLEMUTZ hat die soge-
nannten « Therapeuten», zu denen sich ARISTIDES selbst rechnet und zu
denen (wohl als Gesunde) u.a. der Senator SEDATUS und der Philosoph
RuosanDros!! gehorten, als Kuligenossenschaft gedeutet. Die « Tempel-
sklaven» waren Midnner und Knaben aus gebildeten Kreisen.

Am Tempel des Zeus Asklepios war der Stifter eines GrofB3teils des Heilig-
tums der Konsul RuriNus, Freund des ARISTIDES, Priester.

Im Jahre 157 war durch den Oberpriester als Arzt fiir die Gladiatoren-
schule GALEN bestimmt und 158, 159, 160 und 161 jeweils von ihm wieder-
gewihlt worden; die Gladiatoren wurden von GALEN im Asklepieion be-
handelt?2. Der Arzten gegeniiber miBtrauische ArisTipes hat ihn konsul-
tiert, aber nicht viel von ihm gehalten. An mehreren Stellen nennt AeLIUS
als seinen behandelnden Arzt im Asklepieion THEODOTOS 3.

Die vom Volk «wie ein Milchgefdll von Fliegen umschwirmte» Quelle,
der Tempel des Asklepios Soter und die Schlafriume dienten auch der
groen Masse zur Heilung; der Tempel des Zeus Asklepios als des Allgottes
wurde nie populir; er diente nur der geistigen Elite. Jede vom Arzt ver-
ordnete Kur begann aber an der Quelle und im Tempel des Asklepios.

Der Arzt TaEopoTos verordnete ARISTIDES u. a. FluB-, Wannenbider
hei} und kalt, Schlammbider, Trinkkuren, Schneebidder, Abhirtung,
Laufiibungen, Fasten, Didt, Aderlal}, geistige Beschiftigung, Weihegesiinge,
durch die Tempelsklaven vorgetragen, heilige Schauspiele im Theater,
Tempelschlaf, also Hydro- und Psychotherapie. Zur Einfiithlung in die Seele
des Patienten bediente er sich so geschickt der Vermittlung der Therapeu-
ten, dafl diesem zuweilen THEODOTOS und RHOSANDROS in gleicher Weise
als Arzt erschienen 4, Beim Tempelschlaf spielte die Massensuggestion durch

11 KEIL sagt noch von RHOSANDROS, er sei ein «unbekannter Mann».

12 Sjehe SupmHOFF, S. 109!

13 GALEN war das erste Mal 162 nach Rom gekommen, wo er bis 166 blieb, kehrte dann
nach Pergamon zuriick und war von 170 wiederum, von MARC AUREL berufen, in Rom,
so daBl ihn ARISTIDES wohl nur vor 162 konsultiert haben kann. Wihrend der siebzehn-
jihrigen Krankheit war THEoDOTOS behandelnder Arzt des ArisTiDES, Wir nehmen als
bestimmt an, dal auch THEODOTO0S vom Oberpriester an das Asklepieion berufen worden
ist (itber THEODOTOS siche AELIUS ARISTIDES edit. KEIL: 38, 42; 47, 55, 56; 48, 34; 50, 21).
Welche Beziehung zwischen GALEN und THEODOTOS bestand, wissen wir nicht. Wer
war etwa der Lehrer, wer der Schiiler ?

14 ARISTIDES, 50, 21.

13



andere Patienten eine wichtige Rolle. ARISTIDES hatte sich sogar auf Reisen,
wie HERZOG 1® sagt, «durch intensive Autosuggestion Traumoffenbarungen
geschafft und gedeutet». Hier wurden ihm die Triume auflerdem von dem
Arzte und, wenn der Patient sich diesem gegeniiber miitrauisch zeigte, von
dem unter dem Einflul des Arztes stehenden Neokoren ASKLEPIAKOS in
einem fiir die Heilung giinstigen Sinne gedeutet!®, Wenn wir uns schon den
gesunden antiken Menschen als viel stiarker suggestiv beeinfluflbar vor-
stellen als den Menschen der Gegenwart, um wie viel mehr muf} auf diesen
Kranken die von allen Seiten, zuletzt auch von der Kultgenossenschaft,
einwirkende Suggestion heilend gewirkt haben! Von GALEN wissen wir,
daf} er seine abgottische Berithmtheit in Rom zuerst seiner hypnotischen
Behandlung bei Hysterie und Neurasthenie verdankte!”. Wo aber TrEO-
poros die Grenze irdischen Einflusses auf den Patienten erkannte, da trat
er mit seiner Person zuriick und lenkte dessen inbrinstige Glaubigkeit der
Offenbarung des Gottes zu. Zwei Beispiele aus den Heiligen Reden'®: Einmal
hatte sich bei ArisTIDES auf die von THEODOTOS verordneten « Weihgesinge
auf die unteren Gotter», eine gewisse Erleichterung eingestellt; dann hat
nicht der Arzt, sondern der Gott Zeus Asklepios selbst befohlen, einen
Jubelgesang auf Dionysos anzustimmen, und da ist der Schmerz véllig
verschwunden.» Ein andermal tridumte ARISTIDES, nach einem Tempel-
schlaf habe ihn THEODOTOS mit den Therapeuten aufgesucht: «Diese
Triume wurden nun dem Arzt erzihlt, der gekommen war und sich an-
schickte, zu helfen, was er sich vorgenommen hatte. Als er von den Tréu-
men horte, trat er selbst mit seiner Person zuriick (dmeywpet), indem er den
Sinn auf den Gott richtete, und wir erkannten den wahrhaftigen und sich
uns nahenden Gott und vollbrachten, was er anordnete. Die Nacht war
schon vollig ertriglich und ohne Schmerz.»

Welche Rolle spielte nun bei der Heilung der Priester ? JacoB Burck-
HARDT schreibt!®: «In der Antike gab es wohl einen Arztstand ..., dage-
gen . . . niemals einen Priesterstand und vollends kein Priestertum, und erst
mit einem solchen beginnt auch eine Theologie, ein geistliches Gesamt-
wissen, ein heiliges Recht und eine schriftliche Aufzeichnung von Offen-

15 Ruporr HERrzoG, Die Wunderheilungen von Epidaures, in: Philologus, Suppl. XXII,
Heft 3, Dieterich, Leipzig 1931; hier S. 145.

16 Vergleiche OHLEMUTZ!

17 E. WOLFFLIN, S. 94.

18 Heilige Reden, 50, 38-42, und 47, 55-57.

19 JacoB BURCKHARDT, Griechische Kulturgeschichie, Kroner-Taschenausgabe, Bd. 1, S. 325,

14



barungen.» Ja: Wihrend die Arzte in Arzteschulen ausgebildet waren,
wissen wir nichts von Ausbildung zu Priestern. In Pergamon war der Prie-
ster durch den Glauben an seine Abstammung von den Géttern und seinen
uralten Ritus geheiligt; einmal hatte eine Frau das Amt inne. Der Priester
des Asklepios-Tempels iiberwachte die kérperlichen und seelischen Reini-
gungsmaflnahmen des Kranken und wies ihm die Stelle fiir den Heilschlaf an.

Das Heiligtum von Epidaures hatte sich gerithmt, dal dort einzig der
«Gott», ohne Arzte, Wunderheilungen? vollziehe. Das Asklepieion von
Kos «riickt bewuBt von dem Wunderbetrieb von Epidauros ab» (HErzog).
Neben dem Gott wirkt die «ziinftige Medizin» der dortigen Arzteschule
mit, die ihren Stammbaum «liickenlos auf Asklepios zuriickfithrte». In
Pergamon schlingt sich um Arzt und Priester dadurch, daf} beide sich ihrer
Grenze bewulit sind, das verbindende geistige Band.

Welch einmalige Zeit, die des MARC AUREL, des begnadetsten Herrschers,
in der griechischer Polytheismus in den Monotheismus des einen Allgottes
Zeus zusammenklang?, Gott und Naturgesetz in einen einzigen Pan-
entheismus verschmolz?®?, der Arzt, die Wechselwirkung von Leib und Seele
erkennend, den Kranken aus dem Irdischen schlieBlich zum Gotte Zeus

20 HERzOG definiert "Jduata (Peot), ' Engaveiar, *Apetal, Oadpara, Wunderheilungen, S. 51:
«Heilungen (oder andere Ereignisse), die auf Grund der Umstidnde géttlicher Einwirkung
zugeschrieben werden.» Nach HErzoc (S. 145-6) 1i0t sich GALEN in seiner Therapie noch
vom Gotte «beraten» und ist damit einverstanden, «dal} die Kranken den Verordnungen
des Gottes mehr gehorchen als denen der Arzte». In Pergamon geht zur Zeit des AristI-
DES Suggestionsheilung und Wunderheilung unmerklich ineinander iiber. Wenn aus
Epidauros berichtet wird, einem Mann mit Bandwurm habe der Gott im Heilschlaf den
Kopf abgeschlagen, aus der Speiserdhre den Parasiten entfernt und den Kopf wieder
aufgesetzt, so ist das ein Zeichen fiir die hohe Wundergldubigkeit und Suggestibilitiit
der Griechen. Gegen solche Wunderkuren kam freilich keine drztliche Kunst auf.

21 Zeus verschmolz nicht nur mit dem Heilgott Asklepios, sondern er konnte sogar mit
weiblichen Gottern, wie Hekate oder Agistis, verschmelzen. Vgl. CHARLES SINGER, An
Early Parallel to the Hippocratic Oath, Gesnerus 8, 177 ff. (1951).

22 Tm 7. Buch der Selbstbetrachtungen (Kroner-Taschenausgabe) schreibt MArRc AUREL
§ 8, S. 83: «Alles ist wie durch ein heiliges Band miteinander verflochten! Nahezu nichts
ist sich fremd. Fines schliefit sich ja dem andern an und schmiickt mit ihm vereinigt
dieselbe Welt. Aus allem zusammengesetzt ist eine Welt vorhanden, ein Gott, alles
durchdringend, ein Kérperstoff, ein Gesetz, eine Vernunft, allen verniinftizen Wesen
gemein, und eine Wahrheit, wofern es auch eine Vollkommenheit fiir all diese verwandten,
derselben Vernunft teilhafticen Wesen gibt.» — 7. Buch, § 31, S. 88: «Bei den Go6ttern
ist alles gesetzlich . . . Und wiiren keine Gitter, sondern blof3 die Grundstoffe, so ist doch
zu bedenken: Alles ohne Ausnahme geschieht gesetzlich.»

15



Asklepios fiihrte, der dann als «Heiland» zum Kranken als wahrer Arzt
herabstieg, jener so kurze Augenblick in der Geschichte der menschlichen
Seele, in dem Arzt und Priester bzw. «Gott», ratio und religio, sich die
Hinde reichten, in dem die griechische Welt nach einem Wort Jacos

BURCKHARDTS 2 nicht wie wir in «Zeitungen», sondern in « Ewigungen»
lebte!24

2 A.a.0., S. 351.

24 In der Folgezeit entstanden weitere Prachtbauten, besonders fiir hydrotherapeutische
Zwecke, und ein dem Kaiser Caracalla gemeinsam mit Asklepios geweihtes Heiligtum,
Pergamenische Miinzen zeigen lange Jahre Asklepios. Unter dem byzantinischen Kaiser
Anastasius (491-518) wurde das Asklepieion von Pergamon zu den Weltwundern ge-
rechnet. Warum wurde es schon zu ARISTIDES’ Zeiten nicht in der drztlichen Wissenschaft
besonders gepriesen, warum ging es schlieBlich unter ? Vielleicht beruhte sein hichster
Glanzpunkt nur auf der besonderen Harmonie der damals Lebenden, vor allem des
RuriNus, ARISTIDES, RHOSANDROS, THEODOTOS und ASKLEPIAKOS im Glanze der stoi-
schen Philosophie MARC AURELS. Mit der Ernennung von «le brute» (RourLE) CARA-
CALLA zum Priester trat vielleicht der erste Mifklang ein. Wohl blieb das Asklepieion
noch Jahrhunderte lang Volksheilstitte mit Wasserkuren, aber die hohe Geistigkeit
bestand nicht mehr, so daB sich allmihlich christliche Heilstitten an seine Stelle setzten.
Hierzu mag wohl folgender Umstand beigetragen haben: Das Heidentum kennt bekannt-
lich nicht den Begriff Siinde und BuBle. Wurde nun ein Kranker durch den heidnischen
Gott trotz aller Opfer nicht geheilt, so mufite schlieflich dem Gotte die Schuld am Mil3-
erfolg zugeschrieben werden; der Eifer des Kranken mufite dadurch nachlassen. Nun
hat HERzoG nachgewiesen, dall die Heilungen an christlichen Stiatten den heidnischen
glichen, ja geradezu als Fortsetzung der letzteren erscheinen. Jedoch bestand, wie ich
glaube, folgender prinzipieller Unterschied: Wurde durch den chrisilichen Gott ein
Kranker nicht geheilt, so fal3te der gliubige Christ dies als Strafe fiir seine Siinden auf,
nahm die Schuld auf sich, tat BuBle und verdoppelte seinen Eifer. So breiteten sich die
Stétten christlicher Wunderheilungen, an denen kein Arzt mehr wirkte, neben und
schlieSlich anstelle der heidnischen Heilstdtten aus.

16



	Arzt und Priester in Pergamon

