
Zeitschrift: Gesnerus : Swiss Journal of the history of medicine and sciences

Herausgeber: Swiss Society of the History of Medicine and Sciences

Band: 10 (1953)

Heft: 1-2

Artikel: Die Welt des Hippokrates

Autor: Sigerist, Henry E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-520481

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-520481
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Welt des Hippokrates*

Von Henry E. Sigerjst, Pura

Die Welt, in der die hippokratische Medizin ihre Wurzeln gehabt und sich

entfaltet hat, ist die Peripherie der Magna Graecia des 5. und 4.
Jahrhunderts. Von da hat sie gestrahlt nach dem Mutterland, um später den
Vorderen Orient und die ganze westliche Welt zu erobern. Die
indogermanischen Stämme kamen in Wellen, um 2000 v. Chr. die Achäer,
während die dorische Wanderung Jahrhunderte später um 1200 stattfand.
In drei Jahrhunderten, von 1300 bis 1000, wurden die Inseln und die Küste
Kleinasiens kolonisiert, und zwar von verschiedenen Stämmen, die
verschiedene Dialekte sprachen. Der nördliche Teil wurde von den Äoliern
besiedelt, deren Sprache durch die Gedichte Sappiios unsterblich wurde.
Der mittlere Teil wurde von den Ioniern kolonisiert, und Ionien wurde die

Wiege der griechischen Wissenschaft, Ionisch die Sprache der hippo-
kratischen Schriften. Den südlichen Strich haben die Dorier besiedelt. Kos
und Knidos waren dorische Kolonien, aber die Ärzte, die dort wirkten,
schrieben ionisch, weil dies nun einmal die Sprache der Wissenschaft war.

Der erste Eindruck, den man erhält, wenn man in Griechenland reist,
ist, daß das Land sehr klein ist. Von der Akropolis in Athen kann man an
einem klaren Tag Korinth sehen, und ganz Attika ist nicht größer als ein

mittlerer Schweizer Kanton. Die Geographie ist sehr verschieden von
derjenigen Ägyptens und Babyloniens, weil Griechenland ein Bergland ist
und weil es gleichsam ins Meer getaucht ist, mit unzähligen Vorgebirgen
und Buchten und zahllosen Inseln, die das Festland mit Asien wie mit einer
Brücke verbinden. Nur 23 Prozent des Bodens sind heute anbaufähig. Brot,
Wein und Ol waren während Tausenden von Jahren die Hauptnahrung des

griechischen Volkes. Im Gegensatz zu Ägypten und Mesopotamien ist
Griechenland ein Land, das nicht künstlich bewässert werden muß. Der
Sommer ist heiß genug, und im Herbst sind die Hügel alle braun, doch von
Oktober bis März fällt Regen, Bäche und Flüsse schwellen, im März ist
das ganze Land grün, mit Blumen besät, und in ganz kurzer Zeit keimt die
Saat. Künstliche Bewässerung verlangt Zusammenarbeit und eine Zentralgewalt,

um die Arbeit zu leiten. Darum mußten Ober- und Unterägypten

* Gekürzte Fassung eines Vortrags, der am 30. September 1951 in Luzern in der
Schweizerischen Gesellschaft für Geschichte der Medizin und der Naturwissenschaft gehalten
wurde.

19



sich früh vereinigen, und darum haben auch die mesopotamischen
Stadtstaaten sich früh zu größeren staatlichen Verbänden zusammengetan. In
Griechenland dagegen konnten die Stadtstaaten sich unabhängig
entwickeln. Athen und Sparta, geographisch so nahe, waren denkbar
verschieden in ihrer gesamten Lebensweise, und nur nationale Bedrohung
konnte die Stämme zeitweise einigen. Orientalische Werke der Literatur
und Kunst sind in der Regel anonym auf uns gekommen, während
griechische Werke einen Namen tragen, und wenn man nicht wußte, wer der
Autor eines Gedichtes oder einer Abhandlung war, hat man ihm einen
Namen gegeben, wie das der Fall war mit manchen homerischen Gedichten
oder hippokratischen Schriften. Natürlich ist die Entwicklung zum
Individualismus nicht nur geographisch bedingt. Die Renaissance sah ihr Ideal
in der Entwicklung des Individuums, während die gleichen Volksstämme
im Mittelalter in der gleichen Landschaft kollektivistisch dachten und
handelten. Aber es ist kein Zweifel, daß die griechische Landschaft im hohen
Maße dazu beitrug, die Ausbildung der Persönlichkeit als wünschenswertes
Ziel erscheinen zu lassen.

Das Meer war ein entscheidender Faktor in der ganzen Geschichte
Griechenlands. Das Meer eröffnet weite Horizonte und regt zum Träumen
an. In Griechenland ist das Meer überall, und es ist wirklich ioeidt'jg

veilchenfarbig, mit weißem Schaum, Wiege Aphrodites, und mit spielenden

Delphinen. Griechenland ist nicht reich, aber das Meer war das offene
Tor zur Welt und noch mehr als die Venezianer hätten die Griechen sagen
können: navigare necesse est, vivere non est. Die Inseln und Küsten Kleinasiens

wurden denn auch die Wiege der hippokratischen Medizin.
Griechenland liegt in der temperierten Zone und ist ein gesundes Land.

Es hat nicht die Krankheiten der Tropen, nicht die plötzlichen Temperaturwechsel

und Stürme Mesopotamiens, es hat nicht die unzähligen Krankheiten,

die durch Wasser vertragen werden, die in einem Uberschwem-

mungsland wie Ägypten unvermeidlich waren, und auch nicht die
zahlreichen Augenkrankheiten des Vorderen Orients. Vor dem letzten Weltkrieg

waren die häufigsten Todesursachen Pneumonie, Tuberkulose,
Diarrhöen und Enteritis, Influenza, Malaria, Dysenterie, Typhus und
Paratyphus. Wahrscheinlich waren die Verhältnisse im Altertum ähnlich, und
die Häufigkeit der Malaria mit der resultierenden Splenomegalie im Ägä-
ischen Becken war wahrscheinlich die Ursache, warum man der Milz die
Rolle eines Hauptorgans zuschrieb.

Wie waren die Verhältnisse der ärztlichen Praxis in den griechischen

20



Kleinstaaten des 5. und 4. Jahrhunderts In der Ilias war jeder Held
heilkundig, denn der homerische Held war in allen möglichen Künsten
bewandert, und genau wie er einen Ochsen braten konnte, so konnte er auch
Pfeile ausziehen und Wunden vei'binden. Allein einzelne Helden hatten
größere medizinische Kenntnisse als andere, wie Podaleirios und Ma-

chaon, die Söhne des Asklepios. In der Odyssee, die uns einen so hübschen
Einblick in das tägliche Leben gibt, hören wir von Handwerkern, «Arbeiter
für das Volk», di]/uoEQyoi, die durch die Länder ziehen und überall
willkommen sind. Solche Handwerker sind der Zimmermann, der Wahrsager,
der Sänger, und der Arzt, irjrrjo xaxcov. Ähnlich müssen die Verhältnisse
noch im 5. Jahrhundert gewesen sein. Die Zahl der Ärzte war nicht groß,
und sie zogen wie früher von Land zu Land, um ihren Beruf auszuüben.
Der junge Mann, der Arzt werden wollte, trat zu einem erfahrenen Praktiker

in die Lehre, zahlte ihm Lehrgeld und wurde von ihm unterrichtet,
praktisch und theoretisch. Er begleitete seinen Meister auf die Gänge der
Praxis und zog mit ihm durch die Länder. Wir können uns leicht vorstellen,
wie ein berühmter Lehrer eine ganze Schar von Lehrlingen nach sich zog,
wie heute der Chef eines Krankenhauses bei der Visite. Wenn der Wanderarzt

in eine Gemeinde kam, klopfte er an die Türen, bot seine Dienste an,
mietete einen Laden, etwa am Marktplatz, der zum Iatreion, zur
ärztlichen Werkstatt, ausgerüstet wurde. Reiche Patienten ließen natürlich
den Arzt in ihr Haus kommen, und in schweren Fällen ließ der Meister
einen Schüler im Haus des Kranken zurück, um ihn weiter zu beobachten
und um die ärztlichen Anordnungen auszuführen. Wir müssen uns stets
daran erinnern, daß es im Altertum keine staatliche Approbation der Ärzte
gab, so daß jeder sich als Arzt aufspielen und Kranke gegen Bezahlung
behandeln konnte. Was den Arzt legitimierte, war sein guter Ruf, seine

Doxa; die Erwerbung von Doxa ist denn auch das Ziel des hippokratischen
Eides. Wer ihn hält und nicht bricht, wird sich einen guten Ruf verschaffen
bei allen Menschen.

Ludwig Edelstein hat darauf hingewiesen, daß die große Bedeutung
der Prognose in der hippokratischen Medizin gleichfalls mit den besonderen
Verhältnissen der Praxis zusammenhängt. Wenn ein unbekannter Arzt in
eine Gemeinde kam, mußte er sich erst bewähren, um Vertrauen zu
erwecken. Das konnte er am besten tun, indem er korrekte Prognosen machte,
die der Patient und seine Angehörigen kontrollieren konnten. Eine der
berühmtesten Schriften der hippokratischen Sammlung, diejenige über

Luft, Wasser und Örtlichkeiten, unterrichtet den Arzt, wie er durch Beob-

21



achtung der Geographie einer Gegend Schlüsse ziehen könne auf Vorkommen

und Verlauf der dort auftretenden Krankheiten.
Aus einer platonischen Schrift geht hervor, daß es zwei Kategorien von

Ärzten gab, der freie Arzt, der freie Patienten behandelte und der mit ihnen
den Krankheitsfall diskutierte, als Gebildeter unter Gebildeten. Sklaven
dagegen und Angehörige der unteren Stände wurden entweder von
Lehrlingen des Arztes oder von seinen Sklaven behandelt, die einfach befahlen,
was der Kranke zu tun hätte, ohne sich auf Erklärungen einzulassen.

Der Arzt wurde für seine Dienste bezahlt, wie der Sophist oder der

Bildhauer, und Geldverdienen war nicht angesehen in jener Zeit, aber da
die Gesundheit als ein höchstes Gut galt und der Arzt der Erhalter und
Wiederhersteller der Gesundheit war, stand er doch in hohem Ansehen. Vom
6. Jahrhundert an finden wir auch die Institution des Gemeindearztes, der
durch eine besondere Steuer besoldet wurde. Dadurch versuchten einzelne
Gemeinden einen beliebten Arzt an sich zu binden, damit er das Wandern
aufgäbe und nun dauernd der Gemeinde zu Verfügung stünde.

Wer war Hippokrates Wir wissen von ihm sehr wenig. Aus einer Stelle
bei Platon geht hervor, daß er ein bekannter Arzt und Lehrer war, ein

Asklepiade, auf Kos geboren. Eine andere, nicht sehr klare Stelle schreibt
ihm den Ausspruch zu, man könne die Natur des menschlichen Körpers
nicht erkennen ohne die Kenntnis des Ganzen. Im Anonymus Londinensis
wird Hippokrates eine Krankheitstheorie zugeschrieben, nach welcher
die Krankheiten aus Winden entstehen sollen, die sich aus der unverdauten
Nahrung bilden. Aus einer Stelle bei Aristoteles geht hervor, daß

Hippokrates klein von Wuchs war, aber sonst wissen wir eigentlich nichts
aus zeitgenössischen und frühen Quellen. Später entstanden Legenden, die
ihn als berühmten Arzt schilderten und die ihn bald zum griechischen
Patrioten, bald zu einem Schüler des Orientes machten. Natürlich soll man
die Tradition nicht einfach beiseite schieben, denn wie manche Legenden
christlicher Heiliger mag sie einen wahren Kern enthalten haben. Auch die
Münzen mit dem Bildnis des Hippokrates, obwohl sie Jahrhunderte nach
seiner Zeit hergestellt wurden, können auf gute Tradition zurückgehen,
besonders da sie nicht einen idealisierten Kopf darstellen, sondern einen

Mann, der eher häßlich ist, mit kahlem Haupt, spärlichem Bart und
großer Nase.

Was nun die hippokratische Schriftensammlung betrifft, so hat man seit
dem Altertum versucht, echte von unechten Schriften zu unterscheiden,
und noch heute erscheint alle paar Jahre ein Buch über die Echtheitsfrage

22



der hippokratischen Schriften. Allein wir müssen zugeben, daß man nicht
eine einzige Schrift mit Sicherheit Hippokrates zuschreiben kann.
Medizinische Autoren waren immer geneigt, diejenigen Abhandlungen als echt
zu betrachten, die uns heutigen Ärzten am meisten zusagen. Philologen
haben versucht, mit Hilfe der platonischen Stellen und der Angaben des

Anonymus Londinensis einzelne Schriften dem Meister zuzuschreiben und
daraufhin dann gewisse Gruppen abzugrenzen. Doch ist dies nur mit
philologischer Akrobatik möglich, die nicht überzeugend wirkt. Persönlich
halte ich es für sehr wahrscheinlich, daß einzelne Schriften wirklich von
Hippokrates stammen, denn es wäre schwer zu verstehen, warum später
die ganze Sammlung gerade ihm zugeschrieben wurde und nicht Herodiicos
oder Euryphon. Edelstein hat in geistvoller Weise zu erklären versucht,
wie die Sammlung zustande kam. Den Zeitgenossen war Hippokrates ein
berühmter Arzt unter vielen andern. Auch Platon erwähnt andere Ärzte,
deren Kentnis er als ebenso selbstverständlich voraussetzt wie diejenigen
des Hippokrates. Die alexandrinischen Gelehrten haben die medizinische
Literatur des 5. und 4. Jahrhunderts gesammelt und dabei viel anonymes
Gut gefunden, Ärzte-Journale aus der Praxis, Notizen von Schülern, Auszüge

und ähnliches. Nach einem Skolion zur I lias wurde die Diätetik begründet

von Hippokrates, Praxagoras und Chrysippus. Hippokrates aber

war der ältere von den dreien, und allmählich entstand ein Nukleus ihm
zugeschriebener Schriften unter alexandrinischer Redaktion. Sein Ruhm
wuchs. Für Celsus, der alexandrinische Anschauungen widerspiegelt, ist
Hippokrates überhaupt der älteste medizinische Schriftsteller, der erste
von allen, der erinnerungswürdig ist. Mit jedem Jahrhundert wurden mehr
Abhandlungen ihm zugeschrieben, oft ganz kritiklos. Dem kaiserlichen
Rom erschien das 5. Jahrhundert v. Chr. als das goldene Zeitalter Griechenlands,

als die Zeit der großen Klassiker, und Hippokrates war einer von
ihnen. Galen erschien er als der ideale Arzt, und Galen hat sich stets
zu ihm bekannt.

Für Historiker der Medizin, die sich in erster Linie für Inhalt und
Leistung der antiken Heilkunde interessieren und sie nicht nur als einen Teil
der Philosophie, sondern als eine höchst praktische Kunst betrachten, ist
die Echtheitsfrage nicht so wichtig. Die Hauptsache ist, daß wir die hippo-
kratische Sammlung besitzen, die wie ein Monument dasteht aus Griechenlands

klassischer Zeit.
Was verdanken wir der hippokratischen Medizin, d. h. der Medizin, wie

sie im 5. und 4. Jahrhundert in Griechenland ausgeübt wurde? Wir ver-

23



danken ihr die Erkenntnis, daß Krankheit ein biologischer Vorgang ist,
nicht wesensverschieden von physiologischen Vorgängen. Krankheit ist
nicht das Werk von Dämonen, ist nicht Strafe für Sünden, sondern
entsteht durch Einflüsse der Außenwelt, durch falsche Lebensweise oder durch
den Zustand des Organismus zu einem gewissen Zeitpunkt. Kinder und
alte Leute reagieren verschieden auf gewisse Reize.

Wir verdanken der hippokratischen Medizin ferner die Erkenntnis, daß

Krankheit die Störung eines Gleichgewichtes ist, ein Begriff, der aus der
vorsokratischen Philosophie übernommen wurde. Träger dieses

Gleichgewichtes sind die Kräfte, die im Organismus wirksam sind, oder die Säfte,
die in manchen Schriften in unbeschränkter Zahl vorkommen, in der

jüngeren Schrift Von der Natur des Menschen dagegen in der Vierzahl. Zwei
Säftepaare mit entgegengesetzten Eigenschaften erschienen als die idealen

Träger eines Gleichgewichtes. Diese Viersäftelehre, die von Galen
ausgebaut und von den Arabern noch weiter systematisiert wurde, ist ein
großartiger Wurf, und es ist leicht verständlich, daß sie die Medizin des

Abendlandes während fast zwei Jahrtausenden beherrscht hat. Auch für
uns ist die Krankheit Störung eines Gleichgewichtes, und nach fünfhundert
Jahren naturwissenschaftlicher Forschung betrachten wir chemische und
physikalische Kräfte als dessen Träger. Jede Epoche denkt in gewissen
Formen. Die Griechen hatten nicht die physikalisch-chemischen Kenntnisse,

die wir heute besitzen; aber dadurch, daß sie die Körpersäfte mit
den vier Elementen, die das Weltall zusammensetzen, in Beziehung brachten,

indem sie ihnen gleiche Qualitäten zuschrieben, schlugen sie eine Brücke
zwischen dem Makrokosmos der Welt und dem Mikrokosmos des menschlichem

Organismus, genau wie wir es tun. Die Säftelehre erlaubte es auch,
gewisse Konstitutionstypen zu unterscheiden, indem man annahm, daß

Blut, Schleim, gelbe oder schwarze Galle in gewissen Individuen vorherrschen

können, und zwar noch im Bereich des Physiologischen. Noch heute
reden wir von Sanguinikern, Phlegmatikern, Cholerikern und
Melancholikern.

Wir verdanken der hippokratischen Medizin fernerhin die Erkenntnis,
daß dem Organismus eine natürliche Heilkraft innewohnt, die bestrebt
ist, das gestörte Gleichgewicht wiederherzustellen. Diese Erkenntnis war
vor allem von Bedeutung für die Therapie, indem das Bestreben des Arztes
sein mußte, diese natürliche Heilungstendenz zu unterstützen und alles zu
vermeiden, was sie behindern könne. Dies geschah in erster Linie durch
Korrektur der Lebensweise, ferner durch Drogen und in gewissen Fällen

24



durch Chirurgie. Wir wissen heute, daß nicht alle Krankheitszeichen Symptome

von Heilungs- und Abwehrvorgängen sind. Wir kennen degenerative
Prozesse und Geschwülste, denen gegenüber der Organismus hilflos ist.
Allein die Erkenntnis, daß es eine vis medicatrix naturae gibt, war enorm
bedeutungsvoll, indem sie dem Arzt erlaubte, nicht nur empirisch zu
handeln, sondern in physiologischem Sinne.

Die Hippokratiker haben uns ferner gelehrt, daß Beobachtung und
korrektes Denken die Grundlage allen ärztlichen Handelns sind. Das

Beobachtungsmaterial der hippokratischen Schriften ist geradezu überwältigend,
und manche Krankheitsbilder sind gesehen und beschrieben worden in
einer Weise, die nicht übertroffen werden könnte.

Ich habe die große Bedeutung der Prognostik bereits erwähnt, die einerseits

durch die Verhältnisse der Praxis bedingt war, andererseits aber auch
durch den herrschenden Krankheitsbegriff. Wir haben von der Benais-

sance und vor allem vom 17. Jahrhundert an einen ontologischen
Krankheitsbegriff entwickelt und unterscheiden Krankheitsarten, die durch die
Befunde der pathologischen Anatomie und Physiologie und der Ätiologie
besonders scharf umrissen wurden. Die Hippokratiker unterschieden
natürlich auch Krankheiten und haben sie grob lokalisiert. Allein bei den

beschränkten anatomischen und pathologischen Kenntnissen war es nicht
möglich, ontologische Krankheitsbilder in unserem Sinne aufzustellen.

Prognose war daher wichtiger als Diagnose, und Diagnose war nicht so

sehr Diagnose der Krankheit als vielmehr der Person. Denn man wußte
wohl, daß Menschen verschiedener Konstitution verschieden reagieren.

Noch eines verdanken wir abendländische Ärzte den hippokratischen
Kollegen; das ist die ethische Auffassung unseres Berufes. Wenn auch der

hippokratische Eid sehr wahrscheinlich ein pythagoräisches Dokument ist,
und wenn er auch wahrscheinlich nie von hippokratischen Ärzten geschworen

wurde, so hat er doch durch die Jahrhunderte eine ungeheure Wirkung
entfaltet. Und heute wie im Altertum wollen wir sagen: «Heilig und rein
will ich mein Leben und meine Kunst bewahren.»

Wir wissen wenig von Hippokrates. Die Schriften, die unter seinem
Namen überliefert wurden, sind das Werk einer großen Generation. Da sie

seinen Namen tragen, wird er verehrt als der Vater der abendländischen
Heilkunde und hat er einen ungeheuren Einfluß ausgeübt. Und wie
Alexander immer wieder Eroberer und Staatengründer zeugen wird,
Brutus Tyrannenmörder, so wird auch Hippokrates immer wieder große
Ärzte erzeugen.

25


	Die Welt des Hippokrates

