Zeitschrift: Gesnerus : Swiss Journal of the history of medicine and sciences
Herausgeber: Swiss Society of the History of Medicine and Sciences

Band: 9 (1952)

Heft: 3-4

Artikel: Die judischen Arztphilosophen Spaniens und Lusitaniens vom
Mittelalter bis zur Neuzeit

Autor: Karcher, J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-520542

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-520542
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die jiidischen Arztphilosophen

Spaniens und Lusitaniens vom Mittelalter bis zur Neuzeit

Essay von E.D. Dr.med.J. KArRcCHER, Basel

Dr. ABrRAHAM ScHULER aus Basel schenkte dem Verfasser Zacuti Lusi-
tani Praxis medica admiranda MDCXXXVII. Er reichte ihm damit einen
Zipfel der Wissenschaft, der eine Reihe fesselnder geisteswissenschaftlicher
und medizinhistorischer Probleme in sich barg. Zacurus war Mitglied der
Amsterdamer Kolonie fliichtiger Juden und Marranen aus Spanien und
Lusitanien. In dieser Gemeinschaft herrschte ein eigenartiges metaphysi-
sches Klima, in dem Rabbiner, Philosophen und Arzte weltanschauliche
Gegensitze leidenschaftlich vertraten. Um diese zu erfassen, bedurfte es des
Studiums der Geschichte der Juden in Spanien und Portugal sowie der
jidischen Arztphilosophen unter ihnen vom Mittelalter bis in die Neuzeit.
Letztere werden in den Werken der Fachhistoriker nur nebenbei erwiihnt.
In der folgenden Studie haben wir uns bemiiht, sie so treu wie méglich dar-
zustellen. Das war in Anbetracht des phantasiereichen und leidenschaft-
lichen einschligigen Schrifttums zuweilen eine dornenvolle Aufgabe. Wir
nennen unsere Studie «Essay» — Versuch — und bitten den Leser, sie als
solchen hinnehmen zu wollen.

Im 11. und 12 Jahrhundert, zur Zeit der Almoraviden, hatten die Juden
in Spanien und Portugal eine Glanzperiode ihrer Kultur erlebt. Sie lieferten
den Beherrschern des Landes ihre Leibiirzte, ihre Finanzberater, ihre
Bibliothekare, ihre Ubersetzer und ihre Philosophen. Sie wurden so in die
Hochflut der arabischen peripatetischen Philosophie mit hineingezogen.
Dieses rationalistische Philosophieren war ihrem von alters her der Dis-
putation und der Auslegung der Texte zuneigenden Geiste nicht zutrig-
lich. Es wurde zum Quell von Spaltungen innerhalb der jiidischen Religions-
gemeinschaft, die weit iiber die Zeit der Renaissance hinaus anhielten.

Die beiden groBlen Triger dieser peripatetischen philosophischen Stri-
mung waren IBN Ruscap (AVERROEs) und MoseE BEN Maimun (MAimo-
NIDES). Sie waren beide in Cordova geboren, AVERROES 1126, MAIMONIDES
1135. IeN Ruscap war Mohammedaner; er entstammte einer angesehenen
Beamtenfamilie aus Andalusien. MAIMONIDES war Jude. Seine Ahnen wa-
ren Gelehrte, die dem Rabbinatscollegium in Cordova angehérten. Sein

124



Vater MAIMUN hatte der Verfolgung der Almohaden weichen miissen, war
1160 nach Fez geflohen und hatte dort den Islam annehmen miissen.
MaimonIDES’ Leben war dasjenige eines nie zur Ruhe gekommenen Fliicht-
lings. Vom Zeitgeiste getrieben, stellten sie beide das Weltbild des Aristo-
TELES in den Mittelpunkt ihrer Betrachtung von Gott und Schopfung.
AVERROES schrieb einen Kommentar zu den Schriften des ARISTOTELES.
Dieser wurde aus dem Arabischen ins Hebriische und aus diesem ins La-
teinische iibertragen. Er wurde im Zeitalter der Scholastik zum Leitfaden
der rationalistischen Philosophie, die unter dem Namen Averroismus den
Islam, das Judentum und die Christenheit durchdrang. Bis ins 17.Jahr-
hundert stand z.B. die Universitit Padua im Zeichen des Averroismus.
Die Mediziner waren seine treuesten Anhinger.

Die Lehre des IsNn RusceD gipfelte darin, daf sie die Schopfung einer Be-
wegung gleichsetzte, deren Triger und einzige universelle Moglichkeit die
Materie sei. Diese Materie ist ewig; sie birgt in sich die Kraft des Seins.
Durch sie gewinnt jede Substanz ihre Ewigkeit. Die Materie ist nie erzeugt
worden. Sie ist unverderblich. Es ist ein Widersinn anzunehmen, daf} ein
Ding aus dem Nichtsein in das Sein iibergefithrt werden kénne. Vom As-
pekt der Ewigkeit aus gibt es keinen Unterschied zwischen dem, was mog-
lich, und dem, was wirklich ist. Die Bewegung ist ewig und ununterbrochen.
Die Zeit existiert blol durch die Bewegung. Gott ist nicht Schépfer im
Sinne der Genesis; seine Vorsehung beschriinkt sich darauf, die allgemeine
Bedingung der Dinge zu sein.

MaimoniDES verfolgte die gleichen Gedankengiinge wie AVERROES. Seine
religiosen Vorstellungen waren der Vernunftwahrheit unterstellt. In seinem
Kommentar zum Talmud und in seinem grofen Werke iiber die Mischna
lieB er sich von der aristotelischen Metaphysik, Psychologie und Ethik lei-
ten. Er war der Uberzeugung, daB in der aristotelischen Philosophie die
hochste Wahrheitserkenntnis gegeben sei und dalBl die gottliche Offenba-
rung durch Mose und die Propheten mitsamt den Lehren des Talmuds da-
mit iibereinstimmten. Wie ARISTOTELES stellte MAIMONIDES Gott als den
unbewegten Beweger des Weltalls dar und bejahte nach ihm die Ewigkeit
der Welt. Die Materie sei so ewig wie der Geist, der Beweger nie ochne von
ihm Bewegtes; die Bewegung sei ewig und anfangslos, also auch der Be-
weger und das Bewegte. Daher kénne die Welt keinen zeitlichen Anfang
haben; daher sei auch das Werden und Vergehen in der Welt ein ewiger,
anfangsloser und nie endender Prozef3. Ein Anfang und gar eine Schépfung,
und zwar eine solche aus dem Nichts, sei ganz undenkbar und unverniinftig,

125



denn Gott sei unverinderlich; wie kénnte er etwas anfangen oder in etwas
aufhoren, bald titig, bald untiitig sein.

Folgenschwer wirkten die religiésen Vorstellungen des MaiMoNIDES, weil
er wie ARISTOTELES die menschliche Seele nicht als von Natur unsterblich
annahm, sondern bloB den Geist, die Denkkraft. An die Stelle der zukiinf-
tigen Welt, wie sie die Bibel und der Talmud lehrten, setzte er eine geistige
Seligkeit oder Verdammnis, in die man gleich nach dem Tode eintritt. Die
Auferstehung nach dem Tode wird iiberfliissig.

AVERROES und MAIMONIDES hatten wie die GroB3zahl der arabischen
Arzte ihre aristotelische Weltanschauung von den griechischen Philoso-
phen iibernommen. Da sie aber des Griechischen nicht michtig waren,
schopften sie ihre Kenntnisse aus arabischen Ubersetzungen aus zweiter
oder dritter Hand. Die meisten ihrer Vorgiinger waren Neoplatoniker gewe-
sen; unter ihnen waren wenige Araber, um so mehr Syrier, Perser, Turk-
menen und Juden. Unter den Neueren figuriert an erster Stelle der Turk-
mene IBN SINA (AvicEnNA), 980-1037. Er hatte sich erkenntnistheoretisch
an AL-FARABI und an dessen aristotelische Metaphysik angeschlossen ; seine
Philosophie war aber noch von neoplatonischen Elementen und etwelcher
Mystik durchsetzt. IBN SINA hatte den Versuch einer Vermittlung zwischen
der aristotelischen Metaphysik und der muslimischen Theologie unternom-
men. IBN Ruscep, radikal der Weltanschauung des ARISTOTELES ergeben,
hat davon nichts wissen wollen.

Der Einbruch der Tradition des ARISTOTELES in das Geistesleben der
andalusischen Sarazenen fiel mit dem sich allenthalben bemerkbar ma-
chenden Zerfall des arabischen Weltreiches zusammen. Sie wirkte als zer-
setzendes Element ebenso sehr bei den Arabern wie bei den Juden. Die
peripatetische Philosophie des AVERROES und des MAIMONIDES rief eine
fanatische religiose Reaktion auf den Plan; die Gliubigen erhoben sich
gegen den Versuch der Philosophen, ihr angestammtes Bekenntnis zur
Schépfungsgeschichte der Genesis anzutasten. Da nun MAIMONIDES Jude
war und AVERROES bei den Juden zahlreiche Anhinger gefunden hatte,
richteten sich ihre Gewaltakte in erster Linie gegen diese. Die Almohaden
fielen iiber die Juden her, verjagten sie aus dem Lande, sofern sie sich nicht
zum Islam bekehren lieBen. Die Zahl der zum Islam iibertretenden Juden
war betrichtlich. Als Kryptojudier lebten sie unbehelligt inmitten der
arabischen Beviélkerung.

Im 12. Jahrhundert, in dem sich diese Geschehnisse abspielten, ergaben
sich die maurischen Beherrscher Andalusiens der Wollust und der Véllerei.

126



Unter dem Einflul des Alkohols artete ihre Kriegsfithrung in sinnlos grau-
same Pliinderungen und Niedermetzelungen der iiberfallenen Bevolkerun-
gen aus. Die Verrohung der Sitten tat sich auch im niedrigen Stand der
Medizin kund. Wohl vertraten einige Leibirzte der Kalifen die alte grie-
chische und rémische Empirie mit etwelchen alexandrinischen Beigaben.
Aber es fehlte ihnen der klinische Sinn des Rhazes. AVERROES beschriinkte
sich bei der Behandlung der Bubonenpest auf die Verordnung der Rezepte
GaALENS. Das Volk iiberlieB man unvorstellbar rohen und aberglaubischen
Quacksalbern. BloB die Chirurgen leisteten Vorziigliches. Die traumatische
Endemie als Begleiterscheinung der ewigen Kriege erforderte von den
Arzten chirurgisches Kénnen. Man hatte nicht aufgehért, die Lehren des
groflen Chirurgen ABUL-KASIM, der in der Zeit des Uberganges vom 10.
zum 11. Jahrhundert in Cordova wirkte, zu befolgen.

In Andalusien spielten auch in der folgenden Zeit die von den Arabern
geduldeten Kryptojudier eine nachhaltige Rolle. Sie retteten manche
Kulturdokumente vor der Vernichtung, als das fanatisierte Volk die kost-
baren Bibliotheken ABD-AL-RABMANS und seiner Nachfolger auf den offent-
lichen Plitzen verbrannte. Auch die jiidischen Arzte jener Zeit vertraten
die aristotelische Weltanschauung des AVvERROES und des MAIMONIDES.

Diese philosophische Strémung ist iibrigens nicht ausschlieflich autoch-
ton in Andalusien entstanden. Sie wurde angeregt und unterstiitzt durch
Beitriige, die ihr aus Italien zuflossen. In Italien, vor allem in Rom, iibten
jidische Gelehrte eine rege literarische Titigkeit in hebriischer, griechischer
und lateinischer Sprache aus. An der Schule von Salerno lehrten neben den
christlichen Dozenten jiidische Arzte. Schon im 10.Jahrhundert gelangte
diese jiidische Gelehrsamkeit nach Cordova.

Im christlichen Spanien, wo im 12.Jahrhundert die Juden nicht nur
geduldet, sondern auch geachtet waren, dienten manche von ihnen als
Arzte und hohe Beamte den Konigen Arronso VIII. von Kastilien und
Avronso II. von Aragonien. Jiidische Gelehrte arbeiteten unter dem Erz-
bischof Raymunp von Toledo an den Ubersetzungen der arabischen phi-
losophischen Schriften ins Hebriische und Lateinische. Da sie als Handels-
leute viel auf Reisen waren, trugen die Juden zu der Verbreitung des phi-
losophischen Geistes lebhaft bei.

Das 13. und 14. Jahrhundert brachte ihnen schicksalschwere Zeiten. Mit
der iibrigen Bevolkerung Spaniens hatten die Juden die Leiden, die ihnen
die alljihrlich sich wiederholenden Kriegswirren brachten, zu ertragen.
Auflerdem wurde ihnen ein eigenes tragisches Schicksal auferlegt. Thr

127



Reichtum, ihre Machtstellung und Ehren wurden ihnen zum Verhingnis.
Sie wurden das Opfer blutiger Volksaufstinde. Die Kénige vermochten
nicht, sie zu schiitzen. Gleichzeitig setzten die Verfolgungen der auf Séube-
rung von Andersgliubigen und Ketzern bedachten Kirche ein. Das Lateran-
konzil zu Rom 1215 unter dem Vorsitze des Papstes InNozenz III. fafite
schwerwiegende Beschliisse gegen die Juden. Die Kirche dokumentierte
ihre Allmacht, indem sie Verordnungen erlieB3, die alle Einzelheiten des
Lebens der Juden betrafen und sie der MiBachtung der christlichen Bevil-
kerung auslieferten. Sie sollten eine besondere Tracht und am Hut oder
Schleier ein Abzeichen tragen, das sie entehrend kenntlich machte. Juden
durften mit Christen weder essen nochbadennoch sich mitihnen vermischen.
Kein Christ durfte sich in kranken Tagen von einem jiidischen Arzte be-
handeln lassen. Die Kirche kannte kein Erbarmen mit den Kranken; sie
knechtete auch die Medizin, indem sie die Arzte zwang, die althergebrach-
ten Rezepte zu verordnen, und ihnen verbot, neue Behandlungsmethoden
zu erproben. Sie verpflichtete sie unter Strafandrohung darauf, ihre Kran-
ken und Sterbenden der Beichte zuzufiihren.

Ungeachtet dieser schweren Zeiten wurden innerhalb der jiidischen Ge-
meinschaft leidenschaftliche dogmatische Kampfe durchgefochten. Ortho-
doxe Talmudisten und freisinnige Anhénger der philosophischen Richtung
sprachen gegen einander den Bann aus. Neben ihnen gab es noch die Kab-
balisten. Letztere waren meist fromme Juden, die der Mystik verfielen, die
im 13.Jahrhundert das Geistesleben der Spanier beherrschte. Aber die
jidische Mystik war besonderer Art. Sie fullite auf Geheimlehren, die von
alters her in der Uberlieferung der Juden eine Rolle gespielt hatten. Der
Rabbi Mose BEN ScHEM-ToB DE LEON gab in einem Buche unter dem Titel
Sohar dieser Mystik eine systematische Zusammenfassung. Der Sohar
wurde zu einem Kodex fiir die Geheimweisheit, die als Kabbala im Juden-
tum fortlebte. Wie zu erwarten, kam es in ihr schon frith zu allerlei Aus-
wiichsen, wie Magie, Alchemie, Traumdeutung. Trotz alledem wurde die
Kabbala fiir viele fromme Juden eine wirksame Wehr gegen das Uberhand-
nehmen der rationalistischen Philosophie in der Religion.

Das 14. und 15. Jahrhundert brachte den spanischen Juden wiederschwer-
ste Demiitigungen und Mihandlungen. Unter PEDRO I. hatten sie in Reich-
tum und Machtfiille geschwelgt; mit dessen Niederlage im Bruderkriege
stiirzten auch seine jiidischen Beamten. Wieder setzte eine Judenverfolgung
ein. Vorliufig bliecben die frommen Talmudisten sowie die weltfremden
Kabbalisten von ihr kaum beriihrt; die Verfolgung galt vor allem den philo-

128



sophischen und freigeistigen Juden. Diese waren es, die die Kirche mit allen
Mitteln zu assimilieren unternahm. Erst versuchte sie es mit éffentlichen
Disputationen und Missionierung. Als diese Mittel versagten, griff sie zu
Gewaltmaflnahmen. Zu Tausenden wurden die Juden zur Taufe getrieben.
Die Juden nannten diese Zwangschristen Anusim. Die Christen gaben
ihnen den Namen Marranos, d.i. Verdammte. Sie mifitrauten der Echtheit
ihres Christentums. Trotz des Widerstandes der Koénige verschirfte die
Kirche die Judengesetze. Die Inquisition gab mit ihren Autodafés der
Judenverfolgung einen grauenerregenden Charakter. Trotz alledem ver-
mehrten sich Juden und Marranen. Als 1492 FERDINAND von Aragonien
und IsABELLA von Kastilien nach der siegreichen Unterwerfung der Sara-
zenen in Granada einzogen, sahen sie sich neben der maurischen Bevélke-
rung einer mit ihr engverbundenen, zahlreichen jiidischen Einwohnerschaft
gegeniiber und stellten eine ebenso enge Verbindung dieser andalusischen
Juden und Mauren mit den Juden des christlichen Spanien fest. In diesen
Bindungen schien ihnen die Gefahr vorhanden, dafl den rduberischen Ein-
fillen der maurischen Piraten aus Nordafrika ein unerwiinschter Vorschub
geleistet werden konnte; um vorzubeugen, dekretierten FERDINAND und
IsaBELLA die Ausweisung der Juden aus dem Konigreiche. Sie setzten so
den Schlufistrich unter die mit der Zeit unerbittlich gewordene Verfolgungs-
kampagne gegen die spanischen Juden. Zahlreiche von ihnen flohen nach
den maurischen Lindern Afrikas und nach der Tiirkei. Nicht wenige zogen
nach Lusitanien, das sie vorlidufig gewihren lie. Aber schon unter den
Konigen JoHANN und EMANUEL setzten auch in Portugal die Judenverfol-
gungen ein. Die Juden wurden gepeinigt und aus dem Lande vertrieben,
sofern sie sich nicht taufen lielen. So hatte auch Lusitanien seine Marranen.
Uber die geistigen Erzeugnisse dieser ganzen Periode ist wenig zu berich-
ten. Vor allem ist kein jiidischer irztlicher Schriftsteller noch eine jiidische
arztliche Personlichkeit von Bedeutung hervorgetreten. Die jiidischen Leib-
drzte der spanischen Konige trieben arabische Medizin. Sie waren Schola-
stiker im Sinne der von arabischem Geiste durchsetzten spanischen Scho-
lastik. Wir erhalten iiber sie Kenntnis durch die Aufzeichnungen des AmMa-
TUS LUSITANUS, des ausgezeichneten jiidischen Arztes aus Lusitanien, von
dem im folgenden die Rede sein soll. '
AmaTus Lusitanus (nach M.Savomon: 1511-1562) kam zu Castel-
Branco bei Beira zur Welt. Er entstammte der jiidischen Familie CaABIB.
Als Konvertit hieB er JoAo Roprico pE CAsTEL-BrRANCO. Er studierte in
Salamanca, der weltberiihmten Hochschule des einstmaligen Kénigreiches

129



Leon. Als sich AMATUS als Student einschreiben lie3, war Salamanca immer
noch eine mittelalterlich scholastische Hochschule mit etwelchem mauri-
schen Einschlag; der Humanismus war indessen in ihr eingedrungen. Die
Professoren, die uneingeschrinkte Lehrfreiheit genossen, trugen ihren Stu-
denten AVICENNA und AVERROES in lateinischer ﬁbersetzung vor; GALEN
erliuterten sie an den griechischen Texten. AMATUS lernte Griechisch. Ga-
LEN wurde auf diese Weise der grofle Lehrmeister, dem er sein Leben lang
ergeben war. Wohl kam er friih ins Hospital und sah dort viele chirur-
gische Fille. Aber die anatomische Zergliederung menschlicher Leichen war
in Salamanca praktisch verpont, wenn es auch ein Gutachten der Univer-
sitit gab, das sie im Interesse der wissenschaftlichen Freiheit als zulissig
bezeichnet hatte. AMATUS doktorierte nach vierjihrigem Studium 1530.
Dann lieB er sich als Arzt in Lissabon nieder, verlieB es aber 1533 schon
wieder. Er ging freiwillig ins Exil in der Vorahnung der Verfolgungen, die
den Marranen und den zuriickgebliebenen Kryptojudiern durch die Inqui-
sition drohten. Zuerst wandte er sich nach Antwerpen; dort arbeitete er
emsig an seiner Weiterbildung, vertiefte sich in das Studium der Simplicia
und gab zwei Biicher, Kommentare zum Dioscorides, heraus.

Nach siebenjihrigem Aufenthalt in Antwerpen folgte AMATUS 1540 einem
ehrenvollen Rufe des Herzogs ErcoLE II. von Este als Professor der Medi-
zin an die Universiit Ferrara. Dort interpretierte er GALEN und Hipro-
KRATES, trieb eifrig Botanik und praktizierte als Arzt mit wechselndem
Erfolg. Schon 1551 konnte er seine erste Zenturie, d.i. hundert Kranken-
geschichten mit Scholien, verdffentlichen. Im Verlaufe seines Lebens
schrieb er sieben solche Zenturien, die letzte 1559 in Tessalonich; sie er-
schien 1560 in Venedig. Sie bilden die wertvollste Quelle zu seinem Lebens-
bilde. Max SaroMoN hat sie mit viel Akribie ausgeschiopft.

Als AmaTUs nach Ferrara kam, erfreute sich die dortige Universitit
eines groflen Zulaufes von Studierenden. Der Fiirst ErRcoLE 1I. dotierte sie
reichlich und gewiihrte ihr weitgehende Freiheiten. Hinsichtlich der reli-
giosen Verhiltnisse war er weitherzig. Seine Gattin RENATE war Hugenot-
tin. Die Protestanten genossen unter ihm eine beschrinkte Freistatt. Fast
unbeschrinkte Freiheiten hatten die Israeliten, die damals in Ferrara leb-
ten. Unter ihnen gab es eine Anzahl von Arzten von Ruf und einen Pro-
fessor fiir Hebriisch an der philosophischen Fakultit.

Es gilt als festgestellt, dal PARACELSUS in Ferrara studiert habe und
dort als Doktor fiir beide Arzneien kreiert worden sei. Ein diesbeziigliches
Aktenstiick ist bis jetzt von niemandem gefunden worden; man ist darauf

130



angewiesen, der zu wiederholten Malen mit Nachdruck erfolgten Beteue-
rung HomEnmEIMS Glauben zu schenken. Der von D.P. ILpEFons BET-
SCHART in seinem Theophrastus Paracelsus (1941) erwihnte Brief des
Dr. WorLrcANG THALHAUSEN an THEOPHRAST, in dem er ein hohes Lob iiber
den von PARACELSUS geschitzten MANARDUS singt, ist das einzige Doku-
ment dafiir, daBl PARACELSUS in Ferrara studiert haben kénnte. LEONICENO
und sein Schiiler GrovannNt MAINARDI (1462-1536) waren die beiden vor-
ziiglichen Humanisten, die im Anfang des 16. Jahrhunderts in Ferrara lehr-
ten. Sie waren Gegner der peripatetischen Philosophen der averroistischen
Schule von Padua, die mit ihren kommentatorischen Spitzfindigkeiten sogar
ARISTOTELES verunstalteten. Padua, Bologna und Ferrara standen unter
dem Banne des Averroismus. Sie erregten den Zorn des PARACELSUS; er
machte sich in seinen bekannten maBlosen Schimpfreden tber sie Luft.

Als AmaTUus in Ferrara lehrte, gab es immer noch Vertreter dieses scho-
lastischen Averroismus unter den dortigen Professoren. Wir miissen darum
der Entwicklungsgeschichte des Averroismus in Oberitalien einige Sitze
widmen.

Im 13.Jahrhundert hatte der Averroismus mit dem medizinisch und phi-
losophisch hochgebildeten Arzte P1eTRO VvON ABANO (1250-1306) in Padua
seinen Einzug gehalten. Dabei war PIETRO vOoN ABANO kein fanatischer
Averroist. Er suchte zu vermitteln und schrieb ein berithmt gewordenes
Werk: Conciliator controversiarum, quae inter philosophos et medicos versan-
tur. Ein Jahr vor seinem Tode strengte die Inquisition einen Prozel gegen
ihn an. Sie witterte, dal mit dem Eindringen des Arabismus in die Medizin
der Averroismus fiir die Religion eine Welle des Unglaubens nach sich zie-
hen mochte. Das Uberhandnehmen der Astrologie schien ihr gefihrlich.
PieTRO VON ABANO hielt sich am Krankenbette an die Lehren des Avi-
CENNA, was ihn nicht hinderte, sich einer einfachen, rationellen Therapie
zu befleiffigen. Im Hérsaal allerdings erging er sich in der damals iiblichen
scholastischen Dialektik. Er iiberragte um vieles seine zeitgenossischen
Kollegen, die sich roh und iiberheblich zu gebirden pflegten, dabei aber
wissenschaftlich steril blieben. Aber sie waren kaum alle so schlimm, wie
sie PETRARCA in Reden und Briefen darstellt. PETRARCA war begeisterter
Humanist und gegen alles Arabische feindlich eingestellt. Hal und Abscheu
erfilllten ihn gegen die arabisierenden Arzte; er beschimpfte sie mit den
denkbar schiirfsten Ausdriicken.

Trotz aller Widerstinde gewann der Averroismus in Oberitalien immer
neue Anhinger. Im 14. und 15.Jahrhundert bekannten sich Kleriker und

131



Mediziner zur aristotelischen Philosophie. Unter den Klerikern war GAE-
TANO DE TIENE (1387-1463) der fiihrende Geist. Er trug in hervorragender
Weise dazu bei, die Autoritit des grolen Kommentars des AVERROES zu
festigen. Er stellte die Hypothese des sensus agens neben dem intellectus
agens auf und versuchte, die Idee der Unsterblichkeit mit der aristotelischen
Theorie der Perzeption in Einklang zu bringen. Er starb als Chorherr an
der Kathedrale zu Padua.

Unter den Medizinern ragen zwei Namen hervor: der Paduaner PieTRO
Pomronazzr (1462-1525) und der Bolognese ALESSANDRO ACHILLINI
(1463-1512). Sie waren beide Gelehrte von Rang. PomponAzzI war ein
tiichtiger Physiker, ACHILLINI ein talentierter Anatom; beide waren viel-
gerithmte akademische Lehrer. Ihre schicksalhafte Bedeutung liegt in ihrem
philosophischen Zwist, der im Augenblick, da der Averroismus alle Gebil-
deten von Padua, Bologna und Ferrara in seinem Bann zu halten schien, die
Briichigkeit seiner Allmacht kund tat. Nach Vanini war PETRUS PoM-
PONATIUS philosophus acutissimus, in cuius corpus animum AVERROIS
commigrasse PYTHAGORAS judicasset. Von AcCHILLINUS hiel} es, er sei so
gewandt im Disputieren gewesen, dafl man von ihm sagte: aut diabolus
aut magnus AcHILLINUS. PomMpoNazzi stellte die Personlichkeit der mensch-
lichen Seele, die Unsterblichkeit, die Vorsehung und alle Wahrheiten der
natiirlichen Religion in Frage, wihrend AcHILLINUS, der iibrigens auch
nicht mehr an der averroistischen bzw. aristotelischen Annahme der Ein-
heit der Seelen und der kollektiven Unsterblichkeit festhielt, den groflen
Kommentar des AVERROES in scholastisch pedantischer Weise zu erliu-
tern fortfuhr. Durch den Streit zwischen PompPoNAZzI und ACHILLINUS
spaltete sich der Averroismus in zwei philosophische Fraktionen: die der
Alexandristen (nach dem Namen des ALLESSANDRO VON APHRODISIAS) mit
Pomponazzi als Fithrer und die der orthodoxen Averroisten unter der Fiih-
rung von AcHILLINI. Als menschliches Kuriosum sei erwihnt, dafl Pom-
poNAZzI als Philosoph die Unsterblichkeit der Seele negierte, als Christ an
sie glaubte, demnach, wo es ihn selbst anging, ebenso inkonsequent war
wie sein Gegner ACHILLINI.

Zu Beginn des 16. Jahrhunderts versuchte man dem ins Schwanken ge-
ratenen Averroismus durch tadellose Ubersetzungen des hebriischen Tex-
tes ins Lateinische wieder auf die Beine zu helfen. Man wandte sich an die
jidische Gelehrsamkeit. JAKoB MANTINO aus Tortosa, ELiAs DE MEDIGO
und einige andere schufen Texte, die von den Junten in ihre spiteren Aus-
gaben aufgenommen wurden.

132



Mit dem Auftreten der Hellenisten wurde dem Averroismus endgiiltig
der Boden entzogen. An Hand der griechischen Originaltexte zeigten sie
die Leere der «gréce falsifiée» (RENAN) der Araber. Der iiberragendste Ver-
treter dieser Humanisten war der oben schon erwihnte N1coLo LEONICENO
(1428-1524). Er gab als Professor zu Ferrara 1509 eine Schrift heraus unter
dem Titel De Plinii e plurium aliorum medicorum erroribus. Seit 1497 lehrte
er ARISTOTELES nach dem griechischen Texte. Sein Streben war auf die
Reinigung des medizinischen Schrifttums und auf die Vertilgung des Chaos
der falschen Meinungen eines AVICENNA und seiner Erklirer gerichtet. Zu
diesem Zwecke vertiefte er sich in die Werke GALENS, iibersetzte und er-
lduterte sie. Sein versohnliches Wesen und die Echtheit seines Forschens
sicherten ihm den unbestrittenen Erfolg.

Wir verzichten darauf, auf LEoNicENO an dieser Stelle weiter einzu-
gehen; er wird in allen Werken iiber die Geschichte der Medizin gebiihrend
besprochen. Fiir unser Thema ist es von Bedeutung festzustellen, dal} die
Umstellung der Medizin aus dem Arabismus zu GALEN weitgehend vollzogen
war, als AMATUS in Ferrara iiber HipPOKRATES und GALEN vorzutragen
berufen wurde. Er schlof} sich freundschaftlich an den Schiiler des LEoNI-
CENO, ANTONIO MUSA BRASSAVOLA, an; sie fanden sichbeiden von ihnen ver-
ehrten Griechen GALEN und HipPOKRATES, in der Botanik der Dioscoriden,
bei ARETAEUS, THEOPHRAST, PAULUS AEGINETA usw. Sie entnahmen beide
ihr medizinisches Wissen vor allem den Schriften GALENS. Wir sind heute,da
GALEN von den Physiologen unserer Zeit wieder zu Ehren gezogen worden
ist, eher imstande, uns einen Begriff von seiner begeisterten Aufnahme
bei den Arzten des 16. Jahrhunderts zu machen, als wir es vor einem halben
Jahrhundert vermochten, da ihn die Anatomen (MoriTz RoTH) wegen
seiner Tieranatomie im Vergleich zur vorurteilslosen menschlichen Ana-
tomie des VESAL verdammten.

Das Verhiltnis zwischen AMATUS und VESAL war kein unbedingt freund-
liches. RotH weist auf die abschitzigen Bemerkungen von AMATUS ge-
geniiber VESAL in seiner ersten Zenturie (1551, also kurz vor dem Er-
scheinen der zweiten Ausgabe der Fabrica) hin. Dem gegeniiber sei be-
tont, dal AmaTus acht Jahre spiter in seiner fiinften Zenturie diese
Bemerkungen feierlich revoziert: «Nollem, quis mihi vitio vertat, quod
VEsAL. Brux. opinionem me memoriae revoco...» und ihm seine Verehrung
ausdriickt. ,

VEsAL hat von der Anatomie des AMATUS wenig gehalten. Tatséichlich
hat AMATUS, der alten Tradition folgend, kaum je selber seziert, sondern bei

133



seinen Anatomien andere das Messer fithren lassen. Einmal war es der
Anatom GiaMBATTISTA CANANI (1515-1570), ein anderes Mal der jiingere
Bruder VesaLs, FrRANZ VEsAL (1552 in Wien an der Pest gestorben), die
anatomisierten.

Der Streitpunkt zwischen ANDREAS VESAL und AMATUS betraf die Vena
azygos bzw. deren Klappen, die AMATUS als erster gesehen haben wollte,
wihrend VEsAL dazu neigte, diese Entdeckung CANANI zuzuschreiben.
VEsaL duBerte sich dazu in derber Weise; FarLoprpio, der das Vorhanden-
sein dieser Klappen leugnete, tat es in urbanerem Tone. In der zweiten
Auflage seiner Fabrica widmete ihnen VESAL schlieBlich eine lingere Be-
sprechung. Aber VEsAL, Farroppio, CANANI und AMATUS, sie alle irrten
sich, da sie iiber die Richtung des Blutstromes im unklaren waren.

Der Streit war ein Intermezzo im groflen AderlaBstreit des 16.Jahrhun-
derts. Es ging darum, ob man bei der Pleuritis nach VESAL stets die rechte
Axillaris oder nach Brissor (1478-1522) die dem Seitenstich gleichseitige
Vene offnen sollte. VESAL erschien die Kontroverse schlieflich belanglos.
Sie sollte erst durch die Entdeckung des Blutkreislaufes durch HARVEY
gelost werden.

Vorliufig umnebelte noch die galenische Lehre von der Bluthewegung
das medizinische Denken. Es erscheint demnach verlockend, sich der Ver-
mutung hinzugeben, dafl durch diese zentrale Liicke im System des VESAL
eine Pforte offen blieb, durch die der Galenismus in dasselbe eindringen
konnte. Dabei fillt es schwer, sich eine klare Vorstellung dariiber zu ma-
chen, was z.B. FaLLoPPIO bewog, vor GALEN seine Reverenz zu machen,
oder FABRICIUS AB AQUAPENDENTE, den Entdecker der Venenklappen,
veranlaBlte, sich leidenschaftlich fiir GALEN einzusetzen. Irgendein affek-
tives Moment scheint bei den Anatomen Oberitaliens im Spiele gewesen zu
sein. AMATUS verehrte GALEN leidenschaftslos; er scheute sich nicht, ihn zu
korrigieren, da wo er auf Irrtiimer, wie z. B. das Hohlsein der nervi optici,
bei ihm stief}. — Die Pflanzenkunde zog ihn mehr an als die Anatomie. Mit
BrassavorLa botanisierte er eifrig, legte ein Herbarium an, arbeitete an
seinem Kommentar zu Dioscorides.

AmATUS scheint in Ferrara gliicklich gewesen zu sein, durch keine welt-
anschaulichen oder erkenntnistheoretischen Erwigungen in seiner Arbeit
gestort. Trotzdem verliell er es aus einem nicht mit Sicherheit feststell-
baren Grunde 1547 und siedelte nach Ancona iiber. Ob es ihm als Marranen
bei der zunehmenden Machtentfaltung der Inquisition in Ferrara nicht
mehr geheuer war, oder ob er hoffte, von Ancona aus seine Bewerbung um

134



die Stadtarztstelle von Ragusa betreiben zu konnen, das wissen wir nicht.
Ancona sollte ihm zum Verderben werden. Es gehorte seit einigen Jahren
dem Kirchenstaat. Der Papst Paur III. war gegen die Israeliten tolerant.
Vorerst lebte AMATUS dort unbehelligt, praktizierte als berithmter Arzt und
Consiliarius bei Laien und Klerikern in Rom, Florenz usw. und arbeitete
fleifig an seinem Kommentar zu Dioscorides.

Max SaLomMonN vermutet, dall dieser Kommentar des Dioscorides fiir
AmATUS verhingnisvoll wurde. Er erziihlt, wie PIETRO ANDREA MATTIOLI aus
Siena, Leibarzt des Erzherzogs FErRDINAND von Osterreich, der ebenfalls
einen Kommentar zu Dioscorides (Venedig 1554) verfalit hatte, sich von
einigen kritischen Bemerkungen des AMATUS betroffen fithlte. Voller Zorn
dariiber schrieb MATTIOLI eine Apologia adversus Amathum Lusitanum cum
censura in ejusdem enarrationes (Venedig 1558), eine Schmahschrift schlimm-
ster Sorte, deren gehissig verachtender Ton schon in der Entstellung des
Namens AMATUS in AMATHUS zum Ausdruck kommt ; amathes heifit im Grie-
chischen unwissend. MATTIOLI Zeigte ihn in seiner Schrift als Hemijudaeus
an, der aus Portugal vertrieben, dann aus Deutschland nach Italien ausge-
wiesen worden sei. Jetzt irre er fliichtig umher, ohne eine sichere Zuflucht
finden zu konnen. Er sei israelitischer Abkunft, sei den jiidischen Gesetzen
und dem jiidischen Aberglauben ergeben und beleidige selbst Deum Maxi-
mum Optimum. Es ist nicht ausgeschlossen, dafl diese und #hnliche An-
wiirfe in Reden und Briefen, die der Drucklegung der Apologia des Mart-
TIOLI zeitlich vorangingen, bei dem pépstlichen Kommissar CESARE GAL-
NATA als eigentliche Verzeigungen Gewicht hatten. Es war die Zeit, da der
Papst PAuL IV. (G1aN P1ETRO CARAFFA) die Toleranzgesetze zugunsten der
Juden aufhob und den grausamsten Judenverfolgungen freie Bahn gab.
Die ersten Opfer waren die jiidischen Fliichtlinge aus Lusitanien und mit
ihnen die portugiesischen Marranen. AMATUS wurde verdiichtigt und seiner
Habe beraubt.

Anders schildert GRAETZ den Vorfall. Er schreibt, AMATUS habe sich seit
seiner Niederlassung in Ancona offen zum Judentum bekannt und seinen
jidischen Familiennamen CHABIB — latinisiert AMATUS — offen getragen.
Das habe ihn nicht gehindert, in Rom vom Papste Jurius I11. und von dem
portugiesischen Gesandten, dem Fiirsten ALFONSO VON LANCASTER, als
gern gesehener Gast und Arzt empfangen zu werden. Erst unter Papst
PavuL IV. verfiel er der Inquisition und entging der Einkerkerung nur durch
die Flucht nach Pesaro und von da nach Ragusa. Er blieb dort von 1556 bis
1559. Seine Stadtarztangelegenheit kam nicht zum Klappen, obschon seine

135



sechste Zenturie von seiner ausgedehnten Praxis und seiner Beliebtheit als
Arzt in Ragusa berichtet.

Wir gehen wohl nicht fehl, wenn wir den ganzen Lebensabschnitt des
AmATUS von Ferrara bis Tessalonich als ein ebenso tragisches wie macht-
volles Sichhindurchringen aus der zwiespiltigen Situation eines nicht
authentischen Juden zu der eines authentischen Juden (s. J.P.SARTRE)
ansehen. Aus dieser Entscheidung entstand fiir ihn eine bewuBlt klare Lage,
die ihn befdhigte, alle Verantwortlichkeiten und Gefahren, die diese mit
sich brachte, auf sich zu nehmen und mit selbstbewutem Stolz in der Er-
niedrigung gegeniiber allen haBerfiillten ScheuBlichkeiten mutig seinen
Mann zu stellen. Aus den Anwiirfen des MATTIOLI geht mit Deutlichkeit
hervor, daBl auch zur Zeit der Renaissance in Italien ein leidenschaftlicher
Antisemitismus existierte, fiir den «der Jude» iiber die religiose oder volki-
sche Zugehorigkeit hinaus ein Begriff war, dem gegeniiber HaB und Ver-
achtung zulissig waren. So erklirt es sich miihelos, dal AMATUS rastlos
von Ort zu Ort zog, nirgends auf die Dauer sehaft wurde, nirgends sich
assimilierte, daB er der von ihm gefiirchteten Inquisition ins Netz lief, um
schlieBlich in Tessalonich in der Religion seiner Vorfahren die langersehnte
Ruhe zu finden.

Tessalonich, die Hauptstadt Mazedoniens, beherbergte damals eine grofie
jidische Kolonie, die sich zum iiberwiegenden Teile aus Nachkommen von
vertriebenen spanischen Juden und aus jiidischen Fliichtlingen aus Lusi-
tanien zusammensetzte. Die Tiirken gewiihrten den Juden weitgehende
Freiheiten. AMATUS gelangte 1559 nach Tessalonich und lieB sich dort in die
judische Gemeinschaft aufnehmen.

Die letzte zuverlissige Nachricht iiber ihn entnehmen wir seiner sieben-
ten Zenturie 1560. Man nimmt an, er sei einer jener schweren Seuchen zum
Opfer gefallen, die im 16.Jahrhundert Tessalonich heimsuchten. In The
Jewish Encyclopedia wird 1568 als das Todesjahr des AMATUS angegeben.

Uns interessiert AMATUS vor allem in seiner Eigenschaft als Mediziner.
Seine Bedeutung liegt weniger auf dem Gebiete der Forschung und der
Gelehrsamkeit als vielmehr auf dem der praktischen Medizin. Da war er
ein Meister. Seine griindliche Kenntnis der medizinischen Autoren lieferte
ihm die Grundlage, auf der er dank seiner ungewshnlichen Beobachtungs-
gabe und seiner sorgfiltig individualisierenden Therapie eine hochwertige
irztliche Erfahrung aufbauen konnte. Im Zentrum aller seiner Bemiihun-
gen stand die Krankenbehandlung. Die Sammlung seiner Beobachtungen
trigt den Titel: Curationum medicinalium centuriae. Seine Behandlungs-

136



methoden waren in der Hauptsache galenistisch; so der von ihm reichlich
verwendete galenistische Aderlal sowie seine komplizierte Rezeptur kunst-
voll zusammengestellter Arzneigemische. Wie bei allen seinen Zeitgenossen
stellte sich der Mangel an pathologisch-anatomischen Kenntnissen und an
klinischen Untersuchungsmethoden jeder rationellen Therapie entgegen.
Er ersetzte diesen Mangel durch den Einsatz seiner selbst, durch seine
Miihen und Sorgen um die Pflege, Lagerung und Diiit seiner Kranken. Er
konnte den feierlichen Eid ablegen — bei Gott und seinen heiligen Geboten —,
daB} er stets nur fiir das Wohl der Menschen besorgt gewesen, sich um Lohn
niemals gekiimmert, reiche Geschenke niemals angenommen, Arme um-
sonst behandelt und keinen Unterschied zwischen Juden, Christen und
Tiirken gemacht habe. Nichts habe ihn an seinem ernsten Berufe gehindert,
nicht Familienriicksichten, nicht beschwerliche Reisen, nicht die Verban-
nung (Centuria VII, Ende).

Trotz einzelner treffender Beschreibungen behandelte er die Fieber in der
damals hergebrachten Weise nach ihrem Typus ohne eine Ahnung von der
Spezifitit der Infektionskrankheiten. Wahllos verabreichte er seinen Fie-
berkranken Radix Chinae. Uberzeugend schildert er die Syphilis in ihren
verschiedenen Manifestationen. Es entging seinem Scharfsinn nicht, daf}
gewisse Erkrankungen des Zentralnervensystems als Spiterscheinungen der
Syphilis anzusehen seien. Seine Behandlung der Syphilis bestand in Queck-
silbereinreibungen und Holztrinken aus Guajak, Sarsaparilla oder Radix
Chinae.

Was AMATUS vor seinen zeitgendssischen Kollegen auszeichnete, war
- seine Einstellung zur Chirurgie. Er hatte in Salamanca viel Chirurgie ge-
trieben. Wenn er sie spiter nicht mehr selbst ausiibte, dachte und handelte
er doch chirurgisch, so dal er in Ferrara die Wundirzte in die niedere

Chirurgie einfithren konnte und zuweilen selber chirurgisch eingriff.

Das Pleuraempyem beschiftigte ihn immer wieder. Der Durchbruch
eines Empyems in die Bronchien sowie ein Empyema necessitatis hatten ihn
tief beeindruckt. Er suchte nach der fiir die Inzision giinstigsten Stelle und
stellte an der Leiche fest, daB3 der Intercostalraum zwischen der zweiten
und dritten Rippe (nach der damaligen Sitte von unten nach oben gezihlt)

"den Einstich zulieB, ohne daB dabei das Zwerchfell verletzt wiirde.

In gleicher Weise bemiihte er sich um die Behandlung der Strikturen der
Harnrohre. Er hatte sie als Student in Salamanca bei seinem hochverehrten
Lehrer ALDERETE kennengelernt. Er schildert sein Vorgehen in der curatio
10 der 4.Zenturie. Erst sicherte er die Diagnose durch sorgfiltiges Bou-

137



gieren und bereitete den Patienten durch Purgieren, Diit und értliche Um-
schlige und Bider vor. Zur eigentlichen Kur benétigte er zwanzig Wachs-
bougies und eventuell mehrere Bleibougies in verschiedenen Stirken, deren
Enden mit Pflastern aus Griinspan, Auripigment und Alaun armiert waren.
- Wihrend sechs bis acht Tagen fiihrte er je nach Bedarf ein oder zwei Bou-
gies ein, die er liegen liel und nur vor dem Urinieren herausnahm, um sie
danach wieder einzulegen. Nach Zerstorung der Fleischwirzchen (carun-
- culae) fithrte er noch acht Tage lang zur Sicherung der Heilung und Offen-
haltung des Lumens der Harnrohre einfache, nicht mit Salben armierte,
stirkere Bougies ein. Den Abschlufl der Kur bildeten Injektionen eines
milden, leicht adstringierenden Dekoktes. AMATUS war nicht der Ent-
decker dieses Heilverfahrens; Max Savomon hat in einer Digression die
Geschichte desselben dargestellt; er vervollkommnete es aber durch seine
Sorgfalt in allen Einzelheiten.

Diesen beiden Beispielen lieBe sich eine grofle Zahl weiterer auf den ver-
schiedensten Gebieten der Chirurgie anreihen. Aber wir miissen uns be-
schrinken. Es ist zweifellos, daBl die Chirurgie dem auf faBbare Realitiiten
eingestellten Geiste des AMATUS ganz besonders lag. Andrerseits lebte die
Tradition der groBlen Bologneser Chirurgen des 13.Jahrhunderts, der Bor-
GOGNONI, SALICETO und LANFRANCO in Oberitalien weiter. Zu AmMATUS’
Zeiten blithte die Chirurgie in einer offenkundigen Renaissance wieder auf:
GIovANNI DA Vico (1450-1525), der Venetianer GIOVANNI ANDREA DELLA
Croce, GABRIEL FArrLorpio waren neben BARLETTA und Bionpi deren
grofle Namen.

Wir wollen die Chirurgie des AMATUS nicht iiberschiitzen, sie aber auch
nicht unterschitzen. Sie zeigt uns, dall AMATUS nicht blof} als Scholastiker
(WunpERLICH, Geschichte der Medizin) abgetan werden darf. Wir sind
seine Curationes durchgegangen, wie es ein in der Praxis ergrauter Arzt zu
tun vermag, und haben dabei den Eindruck gewonnen, dall AmaTus sich
im Rahmen der damaligen Maglichkeiten bemiihte, seine internen und
chirurgischen Fille sachlich abzukliren und zu behandeln.

Nun lesen wir in der Bibliotheca medicinae practicae von ALBRECHT VON
Harrer (T.II, S.58) an der Spitze seiner Exzerpte aus den Curationes des
AmAtus LusitaAnNus den Satz: «Clinicum ex suis scriptis insignem fuisse
putes, verum vanitatis insimulatur et mendacii.» Ob sich wohl HALLER
auf eine Notiz bezieht, die sich in dem 1688 in Niirnberg erschienenen Med.
Norib. Theatrum virorum eruditione clarorum des PAuLus FREHERUS be-
findet: «kAMATUS LUsiTANUS scripsit Curationes medicas, in quibus exemplo

138



Hipp. morborum historias a se observatas recensuit. Yerum CraTO plura
conficta quam facta illum scripsisse et interdum opiniones suas isto modo
confirmare voluisse annotavit.» Dieses Urteil des CrRATO vON KRAFFTHEIM
(1519-1585) ist in doppelter Hinsicht bedeutungsvoll. Er hatte in Padua
studiert und 1545 unter GIAMBATTISTA MOoNTANO doktoriert, darauf kurze
Zeit in Verona praktiziert. Vermutlich hatte er an diesen Orten abschiitzige
AuBerungen iiber AMATUS vernommen. Er hatte sie sich um so ungehemm-
ter angeeignet, als er gegen die Juden eine tief sitzende Abneigung emp-
fand. Wihrend der sechs Jahre, da er in Wittenberg als Convictor am Tische
MarTIN LUTHERS gesessen hatte, hatte er dessen leidenschaftliche Mi63-
achtung der Juden in schirfster Form zu héren bekommen. AMaTus war fiir
ihn ein Jude, dem man ohne weiteres Unehrlichkeiten zutrauen zu kénnen
glaubte.

Max SALOMON hat sich in seiner genauest dokumentierten Studie iiber
AmATUS und seine Zeit bemiiht, diese Anwiirfe zu widerlegen. Wir sind ihm
bis zu einem gewissen Grade gefolgt, haben wir doch bei zeitgendssischen
Autoren auch anerkennende Einschiitzungen eingesehen (CARDANO, BRAS-
SAVOLA usw.).

Die Lektiire des Schrifttums aus der Renaissance zeigt, daf} die damali-
gen Arzte in [talien— wie iibrigens auch anderswo — darauf angewiesenwaren,
am Krankenbett als Autodidakten zu praktizieren. Das kommt besonders
drastisch in der Autobiographie des GiroLAMO CARDANO zum Ausdruck.
In den Hérsilen bekamen sie blofl Biicherwissen vorgetischt. Sie hatten
nirgends Gelegenheit, sich fiir die #drztliche Praxis auszubilden, es sei denn,
daB sie bei den Chirurgen hospitierten. Wenn sie Gliick hatten, verhalf ihnen
ihr hippokratisches Schauen dazu, an ihren Kranken ein auffilliges Sym-
ptom zu entdecken, das ihnen Diagnose und Prognose offenbarte; sie stellten
sie intuitiv durch eine Verstandesoperation. Als sie dann aber anfingen, die
von den Anatomen inaugurierte vorurteilsfreie Beobachtung auf das Kran-
kenbett zu iibertragen und ihre Feststellungen zu protokollieren, wurde
mancherorts das Bediirfnis rege, durch die Versffentlichung von Kranken-
geschichten eine Grundlage fiir den Aufbau einer Pathologie zu schaffen.
So entstanden jene zahlreichen «observationes» oder «curationes», unter
die die Centuriones des AMATUS sich einreihen lassen. Sie waren neben allem
anderen einer personlichen Veranlassung entsprungen: AMmATUS fiihlte sich
als gefliichteter portugiesischer Marrane vom Bediirfnis getrieben, seinen
italienischen Kollegen seine Existenzberechtigung unter ihnen durch die
Versffentlichung immer neuer Kurerfolge zu dokumentieren.

139



Heute, da die Leidenschaften sich gelegt haben, liegt kein Grund mehr vor,
dem AmATUs die Wahrhaftigkeit abzusprechen. Das Schicksal, das er zu
bestehen hatte, und zugleich seine glithende, aus der iberischen Heimat
mitgebrachte Phantasie verleihen seinen Schriften einen eigenartigen Reiz,
der bis auf den heutigen Tag anhilt. Seine Zenturien sind ein hochwertiges
Kulturdokument, das fiir die Geschichte der praktischen Medizin zur Zeit
der Renaissance von groBBem Wert ist; es gibt aullerdem einen Einblick in
die Geschichte der jiidischen Arzte Portugals, vor allem der Marranen unter
ihnen, aus der Zeit der Judenverfolgungen des 16. Jahrhunderts.

Etwa 100 Jahre spiiter erschien in Amsterdam 1634 «Zacuti Lusitani,
medici et philosophi praestantissimi, Praxis medica admiranda in qua
exempla monstrosa, rara, nova, mirabilia, circa abditas morborum causas,
signa, eventus atque curationes exhibita, diligentissime proponuntur». Der
Verfasser war ein Mitglied der Amsterdamer Kolonie jiidischer Fliichtlinge
aus Portugal. ALBRECHT VvON HALLER schreibt iiber die Praxis medica des
Zacurus in seiner Bibliotheca medicinae practicae (T.1I, S.569): «Magnus
fautor GALENI et contra AVERRHOEM defensor, praxi clinicae et venae
sectioni addictus, nimis credulus arcanis superstitiosis et amuletis auroque
potabili, reus insicetarum et incredibiliarum quarandam historiolarum.»
In der Biographie Universelle haben FERD. DENIs und RENAULDIN dieses
Urteil HALLERS iibernommen. Die Praxis des ZacuTus enthalte so viele
seltene Dinge «qu’on peut regarder plusieurs d’entre elles comme apocry-
phes et fort suspectes»; und weiter unten: «Quoique partisan des anciens,
Zacuto doit étre lu avec précaution, parce qu’il approuvait les arcanes, les
amulettes et 'or potable et que sa crédulité lui fit admettre plusieurs
fables grossiéres et incroyables, ce qui contribua sans doute a augmenter
sa réputation, mais aussi a lui attirer le blime des médecins de son temps.»
Ein Zeitgenosse, Luis DE LEmos, schrieb eine Biographie des Zacurus
und gab sie dessen Opera omnia 1642 bei. Eine zweite 1909 in Portugal er-
schienene Biographie stammt von dem Medizinhistoriker und Professor
der gerichtlichen Medizin in Porto, MaximiLiaNo LEmos: Zacuto Lusitano,
a sua vita e a sua obra. Schliellich schrieb 1939 HARrRY FRIEDENWALD im
Bulletin of the History of Medicine (1939, Vol. VIII) eine Arbeit iiber ZA-
curus LusitanNus. LEMos und FRIEDENWALD bemiihen sich auf Grund
ihres eingehenden Quellenstudiums nachzuweisen, dafl der Vorwurf, Zacu-
TUS sei nicht reell gewesen, nicht zu Recht bestehe. Es liegt in der Natur
der Sache, daf} sie als Glaubensgenossen seine Lichtseiten eindrucksvoll

140



dargestellt haben. — Das bittere Schicksal der Zenturien des AMATUS wie-
derholte sich in erschiitternder Weise fiir die Praxis medica des ZACUTUS.

Mit viel Temperament berichtet ZAcUTUS in seiner Praxis medica admi-
randa iiber seine Kurerfolge. Er war wie AMATUS vor allem Therapeut. Da,
wo der Erfolg seiner Behandlung ausblieb, zeigte er seine Treffsicherheit
im Stellen der Prognose. Er fand sie in einer grofleren Anzahl von Sektions-
befunden bestiitigt. Diese Sektionen, so interessant sie sind, betrafen meist
nur die erkrankten Teile. Die MoRGAGNIsche Autopsie der ganzen Leiche
war damals noch nicht iiblich. Immerhin diirfen diese Versuche, durch die
Sektion das therapeutische Handeln zu kontrollieren, nicht zu niedrig ein-
geschitzt werden.

ZAcutus hat in seiner Praxis medica wirklich wundersame Dinge erzihlt,
wobei manche unter ihnen nur darum wundersam erscheinen, weil sie aus
Mangel an geniigender pathologisch-anatomischer und klinischer Aufkli-
rung wundersam dargestellt sind. Das gilt vor allem von den gynikolo-
gischen und geburtshilflichen Fillen. Andrerseits wirken jene Kapitel, die
von der Impotenz, Frigiditat, Sterilitit handeln, als «insicetae et incredi-
biles historiolae» (HALLER). Die Zeugung von Nachkommenschaft war bei
seinen fiirstlichen Kunden eine hochwichtige Angelegenheit. Seine kunst-
voll zusammengestellten Trinklein, Silblein, Auflagen und sonstigen MaB3-
nahmen waren ibrigens nicht mehr und nicht weniger konjektural als
manche der seither mit einem wissenschaftlichen Miintelchen propagierten
Heilmittel. Als ungewéhnlich phantasiebegabter Arzt verstand er es, die
Insuffizienzen seiner Kranken suggestiv anzugehen.

Wie seinerzeit AMATUS so war auch ZAcUTUS gegeniiber seinen chirur-
gischen Fillen sachkundig eingestellt. So beschreibt er ausfiihrlich den
Verlauf einer fistelnden Coxitis: «Tabis coxarinae historia mira eiusque
curatio» (obs. CXXVI, Lib.I). Er schlieft mit den Worten: «Nemoergo inar-
duis rebusnimium desperet,sed Dei potentiae admirabili, magis quamnaturae
viribus confidat: nam ipse solus est qui omnia potest.» — Das Pleuraempyem
beschiftigte ihn in gleicher Weise wie einst AMATUS. Bei einem dreizehn-
jahrigen Midchen hiel er den Chirurgen zwischen der dritten und vierten
Rippe (von unten gerechnet) die Pleura mit Schermesser und Skalpell
eroffnen. Es entleerte sich stinkender Eiter. Er hatte die Diagnose aus dem
reichlichen eitrigen Auswurf, aus den hohlen Augen, den gersteten Wangen,
dem hohen Fieber, dem Krifteverfall und der Appetitlosigkeit gestellt. Es
fallt schwer, sich heute eine Vorstellung von dieser Diagnosenstellung ohne
Perkussion, Auskultation oder Rontgen zu machen.

141



Nun liefe sich aus dem Feuerwerk der Erzdhlungen des ZacuTus eine
groBe Anzahl von Glanzstiicken zur Wiedergabe auslesen. Aber wir miissen
darauf verzichten und uns auf das fiir seine medizingeschichtliche Bedeu-
tung Wesentliche beschriinken. Dieses liBt sich am ehesten aus dem Ab-
schnitt iiber die Fieber herausentwickeln.

Zacutus behandelt die Fieber in achtundvierzig observationes. Das Fie-
ber ist das Krankheitsgeschehen an sich. Die einzelnen Fieberfille sind nur
Abarten desselben: Febris diaria, ardens, purpurea, livida, alba, rheu-
matica, puncticularis, anxiosa, horrifica, hectica, tertiana, quartana usw.;
gegen achtundvierzig besondere Fieberarten. In jedem Abschnitt beruft
sich Zacutus auf GALEN, folgt seinen Auffassungen und therapeutischen
Ratschlidgen, 1a6t massiv und wiederholt zu Ader unter raffinierter Auswahl
der zu erdffnenden Vene, skarifiziert, setzt Blutegel an, macht ableitende
Fontanellen. Dabei ist er ebenso inkonsequent wie GALEN selbst; er be-
schreibt einzelne Fille von Infektionskrankheiten, z. B. den diphtheritischen
Croup, und berichtet schmerzerfiillt sein Unvermégen, den Erstickungstod
des betroffenen Kindes hintanzuhalten, — dann drastisch einen Fall von
Variola bei einer Gravida. Er unterscheidet das Petechialfieber von der
Bubonenpest. In einem lingeren Kapitel diskutiert er die Ansteckung
durch Pestleichen und bekimpft die Ansicht des Fracastoro, dafl die
«seminaria contagionis» beim Erkalten der Leiche ausgeloscht werden. Als
Beweis fiihrt er die Erkrankung der Totengriber der auf der Stralle aufge-
hobenen Pestleichen nach vierundzwanzig Stunden an. Er ahnte demnach
einiges von der Spezifitit der Infektionskrankheiten. Er konnte so als
erster eine erkennbare Beschreibung des Schwarzwasserfiebers geben (LE-
Mos, zitiert nach FRIEDENWALD). Wir verzichten darauf, die Kapitel iiber
die Syphilis wiederzugeben; interessant darin ist blo} die Bemerkung, daf3
Zacurus der Ansicht Ausdruck verleiht, als sei sie dem GALEN nicht un-
bekannt gewesen und sei von ihm durch Aderlisse geheilt worden.

Die GALEN-Hérigkeit ist der zentrale Punkt des #drztlichen Wirkens des
Zacurus. Nach FRIEDENWALD sagt LEMOS von ihm, er sei der beriihmteste
und reprisentativste Vertreter des aussterbenden Galenismus gewesen. Er
habe GALEN mit rithrender Hingebung verteidigt; voller Ehrfurcht habe
er jeden bekdmpft, den er in Verdacht hatte, die Texte GALENS zu ver-
drehen oder sich geringschiitzig iiber den Meister zu duflern. Da sich Zacu-
TUS bemiihte, dem Fortschritt seiner Zeit zu folgen, ergaben sich fiir ihn
allerlei Konflikte. So fiel es ihm schwer, die Entdeckung des Blutkreislaufes
durch HARVEY zu erfassen; er verhielt sich vorsichtig abwartend. Auf alle

142



Fille war er in seiner Gegnerschaft zu HARVEY viel gemiBigter als RioLan
und die iibrigen Vertreter der Pariser Fakultit. Trotzdem hielt er an der
Auffassung GALENS fest, indem er die Venen der Oberhoheit der Leber und
die Arterien derjenigen des Herzens zuwies. Die Vena cava hatte nach ihm
die Funktion, das Nahrung spendende Blut zum Magen und zu den Ein-
geweiden zu transportieren.

ZAacuTus hat seine GALEN-Ergebenheit in einem groBangelegten Werke
niedergelegt: De medicorum principum Historia, libri decem (Amstelod.
1629, 1636, 1637, 1638, 1641, 1642). Dieses Werk war weder chronologisch
abgefalte Medizingeschichte noch eine Darstellung von irztlichen Person-
lichkeiten und ihren Entdeckungen oder Publikationen. Es gab vielmehr
die Gesichtspunkte wieder, die in den Arbeiten der verschiedenen Schrift-
steller iiber die einzelnen Krankheiten, iiber ihren Verlauf und iiber ihre
Behandlung vertreten wurden. ZAcuTUs besprach dabei die Fragen und
Zweifel, zu denen sie AnlaB} gaben. Dieses Werk fand groflen Anklang bei
den Arzten des 17.Jahrhunderts. Wir verzichten darauf, auf seinen Inhalt
weiter einzugehen. Es ist kaum anzunehmen, daf} es heute noch manche
Leser finden werde. Wir wissen nicht, wie lange es auf den Regalen der
Basler Universititsbibliothek vergessen ruhte, bis wir es hervorholten. Man
findet darin manches fesselnde Kapitel, vor allem aber seltene Literatur-
ausweise; aber man muf} sich mit der fast galenischen Weitschweifigkeit des
Verfassers abfinden. Man wird indessen seine absolute GALEN-Anhiénglich-
keit weniger als Anachronismus empfinden, wenn man bedenkt, dafy der
Galenismus bei den Praktikern des 17.Jahrhunderts nur schon darum ob-
herrschte, weil sie vorlidufig nichts Besseres an seine Stelle zu setzen hatten.

Man wird Zacutrus eher gerecht werden, wenn man ihn im Geiste in
eines jener hollindischen Genrebilder hineinversetzt, in dem der Kinstler
einen Arzt bei seiner Beratung einer oder eines Kranken darstellt. Meist
war ZAcuTUS nicht allein, sondern in Gesellschaft eines oder mehrerer Kol-
legen, von denen er als Consiliarius zugezogen worden war. Er erzihlt, wie
sie ihre Ansichten verfochten und wie er schlieBlich seine Vorschlige durch-
setzte. Seine Autoritit wurde willig oder widerwilliganerkannt. Seine Werke,
vor allem seine Pradis medica, sind wertvolle Kulturdenkmiler fiir die
Kenntnis der Haltung des #rztlichen Standes im damaligen Amsterdam.
In diesem nahm ZAcuTus eine iiberragende Stellung ein. Seiner Persénlich-
keit und dem Milieu, in dem er gelebt und gewirkt hat, kommt eine medizin-
und kulturgeschichtliche Bedeutung zu, die uns zwingt, hier seine Biogra-
phie nachzuholen und zugleich seine Umgebung zu skizzieren.

143



ABrAHAM ZAcuTus Lusitanus (1575-1642) war der Trinepos des be-
rithmten Arztes, Astrologen, Astronomen und Geschichtsschreibers ABRA-
HAM BEN SAMUEL ZACUTUS, genannt Dieco Robrico (1452-1525).

Der éltere ZAcuTus war 1492 als Jude aus Salamanca vertrieben worden
und hatte in Portugal am Hofe der Konige JorN I1. und MANUEL Aufnahme
gefunden. Aber schon 1500 wurden die Juden auch aus Portugal vertrieben.
Zacutus muflte fliechen. Erst kam er nach Tunis, dann nach der Tiirkei und
starb im Exil in Damascus 1525. Sein berithmtestes Werk ist sein Almanach
perpetuus exactissime nuper emendatam omnium celi metuum cum additioni-
bus in eo factis tenens complementum (1473-1478), in hebriischer Sprache
geschrieben. Eine lateinische Ubersetzung erschien 1496 in Leira. Die
astronomischen Tafeln leisteten den portugiesischen Seefahrern grofle
Dienste. CoLumMBUS trug eine Kopie des Almanachs bei sich auf seinen Rei-
sen. VAsco DE GAMA holte sich bei ZAcuTus Rat, bevor er in See stach.

Sein Urenkel ABRAHAM ZAcuTus Lusitanus kam 1575 in Lissabon als
Sohn eines Marranen zur Welt; wie sein Ahne starb er im Exil. Er hatte in
Coimbra und Salamanca Medizin studiert und an der Universitit von Si-
guenza doktoriert. Darauf hatte er in Lissabon seine drztliche Praxis er-
offnet und hatte dreiflig Jahre lang in Lissabon praktiziert. Er hatte sich
eine geachtete Stellung geschaffen. Die einen lobten seine Sprachenkennt-
nis, andere seine aullergewdhnliche Urteilsgabe, wieder andere sein Biicher-
wissen, sein Darstellungsvermiogen, seine untadelige Lebensfithrung, seinen
Fleil und seine Bescheidenheit (FRIEDENWALD). In seinem fiinfzigsten
Lebensjahre wurde er mitten aus seiner erfolgreichen Titigkeit herausge-
rissen. Auf Betreiben der Inquisition wurden die Juden durch ein kénig-
liches Edikt aus Portugal verbannt.

Zacutus schlof sich den jiidischen Fliichtlingen an und gelangte mit
ihnen 1625 nach Amsterdam. Da er auf diese Weise eng mit dem Schicksal
der portugiesischen Judenkolonie in Amsterdam verbunden war, miissen
wir kurz auf diese eingehen.

Zur Zeit, da in Portugal die Judenverfolgungen wieder begannen, waren
1592 die ersten Juden auf der Flucht vor ihren Peinigern im Hafen von
Emden in Friesland gelandet. Auf dem Fliichtlingsschiff befand sich das
Geschwisterpaar MARIA NUNES und Justa Lorez PEREIRA. Die Uberfahrt
war eine Odyssee gewesen, in der die Seefahrer ihre Rettung der tapferen
Haltung der schonen Maria NunEs verdankten; sie wire wiirdig einer
Erzihlung aus der Feder eines ALEXANDRE DumAs pére gewesen. Die
Flichtlinge waren angelockt durch die toleranten Bestimmungen des Ver-

144



trages von Utrecht von 1579, der allen in Holland Wohnenden vollkommene
Glaubensfreiheit zusicherte. Die Marranen unter ihnen streiften eiligst ihr
Scheinchristentum ab und lieBen sich rituell wieder ins Judentum aufneh-
men. Schon zu Beginn des 17.Jahrhunderts entstand auch in Amsterdam
eine jidische Gemeinde; unter den Stiftern wird JAKoB TIRANO an erster
Stelle genannt.

Als dann die Inquisition in Lusitanien den Marranen immer aufsitziger
wurde, sie gefangen setzte und marterte, und als sie als abschreckendes
Beispiel den Franziskanerménch Fray DiEco DE LA Asum¢Ao wegen sei-
nes Ubertrittes zum Judentum in einem feierlichen Autodafé den Feuertod
auf dem Scheiterhaufen erleiden lie3, da wurde die Gefahr fiir Juden und
Marranen offenkundig. Sie verlieen Lissabon fluchtartig. Der Portugiesen-
konig Puaivipp I11. lieB} sie ungern ziehen. Sie waren seine reichen Geldgeber,
derer er dringend bedurfte. Aber er vermochte es nicht, sie dauernd wirksam
zu schiitzen.

Die lusitanischen Juden emigrierten nach Amsterdam, wo sie ein gast-
liches Asyl fanden. Sie kamen nicht mit leeren Hinden. Sie brachten ihren
Reichtum, ihre Tiichtigkeit in Handel und Gewerbe, ihre Betriebsamkeit,
ihre Kultur und Gelehrsamkeit mit. Sie hoben das Amsterdamer Juwelier-
geschift zu hober Bliite, griindeten portugiesische Druckereien und ersff-
neten Schulen und Akademien. An der Borse spielten sie eine prominente
Rolle. Sie wurden rasch ein integrierendes Element des Aufschwunges des
jungen niederlindischen Staates. Unter der Statthalterschaft WinaerLms ITI.
forderten sie die hollindischen iiberseeischen Unternehmungen in mannig-
facher Weise.

Unter ihnen befand sich eine auffallend groBle Zahl von Arzten, von
denen mehrere europiischen Ruf erlangten. Hier seien nur einige von ihnen
erwihnt. JosEr BueNo, Nachkomme einer alten spanischen Arztefamilie,
kam 1625 nach Amsterdam. Der franzosische Gesandte EspEssEs meldet,
dafB er an das Sterbebett des Prinzen MoriTz voN ORANIEN berufen wurde.
Sein Sohn EparaivM HEzEKINE BUENO, gestorben 1665, drztlicher Schiiler
seines Vaters, gab eine Reihe liturgischer Werke heraus und griindete die
Hochschule «or Tora». Er wurde berithmt durch das Portrit, das 1647
REMBRANDT von ihm malte.

ABrAHAM ZAcuTus war der Mittelpunkt der intellektuellen Kreise der
jidischen Gemeinde von Amsterdam. Sein Ruf erreichte weit iiber die
Grenzen Hollands hinaus seine aus Portugal geflohenen drztlichen Kollegen.
So sandte ihm der treffliche Arzt Robprico DE CASTRO seine beiden Sohne

145



zur weiteren Ausbildung; er selber wurde nach mithsamen Irrfahrten von
den judenfeindlichen lutherischen Stadtviitern in Hamburg geduldet, nach-
dem er sich bei einer Pestepidemie aufopfernd eingesetzt hatte. Der eine
dieser Sohne BENEDICT (BARUCH NEHEMIAS) wurde Leibarzt der Konigin
CHRISTINE von Schweden. Zwei weitere seiner érztlichen Freunde wurden
firstliche Leibérzte: BENjaMIN (D1onysius) MusapHIA (1605-1674) wurde
Leibarzt des Konigs CHRISTIAN IV. von Dinemark, wihrend IMMANUEL
Bocarro ¥ Rosares (JacoB RosaLeEs HEBRAEUS), bekannt durch seine
astrologischen und humanistischen Schriften, von Kaiser FERDINAND zum
Pfalzgrafen erhoben wurde. Wie einst ihre Vorfahren an den Hofen der
Kalifen und der Kénige von Kastilien und Leon in angesehener Stellung
gelebt hatten, so kamen die aus Lusitanien gefliichteten Arzte an die Hofe
der Fiirsten des nordlichen Europa.

Zum Kreise des ZocuTus gehorten auch Dichter wie Juan (Moses) Pinto
DErcADO, ferner der Verfasser eines Moralwerkes, ABRAHAM NEHEMIAS,
auch dieser ein Mediziner. ZacuTus war ein gottesfiirchtiger Mann, treu
dem Talmudglauben ergeben. Schon in Lissabon hatte er Vorlesungen iiber
den Talmud gehalten. In Amsterdam arbeitete er sich mit Ernst ins He-
briische ein. Er zog die letzten Konsequenzen seiner Riickkehr zum
Judentum und unterzog sich als Fiinfzigjihriger der Beschneidung. Seine
arztliche Ethik fuflte auf seinem Verantwortungsgefiihl gegeniiber Gott.
Fiir ihn lag der Entscheid iiber Erfolg und Mierfolg seines Wirkens in den
Hinden der Allmacht Gottes (s. oben, obs. CXXVI).

Die Seelen der einem unsagbaren Martyrium entronnenen portugiesi-
schen Juden waren in der Erinnerung an die Leiden ihrer Glaubensgenos-
sen in der Heimat ruhelos leidenschaftlich aufgewiihlt. Das engherzige rab-
binische Judentum, dem sie in Amsterdam bei den strengen Talmudan-
hiéngern begegneten, verdarb ihnen die Freude, frei zu sein. Die Spaltungen
innerhalb der Judengemeinde, die es schon in Lusitanien gegeben hatte,
verschirften sich in Amsterdam. Fromme Verehrer der Pentateuchreligion
nach Art der einstmaligen Karier erhoben sich gegen die Eingriffe in alle
Einzelheiten des téglichen Lebens durch die Vertreter der Gesetzesreligion.
Ahnliche Verhiltnisse bestanden unter den Anhingern der rationalistischen
Richtung.

URIEL DA Costa (1590-1640), ein in der christlichen Kirchlichkeit erzo-
gener Marrane, der nach Amsterdam emigriert war, um sich dem Judentum
zu ergeben, war der markanteste Vertreter dieser Enttduschten. Er unter-
lag im Kampfe gegen den pharisdischen Fanatismus. Das Rabbinatscolle-

146



gium gefiel sich in den Reminiszenzen der totalitiren Unterdriickung
Andersgliubiger, wie sie die Theologen des Islams ausgeiibt hatten, und
in der Nachahmung der nicht minder totalitiren Urteile der Inquisitions-
tribunale. Es sprach iiber URIEL DA CosTA den Bann und schlof} ihn aus. Als
er sich nach sieben Jahren der Einsamkeit reuig dem Machtspruche der
Rabbiner unterwarf, inszenierten sie eine Art Autodafé. Er mufite von der
Empore herab sein Verfehlen bekennen; dann wurden ihm in einer Ecke
der Synagoge «vierzig minus ein» Geiflelhiebe auf den Riicken appliziert ;und
schlieBlich muflte er sich auf die Schwelle der Synagoge hinlegen und die
Gemeinde iiber sich ins Freie schreiten lassen. Das Ergebnis war, dal pa
CostA erst einen der ihn marternden Verwandten niederschof3 und darauf
sich selbst entleibte. Das weitere Ergebnis war, daf} die Opposition der
philosophischen Zweifler und Kritiker gegen das Rabbinertum sich ver-
steifte. Sie fand eine Stiitze in der unter ihnen bekannt gewordenen Philo-
sophie des RENE DESCARTES, vor allem am cartesianischen Zweifel und an
der cartesianischen Freiheit des Willens bzw. der Entscheidung.

DreiBlig Jahre nach dem Selbstmorde des URIEL DA CostA erlitt BARUCH
DE SPINOZA ein idhnliches Geschick, als er seinen Theologisch-politischen
Traktat 1670 veroffentlichte. Dieser Traktat SpiNozAs war eine Apologie
der Denkfreiheit, in der er sich endgiiltig zu der jiidischen Religion und der
biblischen Weltanschauung in Gegensatz setzte. Das Rabbinatscollegium
beschlof3, ihn in den Bann zu tun und von der Gemeinschaft zu trennen.
Dies spielte sich lange nach dem Hinschiede des Zacurus ab. Wenn wir
hier davon sprechen, so geschieht es darum, weil wir dem von H.GRAETZ
(Geschichte der Juden, Bd. X, Note 1) portugiesisch und deutsch wiederge-
gebenen Cherem (Bann) gegen BArucH DE EsPiNozA entnehmen, wie
stark die Rhetorik der Inquisition noch das Denken und Sinnen der Amster-
damer Rabbiner beherrschte.

Neben den rationalistischen Juden gab es in Amsterdam auch noch eine
nicht geringe Anzahl von Anhingern der Kabbala. Sie hielten sich in der
Stille und setzten sich mit ihrer Mystik gegen den philosophischen Freisinn
zur Wehr. Es giirte also von leidenschaftserfiillten Spaltungen und Gegen-
sitzen. Den ruhigen Pol bildeten die glaubenstreuen Minner und Frauen,
die unverbriichlich an ihrer messianischen Hoffnung festhielten. — Dem-
nach herrschte in der Amsterdamer Fliichtlingsgemeinde ein eigenartiges,
alle Moglichkeiten in sich bergendes metaphysisches Klima zu der Zeit, da
ABRAHAM ZAcuTUs LUsiTANUS in ihr wirkte, lehrte und schrieb. Er selbst
hielt fest an seiner positiven Einstellung zur jiidischen Religion.

147



Nach dem Vorgetragenen sind wir zu der Anschauung gelangt, daf3 der
Wert der besprochenen jiidischen Arztphilosophen in Spanien und Lusi-
tanien vor allem auf dem Gebiete ihrer Weltanschauung liegt. Sie haben fiir
diese gekimpft und gelitten und mit ihr die Medizin geisteswissenschaftlich
und ethisch beeinfluBt. Wenn wir diesen Gesichtspunkt in den Verder-
grund stellen, so werden wir ihre Bedeutung nicht bloB in der Geschichte
der Medizin, sondern auch in der allgemeinen Geschichte der Menschheit
gebiithrend einschiitzen.

Literatur

H.GRAETZ, Geschichte der Juden von den dltesten Zeiten bis zur Gegenwart (Leipzig
1864-1868, Bd. 8-10). — F.HEMAN, Geschichte des jiidischen Volkes seit der Zerstorung
Jerusalems (1908). — M. KAYSERLING, Geschichte der Juden in Portugal (Leipzig 1867). —
JEAN PAUL SARTRE, Réflexions sur la question juive (Paris 1946). — JacoB BURCKHARDT,
Die Kultur der Renaissance in Italien (6.Auflage, besorgt von L.GEIGER, 1898). — Louis
BERTRAND, Histoire d’Espagne (1932). — ERNEST RENAN, Averroés et I’ Averroisme (2. Auf-
lage, 1861). — PauL DiePGEN, Medizin und Kultur, Gesammelte Aufsitze (1938). — Max
SAT.OMON, Amatus Lusitanus und seine Zeit (Zeitschrift fiir klinische Medizin; Festschrift
fiir HERMANN SENATOR, Bd.41 und 42, 1900 und 1901). — HARRY FRIEDENWALD, Abraham
Zacutus (Bulletin of the History of Medicine, 1939, Vol. VII). - HENrY E.SiecERIST, Grofle
Arzte (1932). — M.Rota, Andreas Vesalius Bruxellensis (1892). — STEINSCHNEIDER (Vir-
chows Archiv, Bd. 38, 39 und 40). — The Jewish Encyclopedia, Encyclopedia Judaica, Enzy-
klopddie des Islams, Biographie Universelle. — Lehr- und Handbiicher der Geschichte der
Medizin, insbesondere A.CasticLIONI, Storia della medicina (Milano 1927). — A.v. HALLER,
Bibliotheca medicinae practicae (1776-1778) — Amati Lusitani in Dioscoridis Anazarbei de
medica materia libros quinque enarrationes (Venetis 1553). — Amati Lusitani curationum
medicinalium centuriae septem (Venetis 1563). — Zacuti Lusitani Praxis medica admiranda.
Libri tres (Amstelod. 1637). — Zacuti Lusitani De medicorum principum Historia. Libri
decem (Amstelod. 1629, 1636, 1637, 1638, 1641, 1642, octo volumina). — Luis pE LEmos,
Biographie des Zacutus Lusitanus in dessen opera omnia (1642). — Girolamo Cardano von
Mailand (Biirger von Bologna) eigene Lebensbeschreibung, iibertragen und eingeleitet von
HermANN HEFELE (Jena 1914). — Freheri Pauli Med. Norib. Theatrum virorum eruditione
clarorum (1688). — CrRATO JOoHANNES, Methodus Therapeutike ex sententia Galeni Joannis
Montani etc... (bei OporiN MDLYV) J.O.LEBowITz, Amatus Lusitanus. - Amati Jusiu-
randum (Revue d’histoire de la médecine hébraique 1952).

148



	Die jüdischen Arztphilosophen Spaniens und Lusitaniens vom Mittelalter bis zur Neuzeit

