
Zeitschrift: Gesnerus : Swiss Journal of the history of medicine and sciences

Herausgeber: Swiss Society of the History of Medicine and Sciences

Band: 9 (1952)

Heft: 3-4

Artikel: Die jüdischen Arztphilosophen Spaniens und Lusitaniens vom
Mittelalter bis zur Neuzeit

Autor: Karcher, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-520542

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-520542
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die jüdischen Arztphilosophen

Spaniens und Lusitaniens vom Mittelalter bis zur Neuzeit

Essay von E.D. Dr. med. J.Karcher, Basel

Dr. Abraham Schüler aus Basel schenkte dem Verfasser Zacuti Lusi-
tani Praxis medica admiranda MDCXXXVII. Er reichte ihm damit einen

Zipfel der Wissenschaft, der eine Reihe fesselnder geisteswissenschaftlicher
und medizinhistorischer Probleme in sich barg. Zacutus war Mitglied der
Amsterdamer Kolonie flüchtiger Juden und Marranen aus Spanien und
Lusitanien. In dieser Gemeinschaft herrschte ein eigenartiges metaphysisches

Klima, in dem Rabbiner, Philosophen und Arzte weltanschauliche
Gegensätze leidenschaftlich vertraten. Um diese zu erfassen, bedurfte es des

Studiums der Geschichte der Juden in Spanien und Portugal sowie der
jüdischen Arztphilosophen unter ihnen vom Mittelalter bis in die Neuzeit.
Letztere werden in den Werken der Fachhistoriker nur nebenbei erwähnt.
In der folgenden Studie haben wir uns bemüht, sie so treu wie möglich
darzustellen. Das war in Anbetracht des phantasiereichen und leidenschaftlichen

einschlägigen Schrifttums zuweilen eine dornenvolle Aufgabe. Wir
nennen unsere Studie «Essay» - Versuch - und bitten den Leser, sie als

solchen hinnehmen zu wollen.

Im 11. und 12 Jahrhundert, zur Zeit der Almoraviden, hatten die Juden
in Spanien und Portugal eine Glanzperiode ihrer Kultur erlebt. Sie lieferten
den Beherrschern des Landes ihre Leibärzte, ihre Finanzberater, ihre
Bibliothekare, ihre Übersetzer und ihre Philosophen. Sie wurden so in die
Hochflut der arabischen peripatetischen Philosophie mit hineingezogen.
Dieses rationalistische Philosophieren war ihrem von alters her der
Disputation und der Auslegung der Texte zuneigenden Geiste nicht zuträglich.

Es wurde zum Quell von Spaltungen innerhalb der jüdischen
Religionsgemeinschaft, die weit über die Zeit der Renaissance hinaus anhielten.

Die beiden großen Träger dieser peripatetischen philosophischen
Strömung waren Ibn Ruschd (Averroes) und Mose ben Maimun (Maimonides).

Sie waren beide in Cordova geboren, Averroes 1126, Maimonides
1135. Ibn Ruschd war Mohammedaner; er entstammte einer angesehenen
Beamtenfamilie aus Andalusien. Maimonides war Jude. Seine Ahnen waren

Gelehrte, die dem Rabbinatscollegium in Cordova angehörten. Sein

124



Vater Maimun hatte der Verfolgung der Almohaden weichen müssen, war
1160 nach Fez geflohen und hatte dort den Islam annehmen müssen.
Maimonides' Leben war dasjenige eines nie zur Ruhe gekommenen Flüchtlings.

Vom Zeitgeiste getrieben, stellten sie beide das Weltbild des Aristoteles

in den Mittelpunkt ihrer Betrachtung von Gott und Schöpfung.
Averroes schrieb einen Kommentar zu den Schriften des Aristoteles.
Dieser wurde aus dem Arabischen ins Hebräische und aus diesem ins
Lateinische übertragen. Er wurde im Zeitalter der Scholastik zum Leitfaden
der rationalistischen Philosophie, die unter dem Namen Averroismus den
Islam, das Judentum und die Christenheit durchdrang. Bis ins 17.
Jahrhundert stand z.B. die Universität Padua im Zeichen des Averroismus.
Die Mediziner waren seine treuesten Anhänger.

Die Lehre des Ibn Ruschd gipfelte darin, daß sie die Schöpfung einer

Bewegung gleichsetzte, deren Träger und einzige universelle Möglichkeit die
Materie sei. Diese Materie ist ewig; sie birgt in sich die Kraft des Seins.

Durch sie gewinnt jede Substanz ihre Ewigkeit. Die Materie ist nie erzeugt
worden. Sie ist unverderblich. Es ist ein Widersinn anzunehmen, daß ein
Ding aus dem Nichtsein in das Sein übergeführt werden könne. Vom
Aspekt der Ewigkeit aus gibt es keinen Unterschied zwischen dem, was möglich,

und dem, was wirklich ist. Die Bewegung ist ewig und ununterbrochen.
Die Zeit existiert bloß durch die Bewegung. Gott ist nicht Schöpfer im
Sinne der Genesis; seine Vorsehung beschränkt sich darauf, die allgemeine
Bedingung der Dinge zu sein.

Maimonides verfolgte die gleichen Gedankengänge wie Averroes. Seine

religiösen Vorstellungen waren der VernunftWahrheit unterstellt. In seinem
Kommentar zum Talmud und in seinem großen Werke über die Mischna
ließ er sich von der aristotelischen Metaphysik, Psychologie und Ethik
leiten. Er war der Überzeugung, daß in der aristotelischen Philosophie die
höchste Wahrheitserkenntnis gegeben sei und daß die göttliche Offenbarung

durch Mose und die Propheten mitsamt den Lehren des Talmuds
damit übereinstimmten. Wie Aristoteles stellte Maimonides Gott als den
unbewegten Beweger des Weltalls dar und bejahte nach ihm die Ewigkeit
der Welt. Die Materie sei so ewig wie der Geist, der Beweger nie ohne von
ihm Bewegtes; die Bewegung sei ewig und anfangslos, also auch der

Beweger und das Bewegte. Daher könne die Welt keinen zeitlichen Anfang
haben; daher sei auch das Werden und Vergehen in der Welt ein ewiger,
anfangsloser und nie endender Prozeß. Ein Anfang und gar eine Schöpfung,
und zwar eine solche aus dem Nichts, sei ganz undenkbar und unvernünftig,

125



denn Gott sei unveränderlich; wie könnte er etwas anfangen oder in etwas
aufhören, bald tätig, bald untätig sein.

Folgenschwer wirkten die religiösen Vorstellungen des Maimonides, weil
er wie Aristoteles die menschliche Seele nicht als von Natur unsterblich
annahm, sondern bloß den Geist, die Denkkraft. An die Stelle der zukünftigen

Welt, wie sie die Bibel und der Talmud lehrten, setzte er eine geistige
Seligkeit oder Verdammnis, in die man gleich nach dem Tode eintritt. Die
Auferstehung nach dem Tode wird überflüssig.

Averroes und Maimonides hatten wie die Großzahl der arabischen
Arzte ihre aristotelische Weltanschauung von den griechischen Philosophen

übernommen. Da sie aber des Griechischen nicht mächtig waren,
schöpften sie ihre Kenntnisse aus arabischen Übersetzungen aus zweiter
oder dritter Hand. Die meisten ihrer Vorgänger waren Neoplatoniker gewesen;

unter ihnen waren wenige Araber, um so mehr Syrier, Perser,
Turkmenen und Juden. Unter den Neueren figuriert an erster Stelle der Turkmene

Ibn Sina (Avicenna), 980—1037. Er hatte sich erkenntnistheoretisch
an Al-Färäbi und an dessen aristotelische Metaphysik angeschlossen; seine

Philosophie war aber noch von neoplatonischen Elementen und etwelcher
Mystik durchsetzt. Ibn Sina hatte den Versuch einer Vermittlung zwischen
der aristotelischen Metaphysik und der muslimischen Theologie unternommen.

Ibn Ruschd, radikal der Weltanschauung des Aristoteles ergeben,
hat davon nichts wissen wollen.

Der Einbruch der Tradition des Aristoteles in das Geistesleben der
andalusischen Sarazenen fiel mit dem sich allenthalben bemerkbar
machenden Zerfall des arabischen Weltreiches zusammen. Sie wirkte als
zersetzendes Element ebenso sehr bei den Arabern wie bei den Juden. Die
peripatetische Philosophie des Averroes und des Maimonides rief eine
fanatische religiöse Reaktion auf den Plan; die Gläubigen erhoben sich

gegen den Versuch der Philosophen, ihr angestammtes Bekenntnis zur
Schöpfungsgeschichte der Genesis anzutasten. Da nun Maimonides Jude
war und Averroes bei den Juden zahlreiche Anhänger gefunden hatte,
richteten sich ihre Gewaltakte in erster Linie gegen diese. Die Almohaden
fielen über die Juden her, verjagten sie aus dem Lande, sofern sie sich nicht
zum Islam bekehren ließen. Die Zahl der zum Islam übertretenden Juden
war beträchtlich. Als Kryptojudäer lebten sie unbehelligt inmitten der
arabischen Bevölkerung.

Im 12. Jahrhundert, in dem sich diese Geschehnisse abspielten, ergaben
sich die maurischen Beherrscher Andalusiens der Wollust und der Völlerei.

126



Unter dem Einfluß des Alkohols artete ihre Kriegsführung in sinnlos grausame

Plünderungen und Niedermetzelungen der Überfallenen Bevölkerungen

aus. Die Verrohung der Sitten tat sich auch im niedrigen Stand der
Medizin kund. Wohl vertraten einige Leibärzte der Kalifen die alte
griechische und römische Empirie mit etwelchen alexandrinischen Beigaben.
Aber es fehlte ihnen der klinische Sinn des Rhazes. Averroes beschränkte
sich bei der Behandlung der Bubonenpest auf die Verordnung der Rezepte
Galens. Das Volk überließ man unvorstellbar rohen und abergläubischen
Quacksalbern. Bloß die Chirurgen leisteten Vorzügliches. Die traumatische
Endemie als Begleiterscheinung der ewigen Kriege erforderte von den

Ärzten chirurgisches Können. Man hatte nicht aufgehört, die Lehren des

großen Chirurgen Abul-Kasim, der in der Zeit des Überganges vom 10.

zum 11. Jahrhundert in Cordova wirkte, zu befolgen.
In Andalusien spielten auch in der folgenden Zeit die von den Arabern

geduldeten Kryptojudäer eine nachhaltige Rolle. Sie retteten manche

Kulturdokumente vor der Vernichtung, als das fanatisierte Volk die
kostbaren Bibliotheken Abd-al-Rahmäns und seiner Nachfolger auf den öffentlichen

Plätzen verbrannte. Auch die jüdischen Ärzte jener Zeit vertraten
die aristotelische Weltanschauung des Averroes und des Maimonides.

Diese philosophische Strömung ist übrigens nicht ausschließlich autoch-

ton in Andalusien entstanden. Sie wurde angeregt und unterstützt durch
Beiträge, die ihr aus Italien zuflössen. In Italien, vor allem in Rom, übten
jüdische Gelehrte eine rege literarische Tätigkeit in hebräischer, griechischer
und lateinischer Sprache aus. An der Schule von Salerno lehrten neben den

christlichen Dozenten jüdische Ärzte. Schon im 10. Jahrhundert gelangte
diese jüdische Gelehrsamkeit nach Cordova.

Im christlichen Spanien, wo im 12. Jahrhundert die Juden nicht nur
geduldet, sondern auch geachtet waren, dienten manche von ihnen als

Ärzte und hohe Beamte den Königen Alfonso VIII. von Kastilien und
Alfonso II. von Aragonien. Jüdische Gelehrte arbeiteten unter dem Erz-
bischof Raymund von Toledo an den Übersetzungen der arabischen
philosophischen Schriften ins Hebräische und Lateinische. Da sie als Handelsleute

viel auf Reisen waren, trugen die Juden zu der Verbreitung des

philosophischen Geistes lebhaft bei.
Das 13. und 14. Jahrhundert brachte ihnen schicksalschwere Zeiten. Mit

der übrigen Bevölkerung Spaniens hatten die Juden die Leiden, die ihnen
die alljährlich sich wiederholenden Kriegswirren brachten, zu ertragen.
Außerdem wurde ihnen ein eigenes tragisches Schicksal auferlegt. Ihr

127



Reichtum, ihre Machtstellung und Ehren wurden ihnen zum Verhängnis.
Sie wurden das Opfer blutiger Volksaufstände. Die Könige vermochten
nicht, sie zu schützen. Gleichzeitig setzten die Verfolgungen der auf Säuberung

von Andersgläubigen und Ketzern bedachten Kirche ein. Das Laterankonzil

zu Rom 1215 unter dem Vorsitze des Papstes Innozenz III. faßte
schwerwiegende Beschlüsse gegen die Juden. Die Kirche dokumentierte
ihre Allmacht, indem sie Verordnungen erließ, die alle Einzelheiten des

Lebens der Juden betrafen und sie der Mißachtung der christlichen
Bevölkerung auslieferten. Sie sollten eine besondere Tracht und am Hut oder
Schleier ein Abzeichen tragen, das sie entehrend kenntlich machte. Juden
durften mit Christen weder essen nochbadennoch sichmit ihnenvermischen.
Kein Christ durfte sich in kranken Tagen von einem jüdischen Arzte
behandeln lassen. Die Kirche kannte kein Erbarmen mit den Kranken; sie

knechtete auch die Medizin, indem sie die Ärzte zwang, die althergebrachten

Rezepte zu verordnen, und ihnen verbot, neue Behandlungsmethoden
zu erproben. Sie verpflichtete sie unter Strafandrohung darauf, ihre Kranken

und Sterbenden der Beichte zuzuführen.
Ungeachtet dieser schweren Zeiten wurden innerhalb der jüdischen

Gemeinschaft leidenschaftliche dogmatische Kämpfe durchgefochten. Orthodoxe

Talmudisten und freisinnige Anhänger der philosophischen Richtung
sprachen gegen einander den Bann aus. Neben ihnen gab es noch die Kab-
balisten. Letztere waren meist fromme Juden, die der Mystik verfielen, die
im 13. Jahrhundert das Geistesleben der Spanier beherrschte. Aber die

jüdische Mystik war besonderer Art. Sie fußte auf Geheimlehren, die von
alters her in der Überlieferung der Juden eine Rolle gespielt hatten. Der
Rabbi Mose ben Schem-Tob de Leon gab in einem Buche unter dem Titel
Sohar dieser Mystik eine systematische Zusammenfassung. Der Sohar
wurde zu einem Kodex für die Geheimweisheit, die als Kabbala im Judentum

fortlebte. Wie zu erwarten, kam es in ihr schon früh zu allerlei
Auswüchsen, wie Magie, Alchemie, Traumdeutung. Trotz alledem wurde die
Kabbala für viele fromme Juden eine wirksame Wehr gegen das Überhandnehmen

der rationalistischen Philosophie in der Religion.
Das 14. und 15. Jahrhundert brachte den spanischen Juden wieder schwerste

Demütigungen und Mißhandlungen. Unter Pedro I. hatten sie in Reichtum

und Machtfülle geschwelgt; mit dessen Niederlage im Bruderkriege
stürzten auch seine jüdischen Beamten. Wieder setzte eine Judenverfolgung
ein. Vorläufig blieben die frommen Talmudisten sowie die weltfremden
Kabbalisten von ihr kaum berührt; die Verfolgung galt vor allem den philo-

128



sophischen und freigeistigen Juden. Diese waren es, die die Kirche mit allen
Mitteln zu assimilieren unternahm. Erst versuchte sie es mit öffentlichen
Disputationen und Missionierung. Als diese Mittel versagten, griff sie zu
Gewaltmaßnahmen. Zu Tausenden wurden die Juden zur Taufe getrieben.
Die Juden nannten diese Zwangschristen Anusim. Die Christen gaben
ihnen den Namen Marranos, d.i. Verdammte. Sie mißtrauten der Echtheit
ihres Christentums. Trotz des Widerstandes der Könige verschärfte die
Kirche die Judengesetze. Die Inquisition gab mit ihren Autodafes der

Judenverfolgung einen grauenerregenden Charakter. Trotz alledem
vermehrten sich Juden und Marranen. Als 1492 Ferdinand von Aragonien
und Isabella von Kastilien nach der siegreichen Unterwerfung der
Sarazenen in Granada einzogen, sahen sie sich neben der maurischen Bevölkerung

einer mit ihr engverbundenen, zahlreichen jüdischen Einwohnerschaft
gegenüber und stellten eine ebenso enge Verbindung dieser andalusischen
Juden und Mauren mit den Juden des christlichen Spanien fest. In diesen

Bindungen schien ihnen die Gefahr vorhanden, daß den räuberischen
Einfällen der maurischen Piraten aus Nordafrika ein unerwünschter Vorschub
geleistet werden könnte; um vorzubeugen, dekretierten Ferdinand und
Isabella die Ausweisung der Juden aus dem Königreiche. Sie setzten so
den Schlußstrich unter die mit der Zeit unerbittlich gewordene Verfolgungskampagne

gegen die spanischen Juden. Zahlreiche von ihnen flohen nach
den maurischen Ländern Afrikas und nach der Türkei. Nicht wenige zogen
nach Lusitanien, das sie vorläufig gewähren ließ. Aber schon unter den

Königen Johann und Emanuel setzten auch in Portugal die Judenverfolgungen

ein. Die Juden wurden gepeinigt und aus dem Lande vertrieben,
sofern sie sich nicht taufen ließen. So hatte auch Lusitanien seine Marranen.

Über die geistigen Erzeugnisse dieser ganzen Periode ist wenig zu berichten.

Vor allem ist kein jüdischer ärztlicher Schriftsteller noch eine jüdische
ärztliche Persönlichkeit von Bedeutung hervorgetreten. Die jüdischen Leibärzte

der spanischen Könige trieben arabische Medizin. Sie waren Scholastiker

im Sinne der von arabischem Geiste durchsetzten spanischen
Scholastik. Wir erhalten über sie Kenntnis durch die Aufzeichnungen des Amatus

Lusitanus, des ausgezeichneten jüdischen Arztes aus Lusitanien, von
dem im folgenden die Rede sein soll.

Amatus Lusitanus (nach M.Salomon: 1511-1562) kam zu Castel-
Branco bei Beira zur Welt. Er entstammte der jüdischen Familie Chabib.
Als Konvertit hieß er Joao Rodrigo de Castel-Branco. Er studierte in
Salamanca, der weltberühmten Hochschule des einstmaligen Königreiches

129



Leon. Als sich Amatus als Student einschreiben ließ, war Salamanca immer
noch eine mittelalterlich scholastische Hochschule mit etwelchem maurischen

Einschlag; der Humanismus war indessen in ihr eingedrungen. Die
Professoren, die uneingeschränkte Lehrfreiheit genossen, trugen ihren
Studenten Avicenna und Averroes in lateinischer Ubersetzung vor; Galen
erläuterten sie an den griechischen Texten. Amatus lernte Griechisch.
Galen wurde auf diese Weise der große Lehrmeister, dem er sein Leben lang
ergeben war. Wohl kam er früh ins Hospital und sah dort viele chirurgische

Fälle. Aber die anatomische Zergliederung menschlicher Leichen war
in Salamanca praktisch verpönt, wenn es auch ein Gutachten der Universität

gab, das sie im Interesse der wissenschaftlichen Freiheit als zulässig
bezeichnet hatte. Amatus doktorierte nach vierjährigem Studium 1530.

Dann ließ er sich als Arzt in Lissabon nieder, verließ es aber 1533 schon
wieder. Er ging freiwillig ins Exil in der Vorahnung der Verfolgungen, die
den Marranen und den zurückgebliebenen Kryptojudäern durch die Inquisition

drohten. Zuerst wandte er sich nach Antwerpen; dort arbeitete er
emsig an seiner Weiterbildung, vertiefte sich in das Studium der Simplicia
und gab zwei Bücher, Kommentare zum Dioscorides, heraus.

Nach siebenjährigem Aufenthalt in Antwerpen folgte Amatus 1540 einem
ehrenvollen Rufe des Herzogs Ercole II. von Este als Professor der Medizin

an die Universiät Ferrara. Dort interpretierte er Galen und Hippo-

krates, trieb eifrig Botanik und praktizierte als Arzt mit wechselndem

Erfolg. Schon 1551 konnte er seine erste Zenturie, d.i. hundert
Krankengeschichten mit Scholien, veröffentlichen. Im Verlaufe seines Lebens
schrieb er sieben solche Zenturien, die letzte 1559 in Tessalonich; sie

erschien 1560 in Venedig. Sie bilden die wertvollste Quelle zu seinem Lebensbilde.

Max Salomon hat sie mit viel Akribie ausgeschöpft.
Als Amatus nach Ferrara kam, erfreute sich die dortige Universität

eines großen Zulaufes von Studierenden. Der Fürst Ercole II. dotierte sie

reichlich und gewährte ihr weitgehende Freiheiten. Hinsichtlich der
religiösen Verhältnisse war er weitherzig. Seine Gattin Renate war Hugenottin.

Die Protestanten genossen unter ihm eine beschränkte Freistatt. Fast
unbeschränkte Freiheiten hatten die Israeliten, die damals in Ferrara
lebten. Unter ihnen gab es eine Anzahl von Ärzten von Ruf und einen
Professor für Hebräisch an der philosophischen Fakultät.

Es gilt als festgestellt, daß Paracelsus in Ferrara studiert habe und
dort als Doktor für beide Arzneien kreiert worden sei. Ein diesbezügliches
Aktenstück ist bis jetzt von niemandem gefunden worden; man ist darauf

130



angewiesen, der zu wiederholten Malen mit Nachdruck erfolgten Beteuerung

Hohenheims Glauben zu schenken. Der von D.P. Ildefons
Betschart in seinem Theophrastus Paracelsus (1941) erwähnte Brief des

Dr. Wolfgang Thalhausen an Theophrast, in dem er ein hohes Lob über
den von Paracelsus geschätzten Manardus singt, ist das einzige Dokument

dafür, daß Paracelsus in Ferrara studiert haben könnte. Leoniceno
und sein Schüler Giovanni Mainardi (1462-1536) waren die beiden
vorzüglichen Humanisten, die im Anfang des 16. Jahrhunderts in Ferrara lehrten.

Sie waren Gegner der peripatetischen Philosophen der averroistischen
Schule von Padua, die mit ihren kommentatorischen Spitzfindigkeiten sogar
Aristoteles verunstalteten. Padua, Bologna und Ferrara standen unter
dem Banne des Averroismus. Sie erregten den Zorn des Paracelsus; er
machte sich in seinen bekannten maßlosen Schimpfreden über sie Luft.

Als Amatus in Ferrara lehrte, gab es immer noch Vertreter dieses
scholastischen Averroismus unter den dortigen Professoren. Wir müssen darum
der Entwicklungsgeschichte des Averroismus in Oberitalien einige Sätze
widmen.

Im 13. Jahrhundert hatte der Averroismus mit dem medizinisch und
philosophisch hochgebildeten Arzte Pietro von Abano (1250-1306) in Padua
seinen Einzug gehalten. Dabei war Pietro von Abano kein fanatischer
Averroist. Er suchte zu vermitteln und schrieb ein berühmt gewordenes
Werk: Conciliator controversiarum, quae inter philosophos et medicos versan-
tur. Ein Jahr vor seinem Tode strengte die Inquisition einen Prozeß gegen
ihn an. Sie witterte, daß mit dem Eindringen des Arabismus in die Medizin
der Averroismus für die Religion eine Welle des Unglaubens nach sich
ziehen möchte. Das Überhandnehmen der Astrologie schien ihr gefährlich.
Pietro von Abano hielt sich am Krankenbette an die Lehren des Avi-
cenna, was ihn nicht hinderte, sich einer einfachen, rationellen Therapie
zu befleißigen. Im Hörsaal allerdings erging er sich in der damals üblichen
scholastischen Dialektik. Er überragte um vieles seine zeitgenössischen
Kollegen, die sich roh und überheblich zu gebärden pflegten, dabei aber
wissenschaftlich steril blieben. Aber sie waren kaum alle so schlimm, wie
sie Petrarca in Reden und Briefen darstellt. Petrarca war begeisterter
Humanist und gegen alles Arabische feindlich eingestellt. Haß und Abscheu
erfüllten ihn gegen die arabisierenden Ärzte; er beschimpfte sie mit den
denkbar schärfsten Ausdrücken.

Trotz aller Widerstände gewann der Averroismus in Oberitalien immer
neue Anhänger. Im 14. und 15. Jahrhundert bekannten sich Kleriker und

131



Mediziner zur aristotelischen Philosophie. Unter den Klerikern war Gae-

tano de Tiene (1387-1463) der führende Geist. Er trug in hervorragender
Weise dazu bei, die Autorität des großen Kommentars des Averroes zu
festigen. Er stellte die Hypothese des sensus agens neben dem intellectus

agens auf und versuchte, die Idee der Unsterblichkeit mit der aristotelischen
Theorie der Perzeption in Einklang zu bringen. Er starb als Chorherr an
der Kathedrale zu Padua.

Unter den Medizinern ragen zwei Namen hervor: der Paduaner Pietro
Pomponazzi (1462-1525) und der Bolognese Alessandro Achillini
(1463-1512). Sie waren beide Gelehrte von Rang. Pomponazzi war ein

tüchtiger Physiker, Achillini ein talentierter Anatom; beide waren
vielgerühmte akademische Lehrer. Ihre schicksalhafte Bedeutung liegt in ihrem
philosophischen Zwist, der im Augenblick, da der Averroismus alle Gebildeten

von Padua, Bologna und Ferrara in seinem Bann zu halten schien, die

Brüchigkeit seiner Allmacht kund tat. Nach Vanini war Petrus Pom-

ponatius philosophus acutissimus, in cuius corpus animum Averrois
commigrasse Pythagoras judicasset. Von Achillinus hieß es, er sei so

gewandt im Disputieren gewesen, daß man von ihm sagte: aut diabolus
aut magnus Achillinus. Pomponazzi stellte die Persönlichkeit der menschlichen

Seele, die Unsterblichkeit, die Vorsehung und alle Wahrheiten der
natürlichen Religion in Frage, während Achillinus, der übrigens auch
nicht mehr an der averroistischen bzw. aristotelischen Annahme der Einheit

der Seelen und der kollektiven Unsterblichkeit festhielt, den großen
Kommentar des Averroes in scholastisch pedantischer Weise zu erläutern

fortfuhr. Durch den Streit zwischen Pomponazzi und Achillinus
spaltete sich der Averroismus in zwei philosophische Fraktionen: die der
Alexandristen (nach dem Namen des Allessandro von Aphrodisias) mit
Pomponazzi als Führer und die der orthodoxen Averroisten unter der Führung

von Achillini. Als menschliches Kuriosum sei erwähnt, daß

Pomponazzi als Philosoph die Unsterblichkeit der Seele negierte, als Christ an
sie glaubte, demnach, wo es ihn selbst anging, ebenso inkonsequent war
wie sein Gegner Achillini.

Zu Beginn des 16. Jahrhunderts versuchte man dem ins Schwanken
geratenen Averroismus durch tadellose Übersetzungen des hebräischen Textes

ins Lateinische wieder auf die Beine zu helfen. Man wandte sich an die

jüdische Gelehrsamkeit. Jakob Mantino aus Tortosa, Elias de Medigo
und einige andere schufen Texte, die von den Junten in ihre späteren
Ausgaben aufgenommen wurden.

132



Mit dem Auftreten der Hellenisten wurde dem Averroismus endgültig
der Boden entzogen. An Hand der griechischen Originaltexte zeigten sie

die Leere der «grece falsifiee» (Renan) der Araber. Der überragendste
Vertreter dieser Humanisten war der oben schon erwähnte Nicolo Leoniceno
(1428—1524). Er gab als Professor zu Ferrara 1509 eine Schrift heraus unter
dem Titel De Plinii e plurium aliorum medicorum erroribus. Seit 1497 lehrte
er Aristoteles nach dem griechischen Texte. Sein Streben war auf die

Reinigung des medizinischen Schrifttums und auf die Vertilgung des Chaos

der falschen Meinungen eines Avicenna und seiner Erklärer gerichtet. Zu
diesem Zwecke vertiefte er sich in die Werke Galens, übersetzte und
erläuterte sie. Sein versöhnliches Wesen und die Echtheit seines Forschens
sicherten ihm den unbestrittenen Erfolg.

Wir verzichten darauf, auf Leoniceno an dieser Stelle weiter
einzugehen; er wdrd in allen Werken über die Geschichte der Medizin gebührend
besprochen. Für unser Thema ist es von Bedeutung festzustellen, daß die

Umstellung der Medizin aus dem Arabismus zu Galen weitgehend vollzogen
war, als Amatus in Ferrara über Hippokrates und Galen vorzutragen
berufen wurde. Er schloß sich freundschaftlich an den Schüler des Leoniceno,

Antonio Musa BRASSAVOLA,an; sie fanden sichbeiden von ihnen
verehrten Griechen Galen und Hippokrates, in der Botanik der Dioscoriden,
bei Aretaeus, Theophrast, Paulus Aegineta usw. Sie entnahmen beide

ihr medizinisches Wissen vor allem den Schriften Galens. Wir sind heute, da
Galen von den Physiologen unserer Zeit wieder zu Ehren gezogen worden
ist, eher imstande, uns einen Begriff von seiner begeisterten Aufnahme
bei den Ärzten des 16. Jahrhunderts zu machen, als wir es vor einem halben
Jahrhundert vermochten, da ihn die Anatomen (Moritz Roth) wegen
seiner Tieranatomie im Vergleich zur vorurteilslosen menschlichen
Anatomie des Vesal verdammten.

Das Verhältnis zwischen Amatus und Vesal war kein unbedingt freundliches.

Roth weist auf die abschätzigen Bemerkungen von Amatus
gegenüber Vesal in seiner ersten Zenturie (1551, also kurz vor dem
Erscheinen der zweiten Ausgabe der Fabrica) hin. Dem gegenüber sei

betont, daß Amatus acht Jahre später in seiner fünften Zenturie diese

Bemerkungen feierlich revoziert: «Nollem, quis mihi vitio vertat, quod
Vesal. Brüx, opinionem me memoriae revoco...» und ihm seine Verehrung
ausdrückt.

Vesal hat von der Anatomie des Amatus wenig gehalten. Tatsächlich
hat Amatus, der alten Tradition folgend, kaum je selber seziert, sondern bei

133



seinen Anatomien andere das Messer führen lassen. Einmal war es der
Anatom Giambattista Canani (1515-1570), ein anderes Mal der jüngere
Bruder Vesals, Franz Vesal (1552 in Wien an der Pest gestorben), die
anatomisierten.

Der Streitpunkt zwischen Andreas Vesal und Amatus betraf die Vena

azygos bzw. deren Klappen, die Amatus als erster gesehen haben wollte,
während Vesal dazu neigte, diese Entdeckung Canani zuzuschreiben.
Vesal äußerte sich dazu in derber Weise; Falloppio, der das Vorhandensein

dieser Klappen leugnete, tat es in urbanerem Tone. In der zweiten

Auflage seiner Fabrica widmete ihnen Vesal schließlich eine längere
Besprechung. Aber Vesal, Falloppio, Canani und Amatus, sie alle irrten
sich, da sie über die Richtung des Blutstromes im unklaren waren.

Der Streit war ein Intermezzo im großen Aderlaßstreit des 16. Jahrhunderts.

Es ging darum, ob man bei der Pleuritis nach Vesal stets die rechte
Axillaris oder nach Brissot (1478-1522) die dem Seitenstich gleichseitige
Vene öffnen sollte. Vesal erschien die Kontroverse schließlich belanglos.
Sie sollte erst durch die Entdeckung des Blutkreislaufes durch Harvey
gelöst werden.

Vorläufig umnebelte noch die galenische Lehre von der Blutbewegung
das medizinische Denken. Es erscheint demnach verlockend, sich der

Vermutung hinzugeben, daß durch diese zentrale Lücke im System des Vesal
eine Pforte offen blieb, durch die der Galenismus in dasselbe eindringen
konnte. Dabei fällt es schwer, sich eine klare Vorstellung darüber zu
machen, was z.B. Falloppio bewog, vor Galen seine Reverenz zu machen,
oder Fabricius ab Aquapendente, den Entdecker der Venenklappen,
veranlaßte, sich leidenschaftlich für Galen einzusetzen. Irgendein affektives

Moment scheint bei den Anatomen Oberitaliens im Spiele gewesen zu
sein. Amatus verehrte Galen leidenschaftslos; er scheute sich nicht, ihn zu
korrigieren, da wo er auf Irrtümer, wie z.B. das Hohlsein der nervi optici,
bei ihm stieß. - Die Pflanzenkunde zog ihn mehr an als die Anatomie. Mit
Brassavola botanisierte er eifrig, legte ein Herbarium an, arbeitete an
seinem Kommentar zu Dioscorides.

Amatus scheint in Ferrara glücklich gewesen zu sein, durch keine
weltanschaulichen oder erkenntnistheoretischen Erwägungen in seiner Arbeit
gestört. Trotzdem verließ er es aus einem nicht mit Sicherheit feststellbaren

Grunde 1547 und siedelte nach Ancona über. Ob es ihm als Marranen
bei der zunehmenden Machtentfaltung der Inquisition in Ferrara nicht
mehr geheuer war, oder ob er hoffte, von Ancona aus seine Bewerbung um

134



die Stadtarztstelle von Ragusa betreiben zu können, das wissen wir nicbt.
Ancona sollte ihm zum Verderben werden. Es gehörte seit einigen Jahren
dem Kirchenstaat. Der Papst Paul III. war gegen die Israeliten tolerant.
Vorerst lebte Amatus dort unbehelligt, praktizierte als berühmter Arzt und
Consiliarius bei Laien und Klerikern in Rom, Florenz usw. und arbeitete
fleißig an seinem Kommentar zu Dioscorides.

Max Salomon vermutet, daß dieser Kommentar des Dioscorides für
Amatus verhängnisvoll wurde. Er erzählt, wie PietroAndrea Mattioli aus
Siena, Leibarzt des Erzherzogs Ferdinand von Österreich, der ebenfalls
einen Kommentar zu Dioscorides (Venedig 1554) verfaßt hatte, sich von
einigen kritischen Bemerkungen des Amatus betroffen fühlte. Voller Zorn
darüber schrieb Mattioli eine Apologia adversus Amathum Lusitanum cum
censura in ejusdem enarrationes (Venedig 1558), eine Schmähschrift schlimmster

Sorte, deren gehässig verachtender Ton schon in der Entstellung des

Namens Amatus in Amathus zum Ausdruck kommt; amathes heißt im
Griechischen unwissend. Mattioli zeigte ihn in seiner Schrift als Hemijudaeus
an, der aus Portugal vertrieben, dann aus Deutschland nach Italien
ausgewiesen worden sei. Jetzt irre er flüchtig umher, ohne eine sichere Zuflucht
finden zu können. Er sei israelitischer Abkunft, sei den jüdischen Gesetzen
und dem jüdischen Aberglauben ergeben und beleidige selbst Deum Maximum

Optimum. Es ist nicht ausgeschlossen, daß diese und ähnliche
Anwürfe in Reden und Briefen, die der Drucklegung der Apologia des

Mattioli zeitlich vorangingen, bei dem päpstlichen Kommissar Cesare Gal-
nata als eigentliche Verzeigungen Gewicht hatten. Es war die Zeit, da der
Papst Paul IV. (Gian Pietro Caraffa) die Toleranzgesetze zugunsten der
Juden aufhob und den grausamsten Judenverfolgungen freie Bahn gab.
Die ersten Opfer waren die jüdischen Flüchtlinge aus Lusitanien und mit
ihnen die portugiesischen Marranen. Amatus wurde verdächtigt und seiner
Habe beraubt.

Anders schildert Graetz den Vorfall. Er schreibt, Amatus babe sich seit
seiner Niederlassung in Ancona offen zum Judentum bekannt und seinen

jüdischen Familiennamen Chabib - latinisiert Amatus - offen getragen.
Das habe ibn nicht gehindert, in Rom vom Papste Julius III. und von dem

portugiesischen Gesandten, dem Fürsten Alfonso von Lancaster, als

gern gesehener Gast und Arzt empfangen zu werden. Erst unter Papst
Paul IV. verfiel er der Inquisition und entging der Einkerkerung nur durch
die Flucht nach Pesaro und von da nach Ragusa. Er blieb dort von 1556 bis
1559. Seine Stadtarztangelegenheit kam nicht zum Klappen, obschon seine

135



sechste Zenturie von seiner ausgedehnten Praxis und seiner Beliebtheit als

Arzt in Ragusa berichtet.
Wir gehen wohl nicht fehl, wenn wir den ganzen Lebensabschnitt des

Amatus von Ferrara bis Tessalonich als ein ebenso tragisches wie machtvolles

Sichhindurchringen aus der zwiespältigen Situation eines nicht
authentischen Juden zu der eines authentischen Juden (s. J.P.Sartre)
ansehen. Aus dieser Entscheidung entstand für ihn eine bewußt klare Lage,
die ihn befähigte, alle Verantwortlichkeiten und Gefahren, die diese mit
sich brachte, auf sich zu nehmen und mit selbstbewußtem Stolz in der
Erniedrigung gegenüber allen haßerfüllten Scheußlichkeiten mutig seinen
Mann zu stellen. Aus den Anwürfen des Mattioli geht mit Deutlichkeit
hervor, daß auch zur Zeit der Renaissance in Italien ein leidenschaftlicher
Antisemitismus existierte, für den «der Jude» über die religiöse oder völkische

Zugehörigkeit hinaus ein BegrifF war, dem gegenüber Haß und
Verachtung zulässig waren. So erklärt es sich mühelos, daß Amatus rastlos
von Ort zu Ort zog, nirgends auf die Dauer seßhaft wurde, nirgends sich
assimilierte, daß er der von ihm gefürchteten Inquisition ins Netz lief, um
schließlich in Tessalonich in der Religion seiner Vorfahren die langersehnte
Ruhe zu finden.

Tessalonich, die Hauptstadt Mazedoniens, beherbergte damals eine große
jüdische Kolonie, die sich zum überwiegenden Teile aus Nachkommen von
vertriebenen spanischen Juden und aus jüdischen Flüchtlingen aus Lusi-
tanien zusammensetzte. Die Türken gewährten den Juden weitgehende
Freiheiten. Amatus gelangte 1559 nach Tessalonich und ließ sich dort in die

jüdische Gemeinschaft aufnehmen.
Die letzte zuverlässige Nachricht über ihn entnehmen wir seiner siebenten

Zenturie 1560. Man nimmt an, er sei einer jener schweren Seuchen zum
Opfer gefallen, die im 16. Jahrhundert Tessalonich heimsuchten. In The

Jewish Encyclopedia wird 1568 als das Todesjahr des Amatus angegeben.
Uns interessiert Amatus vor allem in seiner Eigenschaft als Mediziner.

Seine Bedeutung liegt weniger auf dem Gebiete der Forschung und der
Gelehrsamkeit als vielmehr auf dem der praktischen Medizin. Da war er
ein Meister. Seine gründliche Kenntnis der medizinischen Autoren lieferte
ihm die Grundlage, auf der er dank seiner ungewöhnlichen Beobachtungsgabe

und seiner sorgfältig individualisierenden Therapie eine hochwertige
ärztliche Erfahrung aufbauen konnte. Im Zentrum aller seiner Bemühungen

stand die Krankenbehandlung. Die Sammlung seiner Beobachtungen
trägt den Titel: Curationum medicinalium centuriae. Seine Behandlungs-

136



methoden waren in der Hauptsache galenistisch; so der von ihm reichlich
verwendete galenistische Aderlaß sowie seine komplizierte Rezeptur kunstvoll

zusammengestellter Arzneigemische. Wie bei allen seinen Zeitgenossen
stellte sich der Mangel an pathologisch-anatomischen Kenntnissen und an
klinischen Untersuchungsmethoden jeder rationellen Therapie entgegen.
Er ersetzte diesen Mangel durch den Einsatz seiner selbst, durch seine
Mühen und Sorgen um die Pflege, Lagerung und Diät seiner Kranken. Er
konnte den feierlichen Eid ablegen - bei Gott und seinen heiligen Geboten -,
daß er stets nur für das Wohl der Menschen besorgt gewesen, sich um Lohn
niemals gekümmert, reiche Geschenke niemals angenommen, Arme
umsonst behandelt und keinen Unterschied zwischen Juden, Christen und
Türken gemacht habe. Nichts habe ihn an seinem ernsten Berufe gehindert,
nicht Familienrücksichten, nicht beschwerliche Reisen, nicht die Verbannung

(Centuria VII, Ende).
Trotz einzelner treffender Beschreibungen behandelte er die Fieber in der

damals hergebrachten Weise nach ihrem Typus ohne eine Ahnung von der
Spezifität der Infektionskrankheiten. Wahllos verabreichte er seinen
Fieberkranken Radix Chinae. Überzeugend schildert er die Syphilis in ihren
verschiedenen Manifestationen. Es entging seinem Scharfsinn nicht, daß

gewisse Erkrankungen des Zentralnervensystems als Späterscheinungen der

Syphilis anzusehen seien. Seine Behandlung der Syphilis bestand in
Quecksilbereinreibungen und Holztränken aus Guajak, Sarsaparilla oder Radix
Chinae.

Was Amatus vor seinen zeitgenössischen Kollegen auszeichnete, war
seine Einstellung zur Chirurgie. Er hatte in Salamanca viel Chirurgie
getrieben. Wenn er sie später nicht mehr selbst ausübte, dachte und handelte
er doch chirurgisch, so daß er in Ferrara die Wundärzte in die niedere

Chirurgie einführen konnte und zuweilen selber chirurgisch eingriff.
Das Pleuraempyem beschäftigte ihn immer wieder. Der Durchbruch

eines Empyems in die Bronchien sowie ein Empyema necessitatis hatten ihn
tief beeindruckt. Er suchte nach der für die Inzision günstigsten Stelle und
stellte an der Leiche fest, daß der Intercostalraum zwischen der zweiten
und dritten Rippe (nach der damaligen Sitte von unten nach oben gezählt)
den Einstich zuließ, ohne daß dabei das Zwerchfell verletzt würde.

In gleicher Weise bemühte er sich um die Behandlung der Strikturen der
Harnröhre. Er hatte sie als Student in Salamanca bei seinem hochverehrten
Lehrer Alderete kennengelernt. Er schildert sein Vorgehen in der curatio
10 der 4.Zenturie. Erst sicherte er die Diagnose durch sorgfältiges Bou-

137



gieren und bereitete den Patienten durch Purgieren, Diät und örtliche
Umschläge und Bäder vor. Zur eigentlichen Kur benötigte er zwanzig Wachs-

bougies und eventuell mehrere Bleibougies in verschiedenen Stärken, deren
Enden mit Pflastern aus Grünspan, Auripigment und Alaun armiert waren.
Während sechs bis acht Tagen führte er je nach Bedarf ein oder zwei Bougies

ein, die er liegen ließ und nur vor dem Urinieren herausnahm, um sie

danach wieder einzulegen. Nach Zerstörung der Fleischwärzchen (carun-
culae) führte er noch acht Tage lang zur Sicherung der Heilung und Offen-

haltung des Lumens der Harnröhre einfache, nicht mit Salben armierte,
stärkere Bougies ein. Den Abschluß der Kur bildeten Injektionen eines

milden, leicht adstringierenden Dekoktes. Amatus war nicht der
Entdecker dieses Heilverfahrens; Max Salomon hat in einer Digression die
Geschichte desselben dargestellt; er vervollkommnete es aber durch seine

Sorgfalt in allen Einzelheiten.
Diesen beiden Beispielen ließe sich eine große Zahl weiterer auf den

verschiedensten Gebieten der Chirurgie anreihen. Aber wir müssen uns
beschränken. Es ist zweifellos, daß die Chirurgie dem auf faßbare Realitäten
eingestellten Geiste des Amatus ganz besonders lag. Andrerseits lebte die
Tradition der großen Bologneser Chirurgen des 13. Jahrhunderts, der Bor-
gognoni, Saliceto und Lanfranco in Oberitalien weiter. Zu Amatus'
Zeiten blühte die Chirurgie in einer offenkundigen Renaissance wieder auf:
Giovanni da Yigo (1450-1525), der Venetianer Giovanni Andrea della
Croce, Gabriel Falloppio waren neben Barletta und Biondi deren

große Namen.
Wir wollen die Chirurgie des Amatus nicht überschätzen, sie aber auch

nicht unterschätzen. Sie zeigt uns, daß Amatus nicht bloß als Scholastiker

(Wunderlich, Geschichte der Medizin) abgetan werden darf. Wir sind
seine Curationes durchgegangen, wie es ein in der Praxis ergrauter Arzt zu
tun vermag, und haben dabei den Eindruck gewonnen, daß Amatus sich

im Rahmen der damaligen Möglichkeiten bemühte, seine internen und
chirurgischen Fälle sachlich abzuklären und zu behandeln.

Nun lesen wir in der Bibliotheca medicinae practicae von Albrecht von
Haller (T.II, S.58) an der Spitze seiner Exzerpte aus den Curationes des

Amatus Lusitanus den Satz: «Clinicum ex suis scriptis insignem fuisse

putes, verum vanitatis insimulatur et mendacii.» Ob sich wohl Haller
auf eine Notiz bezieht, die sich in dem 1688 in Nürnberg erschienenen Med.
Norib. Theatrum virorum eruditione clarorum des Paulus Freherus
befindet : «Amatus Lusitanus scripsit Curationes medicas, in quibus exemplo

138



Hipp, morborum historias a se observatas recensuit. Verum Crato plura
conficta quam facta ilium scripsisse et iuterdum opiniones suas isto modo
confirmare voluisse annotavit.» Dieses Urteil des Crato von Krafftheim
(1519-1585) ist in doppelter Hinsicht bedeutungsvoll. Er hatte in Padua
studiert und 1545 unter Giambattista Montano doktoriert, darauf kurze
Zeit in Verona praktiziert. Vermutlich hatte er an diesen Orten abschätzige
Äußerungen über Amatus vernommen. Er hatte sie sich um so ungehemmter

angeeignet, als er gegen die Juden eine tief sitzende Abneigung
empfand. Während der sechs Jahre, da er in Wittenberg als Convictor am Tische

Martin Luthers gesessen hatte, hatte er dessen leidenschaftliche
Mißachtung der Juden in schärfster Form zu hören bekommen. Amatus war für
ihn ein Jude, dem man ohne weiteres Unehrlichkeiten zutrauen zu können

glaubte.
Max Salomon hat sich in seiner genauest dokumentierten Studie über

Amatus und seine Zeit bemüht, diese Anwürfe zu widerlegen. Wir sind ihm
bis zu einem gewissen Grade gefolgt, haben wir doch bei zeitgenössischen
Autoren auch anerkennende Einschätzungen eingesehen (Cardano, Bras-
savola usw.).

Die Lektüre des Schrifttums aus der Renaissance zeigt, daß die damaligen

Ärzte in Italien—wie übrigens auch anderswo — darauf angewiesenwaren,
am Krankenbett als Autodidakten zu praktizieren. Das kommt besonders

drastisch in der Autobiographie des Girolamo Cardano zum Ausdruck.
In den Hörsälen bekamen sie bloß Bücherwissen vorgetischt. Sie hatten
nirgends Gelegenheit, sich für die ärztliche Praxis auszubilden, es sei denn,
daß sie bei den Chirurgen hospitierten. Wenn sie Glück hatten, verhalf ihnen
ihr hippokratisches Schauen dazu, an ihren Kranken ein auffälliges
Symptom zu entdecken, das ihnen Diagnose und Prognose offenbarte; sie stellten
sie intuitiv durch eine Verstandesoperation. Als sie dann aber anfingen, die

von den Anatomen inaugurierte vorurteilsfreie Beobachtung auf das
Krankenbett zu übertragen und ihre Feststellungen zu protokollieren, wurde
mancherorts das Bedürfnis rege, durch die Veröffentlichung von
Krankengeschichten eine Grundlage für den Aufbau einer Pathologie zu schaffen.
So entstanden jene zahlreichen «observationes» oder «curationes», unter
die die Centuriones des Amatus sich einreihen lassen. Sie waren neben allem
anderen einer persönlichen Veranlassung entsprungen: Amatus fühlte sich
als geflüchteter portugiesischer Marrane vom Bedürfnis getrieben, seinen
italienischen Kollegen seine Existenzberechtigung unter ihnen durch die

Veröffentlichung immer neuer Kurerfolge zu dokumentieren.

139



Heute, da die Leidenschaften sich gelegt haben, hegt kein Grund mehr vor,
dem Amatus die Wahrhaftigkeit abzusprechen. Das Schicksal, das er zu
bestehen hatte, und zugleich seine glühende, aus der iberischen Heimat
mitgebrachte Phantasie verleihen seinen Schriften einen eigenartigen Reiz,
der bis auf den heutigen Tag anhält. Seine Zenturien sind ein hochwertiges
Kulturdokument, das für die Geschichte der praktischen Medizin zur Zeit
der Renaissance von großem Wert ist; es gibt außerdem einen Einblick in
die Geschichte der jüdischen Ärzte Portugals, vor allem der Marranen unter
ihnen, aus der Zeit der Judenverfolgungen des 16. Jahrhunderts.

Etwa 100 Jahre später erschien in Amsterdam 1634 «Zacuti Lusitani,
medici et philosophi praestantissimi, Praxis medica admiranda in qua
exempla monstrosa, rara, nova, mirabilia, circa abditas morborum causas,
signa, eventus atque curationes exhibita, diligentissime proponuntur». Der
Verfasser war ein Mitglied der Amsterdamer Kolonie jüdischer Flüchtlinge
aus Portugal. Albrecht von Haller schreibt über die Praxis medica des

Zacutus in seiner Bibliotheca medicinae practicae (T.II, S.569): «Magnus
fautor Galeni et contra Averrhoem defensor, praxi clinicae et venae
sectioni addictus, nimis credulus arcanis superstitiosis et amuletis auroque
potabili, reus insicetarum et incredibiliarum quarandam historiolarum.»
In der Biographie Universelle haben Ferd. Denis und Renauldin dieses

Urteil Hallers übernommen. Die Praxis des Zacutus enthalte so viele
seltene Dinge «qu'on peut regarder plusieurs d'entre elles comme apocry-
phes et fort suspectes»; und weiter unten: «Quoique partisan des anciens,
Zacuto doit etre lu avec precaution, parce qu'il approuvait les arcanes, les

amulettes et l'or potable et que sa credulite lui fit admettre plusieurs
fables grossieres et incroyables, ce qui contrihua sans doute ä augmenter
sa reputation, mais aussi ä lui attirer le bläme des medecins de son temps.»
Ein Zeitgenosse, Luis de Lemos, schrieb eine Riographie des Zacutus
und gab sie dessen Opera omnia 1642 bei. Eine zweite 1909 in Portugal
erschienene Riographie stammt von dem Medizinhistoriker und Professor
der gerichtlichen Medizin in Porto, Maximiliano Lemos: Zacuto Lusitano,
a sua vita e a sua obra. Schließlich schrieb 1939 Harry Friedenwald im
Bulletin of the History of Medicine (1939, Vol. VIII) eine Arbeit über
Zacutus Lusitanus. Lemos und Friedenwald bemühen sich auf Grund
ihres eingehenden Quellenstudiums nachzuweisen, daß der Vorwurf, Zacutus

sei nicht reell gewesen, nicht zu Recht bestehe. Es liegt in der Natur
der Sache, daß sie als Glaubensgenossen seine Lichtseiten eindrucksvoll

140



dargestellt haben.. - Das bittere Schicksal der Zenturien des Amatus
wiederholte sich in erschütternder Weise für die Praxis medica des Zacutus.

Mit viel Temperament berichtet Zacutus in seiner Praxis medica admi-
randa über seine Kurerfolge. Er war wie Amatus vor allem Therapeut. Da,
wo der Erfolg seiner Behandlung ausblieb, zeigte er seine Treffsicherheit
im Stellen der Prognose. Er fand sie in einer größeren Anzahl von
Sektionsbefunden bestätigt. Diese Sektionen, so interessant sie sind, betrafen meist

nur die erkrankten Teile. Die MoRGAGNische Autopsie der ganzen Leiche

war damals noch nicht üblich. Immerhin dürfen diese Versuche, durch die
Sektion das therapeutische Handeln zu kontrollieren, nicht zu niedrig
eingeschätzt werden.

Zacutus hat in seiner Praxis medica wirklich wundersame Dinge erzählt,
wobei manche unter ihnen nur darum wundersam erscheinen, weil sie aus

Mangel an genügender pathologisch-anatomischer und klinischer Aufklärung

wundersam dargestellt sind. Das gilt vor allem von den gynäkologischen

und geburtshilflichen Fällen. Andrerseits wirken jene Kapitel, die

von der Impotenz, Frigidität, Sterilität handeln, als «insicetae et incredi-
biles historiolae» (Haller). Die Zeugung von Nachkommenschaft war bei
seinen fürstlichen Kunden eine hochwichtige Angelegenheit. Seine kunstvoll

zusammengestellten Tränklein, Sälblein, Auflagen und sonstigen
Maßnahmen waren übrigens nicht mehr und nicht weniger konjektural als

manche der seither mit einem wissenschaftlichen Mäntelchen propagierten
Heilmittel. Als ungewöhnlich phantasiebegabter Arzt verstand er es, die
Insuffizienzen seiner Kranken suggestiv anzugehen.

Wie seinerzeit Amatus so war auch Zacutus gegenüber seinen

chirurgischen Fällen sachkundig eingestellt. So beschreibt er ausführlich den

Verlauf einer fistelnden Coxitis: «Tabis coxarinae historia mira eiusque
curatio» (obs.CXXVI, Lib.I). Er schließt mit den Worten: «Nemoergo inar-
duis rebus nimium desperet, sed Deipotentiae admirabili,magis quamnaturae
viribus confidat: nam ipse solus est qui omnia potest.» - Das Pleuraempyem
beschäftigte ihn in gleicher Weise wie einst Amatus. Bei einem dreizehnjährigen

Mädchen hieß er den Chirurgen zwischen der dritten und vierten
Rippe (von unten gerechnet) die Pleura mit Schermesser und Skalpell
eröffnen. Es entleerte sich stinkender Eiter. Er hatte die Diagnose aus dem
reichlichen eitrigen Auswurf, aus den hohlen Augen, den geröteten Wangen,
dem hohen Fieber, dem Kräfteverfall und der Appetitlosigkeit gestellt. Es

fällt schwer, sich heute eine Vorstellung von dieser Diagnosenstellung ohne

Perkussion, Auskultation oder Röntgen zu machen.

141



Nun ließe sich aus dem Feuerwerk der Erzählungen des Zacutus eine

große Anzahl von Glanzstücken zur Wiedergabe auslesen. Aber wir müssen
darauf verzichten und uns auf das für seine medizingeschichtliche Bedeutung

Wesentliche beschränken. Dieses läßt sich am ehesten aus dem
Abschnitt über die Fieber herausentwickeln.

Zacutus behandelt die Fieber in achtundvierzig observationes. Das Fieber

ist das Krankheitsgeschehen an sich. Die einzelnen Fieberfälle sind nur
Abarten desselben: Febris diaria, ardens, purpurea, livida, alba, rheu-
matica, puncticularis, anxiosa, horrifica, hectica, tertiana, quartana usw.;
gegen achtundvierzig besondere Fieberarten. In jedem Abschnitt beruft
sich Zacutus auf Galen, folgt seinen Auffassungen und therapeutischen
Ratschlägen, läßt massiv und wiederholt zu Ader unter raffinierter Auswahl
der zu eröffnenden Vene, skarifiziert, setzt Blutegel an, macht ableitende
Fontanellen. Dabei ist er ebenso inkonsequent wie Galen selbst; er
beschreibt einzelne Fälle von Infektionskrankheiten, z.B. den diphtheritischen
Croup, und berichtet schmerzerfüllt sein Unvermögen, den Erstickungstod
des betroffenen Kindes hintanzuhalten, - dann drastisch einen Fall von
Variola bei einer Gravida. Er unterscheidet das Petechialfieber von der

Bubonenpest. In einem längeren Kapitel diskutiert er die Ansteckung
durch Pestleichen und bekämpft die Ansicht des Fracastoro, daß die
«seminaria contagionis» beim Erkalten der Leiche ausgelöscht werden. Als
Beweis führt er die Erkrankung der Totengräber der auf der Straße
aufgehobenen Pestleichen nach vierundzwanzig Stunden an. Er ahnte demnach

einiges von der Spezifität der Infektionskrankheiten. Er konnte so als

erster eine erkennbare Beschreibung des Schwarzwasserfiebers geben (Le-
mos, zitiert nach Friedenwald). Wir verzichten darauf, die Kapitel über
die Syphilis wiederzugeben; interessant darin ist bloß die Bemerkung, daß

Zacutus der Ansicht Ausdruck verleiht, als sei sie dem Galen nicht
unbekannt gewesen und sei von ihm durch Aderlässe geheilt worden.

Die GALEN-Hörigkeit ist der zentrale Punkt des ärztlichen Wirkens des

Zacutus. Nach Friedenwald sagt Lemos von ihm, er sei der berühmteste
und repräsentativste Vertreter des aussterbenden Galenismus gewesen. Er
habe Galen mit rührender Hingebung verteidigt; voller Ehrfurcht habe

er jeden bekämpft, den er in Verdacht hatte, die Texte Galens zu
verdrehen oder sich geringschätzig über den Meister zu äußern. Da sich Zacutus

bemühte, dem Fortschritt seiner Zeit zu folgen, ergaben sich für ihn
allerlei Konflikte. So fiel es ihm schwer, die Entdeckung des Blutkreislaufes
durch Harvey zu erfassen; er verhielt sich vorsichtig abwartend. Auf alle

142



Fälle war er in seiner Gegnerschaft zu Harvey viel gemäßigter als RioLAN

und die übrigen Vertreter der Pariser Fakultät. Trotzdem hielt er an der

Auffassung Galens fest, indem er die Venen der Oberhoheit der Leber und
die Arterien derjenigen des Herzens zuwies. Die Vena cava hatte nach ihm
die Funktion, das Nahrung spendende Blut zum Magen und zu den

Eingeweiden zu transportieren.
Zacutus hat seine GALEN-Ergebenheit in einem großangelegten Werke

niedergelegt: De medicorum principum, Historia, libri decern (Amstelod.
1629, 1636, 1637, 1638, 1641, 1642). Dieses Werk war weder chronologisch
abgefaßte Medizingeschichte noch eine Darstellung von ärztlichen
Persönlichkeiten und ihren Entdeckungen oder Publikationen. Es gab vielmehr
die Gesichtspunkte wieder, die in den Arbeiten der verschiedenen Schriftsteller

über die einzelnen Krankheiten, über ihren Verlauf und über ihre
Behandlung vertreten wurden. Zacutus besprach dabei die Fragen und
Zweifel, zu denen sie Anlaß gaben. Dieses Werk fand großen Anklang bei
den Ärzten des 17. Jahrhunderts. Wir verzichten darauf, auf seinen Inhalt
weiter einzugehen. Es ist kaum anzunehmen, daß es heute noch manche
Leser finden werde. Wir wissen nicht, wie lange es auf den Regalen der
Basler Universitätsbibliothek vergessen ruhte, bis wir es hervorholten. Man
findet darin manches fesselnde Kapitel, vor allem aber seltene Literaturausweise;

aber man muß sich mit der fast galenischen Weitschweifigkeit des

Verfassers abfinden. Man wird indessen seine absolute GALEN-Anhänglich-
keit weniger als Anachronismus empfinden, wenn man bedenkt, daß der
Galenismus bei den Praktikern des 17. Jahrhunderts nur schon darum ob-
herrschte, weil sie vorläufig nichts Besseres an seine Stelle zu setzen hatten.

Man wird Zacutus eher gerecht werden, wenn man ihn im Geiste in
eines jener holländischen Genrebilder hineinversetzt, in dem der Künstler
einen Arzt bei seiner Beratung einer oder eines Kranken darstellt. Meist

war Zacutus nicht allein, sondern in Gesellschaft eines oder mehrerer
Kollegen, von denen er als Consiliarius zugezogen worden war. Er erzählt, wie
sie ihre Ansichten verfochten und wie er schließlich seine Vorschläge durchsetzte.

Seine Autorität wurde willig oder widerwillig anerkannt. Seine Werke,
vor allem seine Pradis medica, sind wertvolle Kulturdenkmäler für die
Kenntnis der Haltung des ärztlichen Standes im damaligen Amsterdam.
In diesem nahm Zacutus eine überragende Stellung ein. Seiner Persönlichkeit

und dem Milieu, in dem er gelebt und gewirkt hat, kommt eine medizin-
und kulturgeschichtliche Bedeutung zu, die uns zwingt, hier seine Biographie

nachzuholen und zugleich seine Umgebung zu skizzieren.

143



Abraham Zacutus Lusitanus (1575-1642) war der Trinepos des

berühmten Arztes, Astrologen, Astronomen und Geschichtsschreibers Abraham

ben Samuel Zacutus, genannt Diego Rodrigo (1452-1525).
Der ältere Zacutus war 1492 als Jude aus Salamanca vertrieben worden

und hatte in Portugal am Hofe der Könige John II. und Manuel Aufnahme
gefunden. Aber schon 1500 wurden die Juden auch aus Portugal vertrieben.
Zacutus mußte fliehen. Erst kam er nach Tunis, dann nach der Türkei und
starb im Exil in Damascus 1525. Sein berühmtestes Werk ist sein Almanack

perpetuus exactissime nuper emendatam omnium celi metuum cum additioni-
bus in eo factis tenens complementum (1473-1478), in hebräischer Sprache
geschrieben. Eine lateinische Übersetzung erschien 1496 in Leira. Die
astronomischen Tafeln leisteten den portugiesischen Seefahrern große
Dienste. Columbus trug eine Kopie des Almanachs bei sich auf seinen Reisen.

Vasco de Gama holte sich bei Zacutus Rat, bevor er in See stach.
Sein Urenkel Abraham Zacutus Lusitanus kam 1575 in Lissabon als

Sohn eines Marranen zur Welt; wie sein Ahne starb er im Exil. Er hatte in
Coimbra und Salamanca Medizin studiert und an der Universität von Si-

guenza doktoriert. Darauf hatte er in Lissabon seine ärztliche Praxis
eröffnet und hatte dreißig Jahre lang in Lissabon praktiziert. Er hatte sich
eine geachtete Stellung geschaffen. Die einen lobten seine Sprachenkenntnis,

andere seine außergewöhnliche Urteilsgabe, wieder andere sein Bücherwissen,

sein Darstellungsvermögen, seine untadelige Lebensführung, seinen
Fleiß und seine Bescheidenheit (Friedenwald). In seinem fünfzigsten
Lebensjahre wurde er mitten aus seiner erfolgreichen Tätigkeit herausgerissen.

Auf Betreiben der Inquisition wurden die Juden durch ein königliches

Edikt aus Portugal verbannt.
Zacutus schloß sich den jüdischen Flüchtlingen an und gelangte mit

ihnen 1625 nach Amsterdam. Da er auf diese Weise eng mit dem Schicksal
der portugiesischen Judenkolonie in Amsterdam verbunden war, müssen
wir kurz auf diese eingehen.

Zur Zeit, da in Portugal die Judenverfolgungen wieder begannen, waren
1592 die ersten Juden auf der Flucht vor ihren Peinigern im Hafen von
Emden in Friesland gelandet. Auf dem FlüchtlingsschifF befand sich das

Geschwisterpaar Maria Nunes und Justa Lopez Pereira. Die Überfahrt
war eine Odyssee gewesen, in der die Seefahrer ihre Rettung der tapferen
Haltung der schönen Maria Nunes verdankten; sie wäre würdig einer
Erzählung aus der Feder eines Alexandre Dumas pere gewesen. Die
Flüchtlinge waren angelockt durch die toleranten Bestimmungen des Yer-

144



träges von Utrecht von 1579, der allen in Holland Wohnenden vollkommene
Glaubensfreiheit zusicherte. Die Marranen unter ihnen streiften eiligst ihr
Scheinchristentum ab und ließen sich rituell wieder ins Judentum aufnehmen.

Schon zu Beginn des 17. Jahrhunderts entstand auch in Amsterdam
eine jüdische Gemeinde; unter den Stiftern wird Jakob Tirano an erster
Stelle genannt.

Als dann die Inquisition in Lusitanien den Marranen immer aufsätziger
wurde, sie gefangen setzte und marterte, und als sie als abschreckendes

Beispiel den Franziskanermönch Fray Diego de la Asum^äo wegen seines

Ubertrittes zum Judentum in einem feierlichen Autodafe den Feuertod
auf dem Scheiterhaufen erleiden ließ, da wurde die Gefahr für Juden und
Marranen offenkundig. Sie verließen Lissabon fluchtartig. Der Portugiesenkönig

Philipp III. Heß sie ungern ziehen. Sie waren seine reichen Geldgeber,
derer er dringend bedurfte. Aber er vermochte es nicht, sie dauernd wirksam
zu schützen.

Die lusitanischen Juden emigrierten nach Amsterdam, wo sie ein
gastliches Asyl fanden. Sie kamen nicht mit leeren Händen. Sie brachten ihren
Reichtum, ihre Tüchtigkeit in Handel und Gewerbe, ihre Betriebsamkeit,
ihre Kultur und Gelehrsamkeit mit. Sie hoben das Amsterdamer Juweliergeschäft

zu hoher Blüte, gründeten portugiesische Druckereien und
eröffneten Schulen und Akademien. An der Börse spielten sie eine prominente
Rolle. Sie wurden rasch ein integrierendes Element des Aufschwunges des

juDgen niederländischen Staates. Unter der Statthalterschaft Wilhelms III.
förderten sie die holländischen überseeischen Unternehmungen in mannigfacher

Weise.
Unter ihnen befand sich eine auffallend große Zahl von Ärzten, von

denen mehrere europäischen Ruf erlangten. Hier seien nur einige von ihnen
erwähnt. Josef Bueno, Nachkomme einer alten spanischen Arztefamilie,
kam 1625 nach Amsterdam. Der französische Gesandte Espesses meldet,
daß er an das Sterbebett des Prinzen Moritz von Oranien berufen wurde.
Sein Sohn Ephraim Hezekinh Bueno, gestorben 1665, ärztlicher Schüler
seines Vaters, gab eine Reihe liturgischer Werke heraus und gründete die
Hochschule «or Tora». Er wurde berühmt durch das Porträt, das 1647

Rembrandt von ihm malte.
Abraham Zacutus war der Mittelpunkt der intellektuellen Kreise der

jüdischen Gemeinde von Amsterdam. Sein Ruf erreichte weit über die
Grenzen Hollands hinaus seine aus Portugal geflohenen ärztlichen Kollegen.
So sandte ihm der treffliche Arzt Rodrigo de Castro seine beiden Söhne

145



zur weiteren Ausbildung; er selber wurde nach mühsamen Irrfahrten von
den judenfeindlichen lutherischen Stadtvätern in Hamburg geduldet, nachdem

er sich bei einer Pestepidemie aufopfernd eingesetzt hatte. Der eine
dieser Söhne Benedict (Baruch Nehemias) wurde Leibarzt der Königin
Christine von Schweden. Zwei weitere seiner ärztlichen Freunde wurden
fürstliche Leibärzte: Benjamin (Dionysius) Musaphia (1605-1674)wurde
Leibarzt des Königs Christian IY. von Dänemark, während Immanuel
Bocarro y Rosales (Jacob Rosales Hebraeus), bekannt durch seine

astrologischen und humanistischen Schriften, von Kaiser Ferdinand zum
Pfalzgrafen erhoben wurde. Wie einst ihre Vorfahren an den Höfen der
Kalifen und der Könige von Kastilien und Leon in angesehener Stellung
gelebt hatten, so kamen die aus Lusitanien geflüchteten Ärzte an die Höfe
der Fürsten des nördlichen Europa.

Zum Kreise des Zacutus gehörten auch Dichter wie Juan (Moses) Pinto
Delgado, ferner der Verfasser eines Moralwerkes, Abraham Nehemias,
auch dieser ein Mediziner. Zacutus war ein gottesfürchtiger Mann, treu
dem Talmudglauben ergeben. Schon in Lissabon hatte er Vorlesungen über
den Talmud gehalten. In Amsterdam arbeitete er sich mit Ernst ins
Hebräische ein. Er zog die letzten Konsequenzen seiner Rückkehr zum
Judentum und unterzog sich als Fünfzigjähriger der Beschneidung. Seine

ärztliche Ethik fußte auf seinem Verantwortungsgefühl gegenüber Gott.
Für ihn lag der Entscheid über Erfolg und Mißerfolg seines Wirkens in den
Händen der Allmacht Gottes (s. oben, obs. CXXVI).

Die Seelen der einem unsagbaren Martyrium entronnenen portugiesischen

Juden waren in der Erinnerung an die Leiden ihrer Glaubensgenossen

in der Heimat ruhelos leidenschaftlich aufgewühlt. Das engherzige rab-
binische Judentum, dem sie in Amsterdam bei den strengen Talmudanhängern

begegneten, verdarb ihnen die Freude, frei zu sein. Die Spaltungen
innerhalb der Judengemeinde, die es schon in Lusitanien gegeben hatte,
verschärften sich in Amsterdam. Fromme Verehrer der Pentateuchreligion
nach Art der einstmaligen Karäer erhoben sich gegen die Eingriffe in alle
Einzelheiten des täglichen Lebens durch die Vertreter der Gesetzesreligion.
Ähnliche Verhältnisse bestanden unter den Anhängern der rationalistischen
Richtung.

Uriel da Costa (1590—1640), ein in der christlichen Kirchlichkeit
erzogener Marrane, der nach Amsterdam emigriert war, um sich dem Judentum
zu ergeben, war der markanteste Vertreter dieser Enttäuschten. Er unterlag

im Kampfe gegen den pharisäischen Fanatismus. Das Rabbinatscolle-

146



gium gefiel sich in den Reminiszenzen der totalitären Unterdrückung
Andersgläubiger, wie sie die Theologen des Islams ausgeübt hatten, und
in der Nachahmung der nicht minder totalitären Urteile der Inquisitionstribunale.

Es sprach über Uriel da Costa den Bann und schloß ihn aus. Als
er sich nach sieben Jahren der Einsamkeit reuig dem Machtspruche der
Rabbiner unterwarf, inszenierten sie eine Art Autodafe. Er mußte von der
Empore herab sein Verfehlen bekennen; dann wurden ihm in einer Ecke
der Synagoge «vierzig minus ein» Geißelhiebe aufden Rücken appliziert; und
schließlich mußte er sich auf die Schwelle der Synagoge hinlegen und die
Gemeinde über sich ins Freie schreiten lassen. Das Ergebnis war, daß da
Costa erst einen der ihn marternden Verwandten niederschoß und darauf
sich selbst entleibte. Das weitere Ergebnis war, daß die Opposition der

philosophischen Zweifler und Kritiker gegen das Rabbinertum sich
versteifte. Sie fand eine Stütze in der unter ihnen bekannt gewordenen
Philosophie des Rene Descartes, vor allem am cartesianischen Zweifel und an
der cartesianischen Freiheit des Willens bzw. der Entscheidung.

Dreißig Jahre nach dem Selbstmorde des Uriel da Costa erlitt Baruch
de Spinoza ein ähnliches Geschick, als er seinen Theologisch-politischen
Traktat 1670 veröffentlichte. Dieser Traktat Spinozas war eine Apologie
der Denkfreiheit, in der er sich endgültig zu der jüdischen Religion und der
biblischen Weltanschauung in Gegensatz setzte. Das Rabbinatscollegium
beschloß, ihn in den Bann zu tun und von der Gemeinschaft zu trennen.
Dies spielte sich lange nach dem Hinschiede des Zacutus ab. Wenn wir
hier davon sprechen, so geschieht es darum, weil wir dem von H.Graetz
(Geschichte der Juden, Bd. X, Note 1) portugiesisch und deutsch wiedergegebenen

Cherem (Bann) gegen Baruch de Espinoza entnehmen, wie
stark die Rhetorik der Inquisition noch das Denken und Sinnen der Amsterdamer

Rabbiner beherrschte.
Neben den rationalistischen Juden gab es in Amsterdam auch noch eine

nicht geringe Anzahl von Anhängern der Kabbala. Sie hielten sich in der
Stille und setzten sich mit ihrer Mystik gegen den philosophischen Freisinn
zur Wehr. Es gärte also von leidenschaftserfüllten Spaltungen und
Gegensätzen. Den ruhigen Pol bildeten die glaubenstreuen Männer und Frauen,
die unverbrüchlich an ihrer messianischen Hoffnung festhielten. - Demnach

herrschte in der Amsterdamer Flüchtlingsgemeinde ein eigenartiges,
alle Möglichkeiten in sich bergendes metaphysisches Klima zu der Zeit, da
Abraham Zacutus Lusitanus in ihr wirkte, lehrte und schrieb. Er selbst
hielt fest an seiner positiven Einstellung zur jüdischen Religion.

147



Nach dem Vorgetragenen sind wir zu der Anschauung gelangt, daß der
Wert der besprochenen jüdischen Arztphilosophen in Spanien und Lusi-
tanien vor allem auf dem Gebiete ihrer Weltanschauung hegt. Sie haben für
diese gekämpft und gelitten und mit ihr die Medizin geisteswissenschaftlich
und ethisch beeinflußt. Wenn wir diesen Gesichtspunkt in den Vordergrund

stellen, so werden wir ihre Bedeutung nicht bloß in der Geschichte
der Medizin, sondern auch in der allgemeinen Geschichte der Menschheit

gebührend einschätzen.

Literatur

H. Graetz, Geschichte der Juden von den ältesten Zeiten bis zur Gegenwart (Leipzig
1864-1868, Bd. 8-10). - F.Heman, Geschichte des jüdischen Volkes seit der Zerstörung
Jerusalems (1908). - M. Kayserling, Geschichte der Juden in Portugal (Leipzig 1867). -
Jean Paül Sartre, Reflexions sur la question juive (Paris 1946). - Jacob Burckhardt,
Die Kultur der Renaissance in Italien (6.Auflage, besorgt von L.Geiger, 1898). - Louis
Behtrand, Histoire d'Espagne (1932). - Ernest Renan, Averroes et l'Averroisme (2.
Auflage, 1861). - Paul Diepgen, Medizin und Kultur, Gesammelte Aufsätze (1938). - Max
Salomon, Amatus Lusitanus und seine Zeit (Zeitschrift für klinische Medizin; Festschrift
für Hermann Senator, Bd. 41 und 42, 1900 und 1901). - Harry Friedenwald, Abraham
Zacutus (Bulletin of the History of Medicine, 1939, Vol.VII). - Henry E.Siegerist, Große
Ärzte (1932). — M.Roth, Andreas Vesalius Bruxellensis (1892). — Steinschneider (Vir-
chows Archiv, Bd. 38, 39 und 40). — The Jewish Encyclopedia, Encyclopedia Judaica,
Enzyklopädie des Islams, Biographie Universelle. - Lehr- und Handbücher der Geschichte der
Medizin, insbesondere A. Castiglioni, Storia della medicina (Milano 1927). — A.v. Haller,
Bibliotheca medicinae practicae (1776—1778) — Amati Lusitani in Dioscoridis Anazarbei de

medica materia libros quinque enarrationes (Venetis 1553). — Amati Lusitani curationum
medicinalium centuriae Septem (Venetis 1563). — Zacuti Lusitani Praxis medica admiranda.
Libri tres (Amstelod. 1637). — Zacuti Lusitani De medicorum principum Historia. Libri
decern (Amstelod. 1629, 1636, 1637, 1638, 1641, 1642, octo Volumina). - Luis de Lemos,
Biographie des Zacutus Lusitanus in dessen opera omnia (1642). — Girolamo Cardano von
Mailand (Bürger von Bologna) eigene Lebensbeschreibung, übertragen und eingeleitet von
Hermann Hefele (Jena 1914). - Freheri Pauli Med. Norib. Theatrum virorum eruditione
clarorum (1688). - Crato Johannes, Methodus Therapeutike ex sententia Galeni Joannis
Montani etc... (bei Oporin MDLV) J.O.Leibowitz, Amatus Lusitanus. - Amati Jusiu-
randum (Revue d'histoire de la medecine hebralque 1952).

148


	Die jüdischen Arztphilosophen Spaniens und Lusitaniens vom Mittelalter bis zur Neuzeit

