
Zeitschrift: Gesnerus : Swiss Journal of the history of medicine and sciences

Herausgeber: Swiss Society of the History of Medicine and Sciences

Band: 8 (1951)

Heft: 1-2

Artikel: Prognostikation auf 24 zukünftige Jahre von Theophrastus Paracelsus
und ein zeitgenössischer Deutungsversuch

Autor: Milt, Bernhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-520736

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-520736
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Funktion des komplexen Wiederkäuermagens leitet P. einmal aus
den Resultaten der anatomischen und geweblichen Untersuchungen ab.
Sodann stützte er sich, ähnlich wie es Wepfeh getan hatte, auf die Beschaffenheit

des Nahrungsbreies in den einzelnen Mägen geschlachteter Tiere,
die Rückschlüsse auf die Funktion der einzelnen Magenabschnitte zu
ziehen erlaubte. Überraschend gut gelingt ihm dabei die Unterscheidung der
mechanischen Funktion der Vormägen von der chemischen Einwirkung
des Labmagens.

Cole schreibt in seiner Geschichte der vergleichenden Anatomie39, daß
das Werk P.s über den Wiederkäuermagen als eine der besten früheren
Bearbeitungen dieses Gebietes zu betrachten sei. Es war also wohl der Mühe

wert, dieses umfangreichste, auf sorgfältigen Untersuchungen aufgebaute
und mit erschöpfender Angabe der früheren Literatur versehene Werk
Peyers in Erinnerung zu rufen.

Prognostikation auf 24 zukünftige Jahre von Theophrastus
Paracelsus und ein zeitgenössischer Deutungsversuch

Von Bernhard Milt, Zürich

Vor etlichen Jahren erhielt der Verfasser dieser Zeilen einen Brief aus
Frankreich von einem Unbekannten, mit der Anfrage, ob es richtig sei,
daß diese Prognostik Theophrasts gerade die Zeit nach dem letzten Kriegsende

im Auge gehabt habe. Es muß damals in unserm Nachbarland eine
Schrift erschienen sein, welche eben dieses behauptete. Das Schriftchen
konnte durch unsern Buchhandel nicht aufgetrieben werden, und so hat der
Schreiber seinen Titel und Verfasser längst vergessen. Ihn interessierte in
der Folge mehr die kleine Arbeit von Paracelsus, die nach mehr als vier
Jahrhunderten aktuell sein sollte.

Sudhoff hat sie in den 10. Band seiner Paracelsus-Ausgabe aufgenommen;

er bezeichnete sie einmal als politisch-mantische, ein andermal als

religionspolitisch-philosophische Arbeit, in der Einleitung (S. XLII) auch
als politische Voraussage. Über Inhalt und Sinn des Werkleins war er sich
offenbar nicht völlig klar. Der genauere Titel lautet:

*9 J. F. Cole, A History ofcomparative Anatomy, Loudon 1944, S. 251.

138



Prognostikation auf XXIIII. jar zukiinfftig/durch den hochgelerten
Doctorem Paracelsum / Geschriben zu dem Großmechtigsten / Durchleuchtigsten

Fürsten und Herren / Herren Ferdinanden etc. Römischen Künig /

Ertzhertzog etc. zu Osterreych etc. Getruckt zu Augspurg durch Heynrich
Steyner/am XXIII. tag Augusti/Anno/MDXXXYI.

Sudhoff gibt an, daß diese deutsch herausgegebene Schrift drei Tage

später auch in lateinischer Fassung erschienen sei, durch den gewandten
Humanisten Marcus Tatius Alpinus, den spätem Poesieprofessor an der
Hochschule von Ingolstadt. Die lateinische Fassung soll drei Ausgaben
erlebt haben, die deutsche wesentlich mehr, bis weit ins 17. Jahrhundert
hinein.

Sich mit dem Sinn dieser in sibyllinischen Ausdrücken verfaßten
Prognostikation auseinanderzusetzen, würde sich der Verfasser dieser Zeilen kaum
berufen gefühlt haben, hätte ihm nicht der Zufall ein altes Exemplar aus
dem Jahr 1536 in die Hände gespielt, mit zeitgenössischen oder wenig
spätem Randnotizen von einem unbekannten Autor. Sie sind zwar nicht
vollständig erhalten. Irgendein früherer Resitzer ließ das kleine Büchlein Theo-
phrasts mit einer andern mantischen Schrift von etwas kleinerem Format
zusammenbinden, wobei dann die Ränder des größern beschnitten und
nicht wenige Randbemerkungen zerstört oder verstümmelt wurden. Das
noch übrig gebliebene genügt dennoch für einen Eindruck, wie sich der

damalige Besitzer unseres Exemplars (Ms. XVIII—158, 1 der Zürcher
Zentralbibliothek) seinen Inhalt erklärt hat. Die folgenden Blätter wollen nun
anhand dieser Randbemerkungen des Unbekannten eine Deutung dieser

Prognostikation versuchen.

Die Prognostik selbst ist eingerahmt von einem Vorwort und einer
Nachrede mit erklärenden Bemerkungen von Paracelsus selber. Die
Prognostikation oder Weissagung besteht aus 32 Holzschnitten, deren jeder
mit seinem zugehörigen kurzen Text je eine Seite füllt. Auf den nachfolgenden

Blättern bedeutet B Bild, T — Text und K Kommentar bzw.
Randnotizen des Unbekannten, zu denen wegen ihrer fragmentarischen Form
teilweise Konjekturen nötig waren.

Paracelsus beginnt mit der Feststellung, daß wir von irdischen Dingen
kein großes Wissen haben, daß wir immer wieder straucheln und anstoßen.
Wie viel weniger können wir über das Überirdische Aussagen machen und
Kenntnisse von Gestirnen und ihren Wirkungen besitzen, da wir doch im
Himmel weder mit unsern Augen noch gar mit unsern Füßen Erfahrungen

139



sammeln können. Da uns Gott so geschaffen hat, wie wir sind, muß schon

er selber unser Lehrmeister sein, da Menschen eine solche Aufgabe nicht
übernehmen können. Wer kann ergründen, wie einst die Buchstaben
erfunden wurden Sicher allein durch göttlichen Unterricht. Als es Gott gut
fand, daß die Menschen diese Kunst kannten, erlernten sie dieselbe. Gott,
der Schöpfer aller Wunderwerke der Natur, schuf auch die Sehlde, in der
wir sie erkennen lernen, viele Dinge, die nicht am Tage liegen. Fängt nicht
der Fischer tausend Klafter unter der Wasseroberfläche Fische, die er nie
zuvor erblickt hat Der Bergmann fördert Gold, das tief in der Erde liegt,
in die er nicht sehen kann. Gott war beider Lehrmeister. Es gibt keine
Heimlichkeit am Firmament, im Moor und unter der Erde, von welcher der
Mensch keine Kunde erhalten könnte. Wer will mit dem Finger auf den

ersten Lehrmeister deuten und ihn mit Namen nennen Wohl schafft er im
Menschen, ist aber nicht von menschlicher Natur; er unterweist das

Menschengeschlecht in den Wundern der Schöpfung nach Gottes Willen.
Den Weltenlauf für 24 Jahre vorauszubestimmen, ist eine schwierige

Aufgabe. Des Menschen Tage sind gezählt und abgekürzt, weil er Gott
vergessen und so gar nicht nach seinem Willen gelebt hat. Die Menschen tun
sich viel Leid an; einer vergönnt dem andern die Sonne. Eine Botschaft
findet man nur in den Zeichen von Sonne, Mond und Sternen; den Weg auf
Erden kann man nur am Himmel lernen.

Es ist eine einzige Zahl, in der wir auf Erden wandeln sollen, im Eins;
mehr sollen wir nicht zählen. Die Gottheit ist zwar eine Dreiheit; aber sie

ist ins Eins eingegangen. Da Gott sich selber gewandelt hat und nur noch
einer ist, müssen wir Menschen ihm folgen, in dieses Eins uns ergeben und
in ihm bleiben. In dieser Zahl ist Ruhe und Frieden und sonst in keiner
andern. Was mehr ist, das bedeutet Unruhe und Zank, Streit des einen
wider den andern. Wenn ein Rechner eine eigene Zahl setzen will, wer
bestimmt dann die Häupter, wer die Größe der Zahl Das ist die Not und der
Wurm, der an uns nagt. Wie fröhlich und gut ist es, im Eins zu wandeln.
Hat doch auch das Firmament seinen natürlichen Lauf in der Zahl, die
Erde und alles. Da sich die Menschen in ihrer Vermessenheit über die ihnen
gesetzte Zahl Eins erhoben, werden ihnen Zeichen in Sonne, Mond und
Sternen vorgehalten. Das Elend fängt aber erst an und endet noch nicht.
Selig, wer nicht auf dem Stuhl der Pestilenz sitzt und bei den Sündern
wohnt; denn diese werden heimgesucht werden. Jeder mag in seinem eigenen

Gewissen erforschen, wo er Platz genommen hat. Wider Gott kann
keiner bestehen, keiner ihn überwinden. Da niemand den Sieg wider ihn

140



davontragen kann, ist es da nicht eine große Torheit der Menschen, sich

gegen ihn aufzulehnen Sie werden sich am Ende alle krümmen, und wer
sollte deshalb traurig sein, daß sich das Ende von Hoffart und Ubermut
nähert Wer sich nicht freuen, daß der Hüter der Zahl Eins sich erhebt und
dieses Eins zum Gebäude errichtet Wie ruhig wird es sein, wenn man nichts
mehr hinzuzählen muß. Dann wird der Segen von Gott aus gehen. Das Ende
wird kommen, und wir werden sein Kommen sehenden Auges nicht
gewahren. Keiner soll bekehrt, keiner seinem Urteil entzogen werden. Und
niemand soll gegen niemanden einen Argwohn hegen, bis das Ende der

Dinge sein Zeugnis ablegt.
Die Zeichen am Himmel zeigen an, daß das Ende nahe ist. Schon vor

manchem Jahr wurde die Weltenwende vorausgesagt. Die Zeichen zeigten
aber nur den Beginn der Endzeit an. Jetzt ist das Ende nahe; die Tempora
nationum sind bald vorbei. Damit der Gerechte nicht weiter verführt werde,
muß der Bruch geschehen. Wenn im Himmel kein Weinen war, als Luzifer
in den Abgrund der Hölle gestoßen wurde, warum sollten wir traurig sein,

wenn sich der Sturz der Hoffart ankündet Die folgenden 32 Artikel werden

sich alle in den kommenden 24 Jahren erfüllen; nach viel Elend werden
dann alle zur Demut gebracht sein.

Der Kommentator fügte bei: «In den Tagen der Stimme des siebenten

Engels, wenn er posaunen wird, da ist das Geheimnis Gottes vollendet,
wie er seinen Knechten, den Propheten, verkündet hat», nach Apokalypse,
10, 7. Als Verbum abbreviatum zitierte er die Worte der Yulgata: «Sed in
diebus vocis angeli septimi, cum coeperit tuba canere, consummabitur

mysterium Dei, sicut evangelizavit per servos suos Prophetas.»
Die Prognostikation schildert nun in 32 Artikeln, in Bildern mit zugehörigem

sibyllinischem Text, den Verlauf der 24jährigen Endzeit.
B I: Ein aus Wolken kommender Arm trägt senkrecht ein zweischneidiges

Schwert. Dieses wird von einer Schlange umzingelt, die eine Bute im
Maul trägt. Ihr Schwanz liegt in der Öffnung eines von zwei danebenstehenden

großen runden Steinen, (oder Bädern?). T: Das Inwendige der Dinge
erkennt man aus äußern Zeichen (Signaturenlehre). Die Schlange ist die

Signatur dessen, der mit dem Bild gemeint ist. Denn dieser ist ein Fresser,
der alles auffrißt, was in seine Nähe kommt. Er berückt die sich ihm nahenden

Menschen nicht mit seiner Frömmigkeit, sondern mit seinem Auftreten,
seiner «hüpsche». Selig, der unbefleckt bleibt von ihm; denn keinem läßt
er seine Ruhe. K: Der schwertbewehrte Arm ist Cherubim, die Schlange
Luther.

141



B II: Ein Dornbusch, der Lilienembleme trägt. T: Die Magie hat ihn
auch mit einer Blume verglichen, die heute schön ist und morgen verdorrt.
Er ist nicht in der Weisheit und Gottesfurcht geblieben, die ihn erhalten
hätten. Seine eigene Weisheit hat ihn verführt. K: Luthers Hoffart und
Vermessenheit.

B III: Stadt, vor der zwei Haufen Spieße aufragen. T: Du warst unbewußt

in schöner Ruhe und kamst in Bewegung, wobei dich dein Übermut
einen falschen Weg gehen ließ. Was einst an dir rühmenswert war, dessen

kannst du dich nicht mehr rühmen. Dabei hättest du der ganzen Welt helfen

können. K: Luthers guter Anfang und seine Trennung.
B IV: Landschaft mit einem der Länge nach gespaltenen Kardinalskreuz,

dessen Arme nun, Wegweisern gleich, nach entgegengesetzten Richtungen
weisen. T: Du hast die Pflicht gespalten in Rechts und Links. Dein Übermut

wird dir Haß bringen. Nur eine Hure buhlt nach zwei Seiten, und auch
sie erreicht ihr Lohn. Obschon du jetzt stolz darauf bist, ohne Oberhaupt
zu sein, wird dir doch ein Haupt aufgesetzt, wirst du doch zum Glied werden.

K: Zweierlei Rechte und zweierlei Pflichten. Ein jeder nach seinem

Kopf, sie volo, sie jubeo, so will ich, so befehle ich.
B V: Krone, von einem runden Stein (Mühlstein überhöht; sie scheint

im Wasser zu versinken. T: Du hast die Weisheit deiner Krone nicht
besessen ; darum wird ein Stein über dich fallen und dich formen nach seinem
Willen. Du hast unbillig Blut vergossen und den verachtet, der dich von
Süden und Osten her heimsuchen wird, ehe du auf zwei gezählt hast. Deine
Zuflucht kann dir nicht helfen, da sie selber fällt. K: Schwärmer- und
Täuferblut hast du vergossen. Der Kaiser von Österreich wird dich heimsuchen,
und die Reichsstädte können dich nicht mehr beschirmen.

B VI: Gebirgige Landschaft, mit einer Blume im Vordergrund. T: Dein
starker Geruch ist nicht jedem angenehm; man wird dich deshalb hindern,
zur Frucht zu kommen. Du wirst einem weichen müssen, den du noch
nicht kennst. Kühn als ein Held bist du am Anfang erstanden. Aber deine
Gesellen teilten sich, und was sich teilt, hat keinen Bestand. Ein Lob und
ein Ruhm wird dir aber doch bleiben. IC: Das Papsttum wird dich nicht zur
Frucht kommen lassen; doch deine Selbsterkenntnis bleibt dein Lob und
Sieg.

B VII: Ein Priester in Ornat, mit der Inful bedeckt, versinkt in den
Wellen, seine Hände nach Hilfe ausstreckend. T: Dein Eigensinn ist schuld
daran, daß du von so viel Elend umgeben bist. Die Magie hat dich in einem
Stein präformiert, aber du hast dich nicht erkannt. Dein Reich wird zer-

142



fallen wie die andern Reiche. Beispiele konnten dich nicht belehren, und
deine Weisheit wurde zur zeitlichen Torheit. K: Gregor der Grosse im
Stein. Das Papsttum wurde durch dich geschändet.

B VIII: Das senkrecht gehaltene Schwert in der Hand eines aus Wolken
kommenden Arms reicht bis zur Sonne; auf dem Knauf liegt eine Krone.
T: Die Stunde kommt, da deine Stärke, deine Bündnisse, deine Macht in
sich zusammenfallen. Du selbst wirst zu Boden gehen und mit dir deine
Verführten. Denn es ist einer, der austeilen kann, wem und wann er will;
alles steht in Gottes Hand. K: Luthertum.

B IX: Ein Löwe springt gegen zwei gespannte Seile. T: Ob man dich
schon fürchtet, ist doch deine Rute schon bereit, mit der dein Rücken
geschlagen wird. Hättest du doch Maß gehalten und das Ende bedacht, statt
Schein für Sein zu nehmen. Du und dein Anhang werdet lahm und krumm
werden; gegenseitig könnt ihr euch dann euer Leid klagen. K: Landgrafen
und Kurfürsten fürchten dich. Den Buchstaben hast du für Geist und so
Schein für Sein gehalten.

B X: Auf einem Holzsteg im Wasser kniet ein Mann; er schlägt mit
einer Holzschaufel auf einen gewölbten Gegenstand (Leder?). T: Dein
Äußeres ist nicht glänzend, als Zeichen für dein Inneres. Dir wurde mehr
gedient, als dir gebührt. In deinem Ubermut hast du eine Stellung
eingenommen, die nicht dir, sondern einem andern zukommt. K: Luther und
seine Prädikanten sind nicht hochzeitlich angezogen. Die Umgebung, die
ihn groß machte, ist die deutsche Nation. Buchstabe und Schrift sollen
allein zur Ehre Gottes gebraucht werden.

B XI: Ein Bär saugt trübselig und allein an seiner Pfote. T: Du hast,
als es dir gut ging, das Ende nicht bedacht, den Winter nicht, da es keine

Honigwaben mehr gibt. Drum mußt du, einem Bären gleich, an deiner
eigenen Pfote saugen. K: Der Bären Art ist grimmig. Luther hat viel
Glück gehabt, mehrere Jahre hintereinander.

B XII: Ein umgestürzter Stuhl, darunter die Worte SPR. T: Du hast
dich auf einen Stuhl gesetzt, auf den du nicht gehörst (Sankt Petri Stuhl
in Rom). Als Bürde und Joch wirst du empfunden und schließlich unter
den Stuhl kommen. K: Auf diesen Stuhl gehört ein Apostel, und der Papst
wird seinen Sitz wieder einnehmen.

B XIII: Ein Landsknecht zieht mit gezücktem Schwert durchs Land.
T: Glück bringt Übermut; drum geht es dir wie Gras, das zu schnell
wächst: es wird abgemäht. Das Glück hat dich verblendet und damit dein
Schicksal und Ende bestimmt. K: Des Luthertums Hoffart.

10 143



B XIV: Zwei aus Wolken kommende Arme halten eine gesiegelte Schrift
über einer Festung in einer Landschaft. T: Du bist in deinem Übermut zu
hoch gestiegen, mußtest vieles aus der Hand geben und wirst nun mit
deinen eigenen Waffen geschlagen. Hoffart währt nur eine gewisse Zeit.
Dein Herz hat dich verführt; die Schwachen hast du bedrückt und den
Nächsten die Freiheit geraubt. Deine Weisheit wurde zur Torheit. K:
Selig sind, die armen Geistes sind.

B XV: Eine dreifache Krone, von einem schweren runden Stein (Mühlstein

überhöht. Im Hintergrund die strahlende Sonne. T: Selbst das
beste muß ohne Haupt verderben. Wer kein Haupt anerkennt, wird hoff-
ärtig. Auch du wirst wieder ein Glied wie andere Glieder werden, um ein

gemeinsames Haupt zu tragen. Diese Einigung kommt einmal zustande,
vielleicht wenn du schläfst. K: Der Kaiser ist das Haupt; die lutherischen
Prädikanten wollen selber Herren sein. Der Schlaf bedeutet Ende und
Untergang.

B XVI: Ein Kinderkopf blickt auf zerrissene Bücher und Schriften auf
einem Tisch. T: Welcher Erwachsene schämt sich nicht seiner Schulhefte
und vernichtet sie nicht So wird es auch deiner Arbeit ergehen. Man wird
erkennen, daß nicht alles Perlen sind, die als Perlen ausgegeben wurden.
Eine Hand wird auf dich fallen und dich zerreißen wie einen Fetzen. K:
Was in der Schule gelernt wird, sind nur Buchstaben. Es ist nicht alles
Gottes Wort, was dafür ausgegeben wird. Im Luthertum wird der Buchstabe

für Geist gehalten; an Stelle der Wahrheit werden ihre Zeichen
angenommen.

B XVII: Ein Steinmetz behaut eine Platte. T: Wer ein Haus baut, soll
es vor dem Feind schützen; wer eines zerstört, dafür sorgen, daß es nicht
wiederaufgebaut werden kann. Menschenwerk ist zerbrechlich, auf Sand
und nicht auf Felsen gebaut. K: Im Luthertum ist alles auf Buchstaben,
Zeremonien und Äußerlichkeiten gegründet, ohne Herz und Geist.

B XVIII: Der Windhauch aus dem Mund eines aus Wolken kommenden
Kopfes wirft drei Säcke um, daß ihr Inhalt herauskollert. T: Ob es dir jetzt
schon gut geht und sich alle deine Wünsche erfüllen, so wird doch die Sündflut

über dich kommen und ein rauher Mittagwind dich Verblasen wie Staub
auf der Erde. Nicht Wollust ist unser irdisches Los; die Erde ist ein
Jammertal. K: Der Kaiser und Österreich kommen als Mittagswind, die Sündflut

als Trübsal.
B XIX: Auf dem Rücken liegt ein zu Fall gekommener Hirsch. T: Statt

ruhig zu sein, gefällst du dir in schönen Sprüngen. Bald wirst du zum

144



Springen gehetzt werden, bis du zu Fall kommst. Menschenwerk ist eitel,
und Übermut führt zu einem schlimmen Ende. Hättest du es bedacht,
wärst du nicht zu Fall gekommen. K: Im Luthertum ist keine Weisheit
Gottes. Die Lutherischen sind übermütig geworden. Bündnisse sind nur
Menschenwerk.

B XX: Ein Mann geht mit umgekehrtem Kreuz über Feld. T: Menschenweisheit,

mag sie noch so gefallen, hat keinen Bestand und geht zur Erde,
aus der sie gekommen ist. Ein Ding steht nur so lange aufrecht, als man es

aufrecht halten kann. Wohl bringt die Zeit Rosen; aber sie verwelken
bald. Auch deine Weisheit wird vergehen, weil sie nur aus dir selber stammt.
K: Menschenweisheit muß Gottes Weisheit weichen. Du bist aus dir seiher
und nicht aus Christo. Schriftauslegung nach menschlicher Klugheit hat
keinen Bestand.

B XXI: Ein gekrönter Adler stürzt sich auf einen in den Wellen
versinkenden Mann. T: Du wirst einem müden Vogel gleich werden. Man wird
dich in deinem Nest aufstöbern und du wirst dem weichen müssen, den du
vernichten wolltest. Du wirst Nest und Eier verlassen müssen und mit
deinen Jungen in Stricke fallen, die du andern gelegt hast. Dein Kleid wird
einen andern zieren. K: Du und dein Kurfürst werdet in Wittenberg
überfallen werden. In den Stricken, die du Schwärmern und Täufern gelegt
hast, wirst du dich verfangen.

B XXII: Ein Ritter und ein Mönch hegen vor dem Wall einer
mauerbewehrten Stadt, gegen die ein Schwert von oben stößt. T: Ritter und
Geistliche willst du dir Untertan machen. Deine geheimen Pläne sind offenbar

geworden. Du denkst: «Wer soll mich hindern?» Es wird aber dein
Blut kosten. Bedenke: das Reich ist nicht von dieser Welt. Werde demütig,
dann wird dir wohl werden. K: Luthers Hoffart; Kriegsleute und Pfaffen.

B XXIII: Drei Männer disputieren miteinander auf Kanzeln. Ein vierter

schleicht mit einem Sack auf dem Rücken wie ein Dieb weg. T: Die
Dreizahl der Gottheit ist in Eins beschlossen, und in dieser Zahl sollen
auch die Menschen sein. Jedes in sich gespaltene Reich muß vergehen;
kein Reich vergeht ohne innere Spaltung. Der beste Schutz, das sicherste
Bündnis eines Reiches ist seine innere Einheit. Wo Spaltung ist, kämpft
eins wider das andere, hat nichts Bestand. Könntest du doch ins Eins
eingehen! K: Luther hat das Reich gespalten. Gespalten werden kann nur der
Buchstabe, nicht der Geist. Eins werden heißt deutsche Einheit in Christo.

B XXIV: Ein sitzender Mann und ein sitzender Bär reden miteinander.
Zwischen beiden steht ein Hahn, gegen den ein Schwert von oben gezückt

145



ist. T: Ihr verbündet euch umsonst. Nicht mit Menschenverstand sollt ihr
regeln wollen, was in Gottes Hand steht. Tut ihr's dennoch, wird doch der
über euch herrschen, von dem geschrieben steht: Gebt ihm, was ihm gehört.
Euer Rat wird zerstört; Menschenvernunft schafft nichts bleibendes. Nur
was aus Gott kommt und geordnet ist, hat Bestand. K: Das Schmalkaldi-
sche Bündnis. Menschenvernunft kennt nur den Buchstaben.

B XXV: In den Wolken schwebt ein von Stricken umgarnter Mann.
T: Du hast dich in deinen eigenen Zweifeln verfangen. Du hast auf Zweifel
und Sand gebaut und wolltest selber Siegel sein, das du nicht bist. Du und
die von dir Verführten sind in Trauer gekommen und werden noch mehr
weinen. K: Glauben an den Buchstaben statt an den Geist.

B XXVI: Eine Rose auf einer Krone wird von einem F überragt. T: Du
bist im Sommer, in der Rosenzeit; aber dein Sommer ist widerwärtig und
bringt Spaltung. Was auf Sand gebaut ist, muß vergehen. K: Das F über
der Rose bedeutet Friedrich. Der widerwärtige Sommer ist die Zeit des

Kriegsbeginns; die Bauten auf dem Sand sind ein Bild für die geschlossenen
Bündnisse.

B XXVII: Fünf aus Wolken kommende, mit Schwertern bewaffnete
Arme. T: Wo viele Häupter regieren, geht es übel zu. Daß man das Eins

vergessen hat, ist die Ursache aller Spaltungen. Wer, statt zu dienen, seine

eigene Gelegenheit sucht, wird nicht ans Ziel kommen. Dem die Wahrung
des Eins anbefohlen ist, wird in seinem Bestreben fortfahren, und unter
ihm freuen sich alle Gepeinigten und Gedrückten. K: Der Kaiser ist der
Wahrer der Einheit; der Unfriede kam aus Geiz und Eigennutz.

B XXVIII: Männer, um ein Kardinalskreuz sitzend, disputieren. T: Sie

werden nicht einig werden und sollten achten auf das kommende 42.
Vielleicht etwas vorher, vielleicht etwas nachher wird der kommen, der euch

biegen wird, wie es euch nicht gefällt, wie einen Zweig. Im Menschen, der
sich absondert, ist keine Weisheit; möchte er doch an seine schwere Rechnung

am Tage des Zornes denken. K: Der Mann, der biegt, ist der Kaiser.
Luthers Rat ist nicht aus Gott noch aus Christo. Es ist nicht alles Gold,
was als solches ausgegeben wird.

B XXIX: Ein mit der Inful geschmücktes Lamm (die Inful als Zeichen
der Heiligkeit und Unverletzlichkeit). T: Die Zeit wird kommen, da jedes
auf seiner eigenen Weide sein Futter suchen darf, jedes an den Pflug
gespannt ist, der ihm anbefohlen ist. In fremder Weide grasen müssen, bringt
Jammer, Elend und Zank. Einigkeit wird erst dann sein, wenn jeder in den

für ihn bestimmten Stall gehen darf. Nicht weit von 43 entfernt kommt die

146



Stunde, da es jedem freisteht, in seiner eigenen Matte zu grasen; wie selig
wird diese Stunde sein. K: Glaubensfreiheit; sie werden alle von Gott
gelehrt werden und sich ihres Glaubens freuen.

B XXX: Drei disputierende Männer. T: Du konferierst und disputierst,
aber du hattest keinen Gegner. Steh doch ab und bedenke, daß alles nur
deine eigene Weisheit ist. Du gehörst nicht auf Petri Stuhl; er wird fallen.
Steh ab. Der dein Herr ist, wird dein Fürnehmen vereiteln. K: Die Konferenzen

führten zum Schmalkaldischen Bund. Du wärest gern Papst; aber
Christus wird dein Herr sein.

B XXXI: Tanzende Kinder, nackt. T: Ums Jahr 60 wird der brüllende
Löwe einfallen und viele niederwerfen. Wie wohl wird dann denen sein, die

ruhig und fröhlich wie Kinder sein können. Menschenweisheit bringt nur
Unruhe und Kümmernis. K: Gottlob, Jahr 60. Der brüllende Löwe ist der
Antichrist. Menschenweisheit ist Eigenwissen. An diese Prophezeiung glaube
ich standhaft.

B XXXII: Ein ruhender Mann schläft unter einem Baum. Strahlende
Sonne steht am Himmel. Er liegt zu Füßen eines burgbewehrten Hügels.
T: Du hast dich hart gemüht, das goldene Zeitalter zu schaffen; drum
sollst du von deinem Tagewerk ausruhen. Selig, wer unter dem Schlaf
geboren wird; nichts Arges wird er wissen. Du hast mit viel Mühe die Reinigung

vollbracht; niemand hat dich überwunden und niemand wird dich
wieder aufwecken. K: Christus ist nicht überwunden. Angelorum septimus,
die Zeit des siebenten Engels, da das Geheimnis Gottes vollendet wird, wie

er es seinen Knechten, den Propheten, verkündigt hat.

In seiner «beschlußred» gibt Paracelsus eine eigene kurze Erklärung
seiner Prognostikation. Er wollte in derselben weissagen, in 32 Artikeln,
was sich in der Endzeit, in den kommenden 24 Jahren, ereignen und
vollenden werde. Der kleinste dieser Artikel bedürfte nach seinem Geständnis
eines ganzen Buches. Und wie viel Jammer würde aus jedem zutage treten!
Der zweite Artikel zeigt zwar eine Lilie. Sie ist aber nicht das Symbol der
Reinheit, sondern nur der Hoffart. Billiger wäre das Bild einer Kröte
gewählt, die sich aufbläht vor Gift. Darum wurde auch die Lilie an einem
Dornstrauch gezeigt. Die folgenden Bilder sagen viel Not und Zusammenbruch

voraus. Verlassen werden von den besten Kampfgenossen, macht
schwach und machtlos. Wollte man aber den ins rechte Licht rücken, der
«so wol gehalten und kint im Haus ist», wie vieles wäre noch zu berichten,
nicht nur Allgemeines, sondern auch Besonderes. Wie viel Not würde sich

147



dabei zeigen! Die nächsten Bilder melden den Kampf und Untergang. Sie

künden vom Suchen nach fremder Hilfe und Schmieden von Ketten, von
Fallen und Brechen, vom Suchen nach Kühlung von der Hitze des Kampfes.
Der achte Artikel verkündet den kommenden Sieger; würde der Sieg nicht
ihm, Gott, zufallen, könnten auf Erden nie mehr Ruhe und Frieden
einkehren. Alle würden sich zersplittern und auseinandergehen, ein jedes
nach seinem eigenen Kopf und jedes allein, ohne Wissen darum, warum
sie eigentlich auf Erden sind, mit dem dünkelhaften Vorsatz: «Also wil
ichs, also thon ichs.» Eine gekrümmte Rute schnellt immer in die alte Richtung

zurück; auf die Dauer läßt sich nichts Gekrümmtes bewahren. Wer
nicht in seiner eigenen Richtung bleibt, löst sich langsam auf. Das folgende
Bild nimmt Bezug auf das Schicksal Ninives, der Stadt, in der alles in
Buße und Asche gehen mußte, weil der Herr sich über ihrer Holfart erzürnt
hatte. Er zeigte den Verführten aber doch sein Erbarmen, die nicht
zwischen rechts und links, zwischen ihren Rechten und Pflichten hatten
unterscheiden können. Das elfte Bild zeigt einen Büßenden, der an seiner eigenen
Pfote saugt, ein trauriges Los; was sich einer aber eingebrockt hat, muß er
eben auch ausessen. Gott selber hat Macht und Herrschaft auf Erden
bestimmt und der Mensch soll sich darunter beugen, den Machtstuhl anerkennen.

Die 13. Figur ermahnt den Übermütigen zur Demut. Selig sind die

Armen; sie stehen in Gottes Hand und werden nicht verlassen werden.
Buchstaben sind kein genügsamer Schutz; welcher Buchstabe könnte nicht
durchlöchert werden Menschen können noch so viel schreiben, noch so

viel bauen an ihrem Turm; das Dach muß doch von höherer Hand gesetzt
werden, über welches niemand hinausbauen darf. Der Stein muß wieder
dorthin gelegt werden, woher er genommen wurde, da sonst höchstens ein
babylonischer Turm entsteht. Nur der wahrhaft weise Mann kennt das ihm
gesteckte Ziel. Vor Gott ist alle menschliche Stärke einem Rohr gleich. Wer
sein eigen Haus nicht sauberhalten kann, wie sollte er berufen sein, anderer
Häuser zu reinigen Die Unzufriedenen werden abspringen und die
unruhebringenden Bündnisse zerbrechen. Die folgenden Artikel zeigen, wie sich
alles wieder nach Ruhe und Friede zurücksehnt, die weitern Bilder, wie an
menschlicher Weisheit nichts gelegen ist und der Mensch nichts erreden
kann. Der Zweifel ist des Glaubens Feind; dieser muß auf Felsen gegründet
sein. Der Mensch kann nichts erdenken; nur eine höhere Erleuchtung kann
ihm Gewißheit geben. Weder Bündnisse noch Ketten können so stark sein,
um zu verhindern, daß am Ende jeder dort grase, wo seine Weide ist, an
seinem eigenen Pflug gespannt werde. Hilfe und Errettung wird nur denen

148



zuteil, die wie Kinder ohne List und Tücke sind. Gott hat schon oft wieder
Ruhe gemacht und ist selber wieder Ruhe geworden. Wenn er aber erweckt
wird und sich aufrichtet, dann erzittern alle Kreaturen. Er kehrt um und
richtet, wie es ihm gefällt, und zu diesem Werk hat er sich noch 24 Jahre

vorgenommen, Jahre, die vor ihm sind wie ein Tag. Er wird nicht Artikel
um Artikel wegschaffen, sondern seine Taten bis aufs Ende aufsparen. Wer

mag wissen, wer gemeint ist «Darumb so mag niemants genent noch in
argwon genomen werden bis alles für ist, dan also sol es ein.»

Die Randnotizen besagen, daß da einer Lehrer sein wollte ohne Auftrag.
Auf seiner eigenen Matte kann nur der Wiedergeborene weiden. Christus
ist es, der alles umkehrt nach seinem Wohlgefallen.

Paracelsus lehrt in dieser Schrift, daß nur Menschen, die wie Kinder
fromm und fröhlich sind, ins einige Reich, ins Reich des Heiligen Geistes

eingehen können, das Gottes ist, und daß nur einem die Einheit des Reichs
auf Erden anvertraut ist, dem Kaiser. Mit Menschenwitz kann nichts
Dauerhaftes geschaffen werden; er bringt nur Spaltung zustand und
Unordnung. Den Menschen ist von höherer Hand eine Ordnung gesetzt, ein

Haupt, das sie alle als Glieder tragen sollen. Ein Mann wollte mit löblicher
Absicht Ordnung herstellen. Da kam der Ubermut über ihn, die Hoffart,
da ihm zuerst vieles glückte. Er anerkannte kein Haupt mehr über sich,
wollte nicht mehr Glied, sondern selber Haupt sein und fand Kampfgenossen,

die ihm zujubelten. Bald wollten aber auch sie sein Haupt nicht mehr
anerkennen, sondern selber ein solches sein, so daß alle auseinanderliefen,
ein jeder seinen eigenen Weg. Um die Macht zu erhalten und zurückzugewinnen,

schloß er Bündnisse, legte er Ketten und Stricke, um die Herde
beieinanderzuhalten. Als er den obersten Stuhl besteigen wollte, fiel dieser

um, weil er ihn nicht tragen wollte. Er verfing sich in den Stricken, die er
andern gelegt hatte. Alle seine menschliche Macht zerbrach wie auch die
derer, die ihn hätten schützen sollen. Und schließlich erreichte ihn sein
Gericht. Denn Gott erzürnte sich über seinen Übermut, wie er sich über den
frevelhaften Übermut Ninives erzürnt hatte. Das Gericht kam über ihn
und seine Verführten, von dem nur die verschont blieben, die wie Kinder
ohne List und Tücke waren. In 24 Jahren hat der Herr der Herren Ruhe
und Ordnung wiederhergestellt. So sah für Paracelsus diese Endzeit aus,
die er weissagte. Wen anders als Luther könnte er wohl gemeint haben
mit den von ihm Verführten Er selber sagt freilich, niemand könne wissen,
wen diese Weissagung meine, und keiner solle in Argwohn genommen
werden; jeder sehe nur die Fehler des andern und versuche, sich selber zu

149



beschirmen. Sollte nicht am Ende auch Paracelsus versucht haben, sich
«selbs zu beschirmen» Behaften konnte man ihn bei dieser Prognostika-
tion nicht.

Wenn Luther mit dieser Weissagung wirklich gemeint war, hat sich
Theophrast mit derselben geirrt Klingt es nicht wie eine Bestätigung,
was des Wittenbergers Biograph, Adolf Hausrath, am Schluß seines

zweiten Bandes aussagt «Luthern selbst aber war über den traurigen
Zänkereien der letzten Jahre die Erkenntnis gekommen, daß ein Geschlecht

von dogmatischen Streithähnen, Klopffechtern und unnützen Spektakelmachern

erwachsen sei, das die schwersten Kämpfe für die Zukunft erwarten

lasse. Dieser Nation, in der jeder eigenwillig seinen besondern Weg
einschlug, war nicht zu helfen Eine Zeit der Not und des Verderbens schien
sich ihm für sein Deutschland vorzubereiten, in dem eine Hand wider die
andere war. Er selbst durfte noch in Frieden die müden Augen schließen,
dann aber krachten die Geschütze des Spaniers, und der Herr rief vom
Himmel: Für ein ungehorsam Volk habe ich meine Wunder nicht getan.
Da ihr nicht hören wollet, so sollt ihr fühlen.» Das war die Situation des

Jahres 46; hat Paracelsus nicht auffallend klar den Gang der Ereignisse
vorausgesehen Luther hätte er freilich die Frage gestellt, ob er wirklich
nicht wisse, warum denn alles so gekommen sei; er konnte diese Frage
damals nicht mehr stellen, weil seine irdische Wanderschaft 1541 zu Ende

gegangen war.
Wie man sich auch zu Theophrasts Prognostikation und diesem

Deutungsversuch stellen mag, wird man auf keinen Fall verkennen können,
daß es sich um eine ausschließlich religiöse Weissagung handelt, aus escha-

tologischer Sicht heraus. Sudhoff hat sie zu Unrecht in die

naturwissenschaftlich-philosophische Reihe seiner Gesamtausgabe der Werke des

Hohenheimers aufgenommen; hier ist nicht ihr richtiger Platz. Die religiösen
und religionsphilosophischen Voraussetzungen seiner Arbeit sind in der
Vorrede klar umschrieben. Paracelsus ist Spiritualist. Sehnsüchtig harrt
er wie einst die Joachimiten auf den Anbruch des dritten Reiches, des

Reichs des Heiligen Geistes, die Zeit, da es nur noch eine Herde und einen
Hirten geben wird, nur noch ein Reich und ein Volk, alle geeint im großen
Eins, im Heiligen Geist, der das Haupt aller Glieder, aller Nationen und
Menschen sein wird. Buchstaben und Gesetz werden dann überwunden
sein; die Zeiten der Spaltung, tempora nationum, gehen ihrem Ende

entgegen, aber nicht ohne Kampf, nicht ohne gerechtes Gericht über die

hoffärtigen Spalter und Verführer.

150



Wieder ist Theophrast, der sich ewig nach Heimat sehnende heimatlose

einsame Wanderer, der außer alle nationale, soziale, berufliche,
philosophische, medizinische und religiöse Bindung und Ordnung gestellte Seher
der Verkünder einer ewigen, unwandelbaren Ordnung, wie im Volumen
Paramirum, wie im Opus Paragranum. In der von Gott gesetzten Ordnung
für Mensch und Natur, für alles Kreatürliche, ist Gesundheit, Ruhe und
Frieden begründet; in der Störung dieser Ordnung liegt der Grund für
Krankheit, Zank, Streit und Untergang. Seine religiösen und seine ärztlichen

Einsichten stammen aus derselben Quelle und können nicht voneinander

getrennt werden. Alle Einsichten werden geoffenbart; das Licht der
Natur erleuchtet aber nur den, der im Licht des Herrn wandelt. So steht
auch die Prognostikation durchaus in einer Reihe mit den Werken der
Para-Zeit. Sie ist die direkte Fortsetzung seiner Weissagung im Kometenbüchlein

vom Jahr 1531. Damals zeigte ihm der Komet an, daß der Herr
nun selber das Schicksal von Kaiser und Reich in die Hand nehme. Es habe
sich ein Teil wider den andern erhoben; Gott werde aber die Einheit seines

Reiches wieder herstellen. «Aisdan gon die zeichen an und got bricht das,
das im nit gfellig ist und das der mensch an im selbs nit hat mögen wenden,
so wendet got es, diewil er die sinen nit verlaßt.» Es waren aber nur Zeichen,
die den Anfang der «operation» verkündeten, die jetzt, 1536, in 24 Jahren
zu Ende gehen sollte.

Theophrasts Prognostikation steht in ihrer Zeit keineswegs vereinzelt.
Noch war die Weissagung der Joachimiten lebendig, die den Beginn des

dritten Reiches aufs Jahr 1260 erwartet hatten. Unser Exemplar mit den
Randnotizen ist zusammengebunden mit einem Büchlein aus dem Jahr 1608

mit dem Titel Der von Gott bestimpten Zahlen des Antichrists/1260 endlicher

Aussgang und Ende, ohne Angabe von Verfasser, Verleger und Druckort.
Joachimitischer Geist tritt uns auch aus Theophrasts Weissagungen
entgegen. Zur Zeit, als er seine Schrift niederschrieb, erwartete noch immer
Melchior Hofmann hinter vergitterten Gefängnisfenstern in Straßburg
den Anbruch der von ihm fürs Jahr 1533 vorausgesagten Weltenwende.
In Luther sah er den Antichrist der Endzeit. Wie eine Antwort an
Hofmann lesen sich die Worte Theophrasts : «In der operation ist noch kein
end, waren nur anfeng. Es ist aber jetz die zeit das si zum end gehen
werden.» 1536 hielt sich gleichzeitig mit Paracelsus auch Sebastian Franck
in Ulm auf, der zwei Jahre später beim selben Verleger Heinrich Steiner
in Augsburg seine Guldin Arch veröffentlichte. Ihn bedrängten damals
ähnliche Gedanken und Probleme wie den Hohenheimer, der schon mehr-

151



mals seinen Weg gekreuzt hatte; auch er sehnte sich nach der Überwindung

von Gesetz und Buchstaben durch den Heiligen Geist. Und solcher

gab es noch viele. Manchem graute es, daß man versuchte, mit Menschensatzungen

und menschlicher Macht etwas zu erzwingen, das nur aus dem
Geist geboren werden konnte. Schrieb nicht auch Grynäus von Basel aus

an Leo Jud nach Zürich: «Wir haben die Zeremonien abgeschafft, und das

Evangelium behauptet nicht durch Geduld und Langmut, sondern durch
die Stimmen der Mehrheit, so daß es auf Menschenhoffnung und Menschenbeifall

beruhte, nicht auf den rechten Wurzeln Mit ungeheurem
Selbstvertrauen haben wir uns zur Entscheidung durch die Waffen entschlossen.

Nicht durch Gewalt und Schrecken, durch Demut und Liebe müssen wir
die Wahrheit aufrechthalten.» Man sieht, Paracelsus stand mit seinen
Bedenken nicht allein. Manch anderer wäre noch zu erwähnen, und wie
viele werden gleiches bedacht haben, sicher nicht nur Täufer und Schwärmer,

nicht nur Ketzer. Noch waren die Fronten nicht erstarrt.
So sehr aber die Prognostikation von 1536 eine Weiterführung der

Weissagung des Kometenbüchleins von 1531 darstellt, so wenig kann man einen
tiefen Unterschied übersehen, der in der Dedikation der beiden Schriften
liegt. Die Kometenschrift war Leo Jud und Ulrich Zwingli gewidmet,
die Prognostikation dem römischen König und spätem Kaiser Ferdinand

II., dem Fürsten, der mit eiserner Hand den neuen Glauben in seinen
österreichischen Erblanden ausgerottet hatte, einem energischen Bekämp-
fer des Schmalkaldischen Bundes, der andererseits vor allem als Kaiser den

Religionsfrieden zu wahren und die Reichseinheit zu erhalten wußte, die

Einheit des heiligen römischen Reiches deutscher Nation, die wie die
Glaubenseinheit auch Paracelsus' Herzensangelegenheit war. Seine

Einstellung zu den Neugläubigen hatte sich von Grund auf geändert. 1531 noch

empfahl er seine Kometenschrift den beiden Zürchern zum eingehenden
Studium, gleich wie er auch ihre Werke mit aller Aufmerksamkeit lese. Die
Zwischenzeit hatte den Kappelerkrieg und das Schmalkaldische Bündnis
gebracht, und was reformatorische Bewegung gewesen war, erstarrte immer
mehr zu neuen Maurerkirchen mit obrigkeitlicher Gesetzlichkeit. Jetzt sah

Paracelsus in Ferdinand den Mann, dem die Reichseinheit anbefohlen

war, als ihm gestellte Aufgabe. Noch war ja Karl Y. Kaiser. Auch hier ist
es erstaunlich, wie richtig Theophrast die realen Gegebenheiten einschätzte,
mußte doch Ferdinand diese Funktionen später teilweise gegen seinen
kaiserlichen Bruder erfüllen. Es geht Theophrast keineswegs um einzelne

Glaubenssatzungen, allein um das große Eins. Dieses erwartete er nicht von
152



der reformatorischen Bewegung, sondern vom Kaiser, dem römischen König

in des Kaisers Namen.
Und nun nochmals der Kommentator. Wir wissen nicht, wer er war,

nicht genau, wann er gelebt hat; seine Schrift gehört dem 16. Jahrhundert
an. Er war ein studierter Mann; denn er verstand das Latein. Er kannte
auch die Bibel und gehörte sicher zu den Spiritualisten, hoffte er doch
«standhaft» auf die Erfüllung der Prophezeiung, die er nicht als Kritiker,
sondern als andächtig Hörender vernahm. Und doch wären kritische
Bemerkungen leicht möglich. Fast unmerklich tritt im Lauf von Theophrasts
Weissagung an die Stelle von Babel Ninive, an Stelle einer Weltenwende
eine Episode, an Stelle eines alle Völker der Erde umspannenden Geschicks
deutsches Schicksal. Ein Mann hat in Deutschland durch seinen Hochmut
und seine Vermessenheit Spaltung, Unruhe und Streit herbeigeführt, bis
Gott aus seiner Ruhe sich erhob, um die Ordnung wiederherzustellen, unter
Bestrafung der Schuldigen; nachher geht er wieder in die Ruhe ein. Der
Kommentator hat davon offenbar nichts bemerkt. Er kritisiert nirgends;
er will nur hören und verstehen. Manches hat er wohl falsch verstanden.
Das F, das im 26. Bild die Rose auf der Krone überhöht, ist kaum Friedrich.

Was liegt daran. Daß er das Ganze wahrscheinlich recht verstanden
hat, wer kann sich dieser Einsicht entziehen Gerade als Spiritualist, der
den Gedankengängen von Theophrast nahe stand, war er einem
Verständnis von dessen Weissagung besonders geöffnet. Ist seine Auslegung
die einzig mögliche Auf diese Frage kann der Schreiber dieser Zeilen nur
mit Theophrasts eigenen Worten antworten:

«Andere müssens baß erkennen denn ich, auch verstehen, wen es

berühre.»

153


	Prognostikation auf 24 zukünftige Jahre von Theophrastus Paracelsus und ein zeitgenössischer Deutungsversuch

